Im Eingedenken fremden Leids. Zu einer Basiskategorie christlicher
Gottesrede

Von Johann Baptist Metz

Gott und Zeit

Die nachfolgenden Uberlegungen gehen davon aus, daR das Christentum mit seiner Gottes-
rede nicht etwa einen zeitlosen Kern hat, sondern eben einen Zeitkern. Das Christentum als
Botschaft vom biblischen Gott ist selbst eine Zeitbotschaft, naherhin eine Botschaft von der
befristeten Zeit, vom ,,Ende der Zeit“.? Es gibt keine christliche Gottesrede ohne Zeitindex.
Ihre Basiskategorie ist, zunachst ganz allgemein gesprochen, das narrativ gebundene Gedéacht-
nis. Der Logos der christlichen Theologie hat eine narrativ-anamnetische Tiefenstruktur.?
Wenn ich recht sehe, dann stehen im Hintergrund der ,,geistigen Situation unserer Zeit*® zwei
Zeitbotschaften einander gegenuber. Es ist zum einen die aus den biblischen Traditionen her-
kiinftige Botschaft von [4] der befristeten Zeit, von der Zeit mit Finale und zum andern die
Botschaft von der Zeit ohne Finale, sozusagen von der Ewigkeit der Zeit, die sich prominent
schon an den Namen Friedrich Nietzsches knlpft und die sich immer deutlicher in der Dekon-
turierung, in der Ambiguitédt und Diffusion unserer ,,postmodernen* Lebenswelt manifestiert;
als ,,Pilger ohne Ziel“, als ,,Nomaden ohne Route* kennzeichnet z.B. Z. Bauman den ,,post-
modernen® Menschen.” Es gibt heute viele ,,postmoderne* Identitdtsbilder, die wie ein popu-
larer Reflex auf diese Botschaft von der Zeit ohne Finale wirken: neuerwachte Seelenwande-
rungsvorstellungen, die aus fremden Kultur- und Mythenwelten ebenso hilflos wie ungeniert
importiert werden, Wiedergeburtstraume und vermeintliche Reinkarnationserfahrungen usw.

Beide Botschaften konvergieren in der Temporalisierung aller bisherigen Ontologie und
Metaphysik. Unterschiedlich freilich sind die Folgerungen. F. Nietzsche und schlieBlich auch
M. Heidegger mit seinem Jahrhundertthema ,,Sein und Zeit* empfehlen bekanntlich den
Riickgang in die vorsokratischen Denk- und Mythenwelten Griechenlands. Die christliche
Zeitbotschaft hingegen fulRt auf der Strukturierung der Zeit durch das Gedéachtnis, durch das
geschichtliche Eingedenken, in dem der Name Gottes als eschatologischer Name, als bleiben-
des Ende der Zeit erzahlt wird.® Im Konzept der anamnetischen Vernunft habe ich versucht,
die griechische Logostradition, wie sie in der Theologiegeschichte des Christentums maf-

! Von meinen neueren Beitrdgen zum Zeitthema darf ich erwahnen: Kleine Apologie des biblischen Monotheis-
mus, in: O. Marquard (Hrsg.), Einheit und Vielheit (XIV. Deutscher Kongref fur Philosophie 1987), Hamburg
1990, 170-186; Zeit ohne Finale?, in: Concilium 1993/H.5; Gotteskrise, in: J. B. Metz u.a., Diagnosen zur Zeit,
Dusseldorf 1994, 76-92.

2\gl. dazu schon meine einschlagigen Uberlegungen in ,,Glaube in Geschichte und Gesellschaft (Mainz 5
1992) und die Memoria-These bei der Entfaltung der neuen politischen Theologie (in: H. Peukert, Hrsg., Diskus-
sion zur ,,politischen Theologie*, Mainz 1969).

® Formulierung in Anklang an K. Jaspers, 1931.

*Vgl. Z. Bauman, Postmoderne Ethik, Hamburg 1995, 357 ff. Dramatischer formuliert bereits F. Nietzsche
(unter der Voraussetzung, dal} man seine Botschaft vom Tod Gottes in der ,,Fréhlichen Wissenschaft* als Bot-
schaft von der Zeit, von der Zeit ohne Finale versteht) die bekannten Satze: ,,Wohin bewegen wir uns? Fort von
allen Sonnen? Stiirzen wir nicht fortwéhrend? Und rlickwaérts, seitwarts, vorwarts, nach allen Seiten? Gibt es
noch ein oben und unten? Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?* Werke ed. Schlechta |1, 127).

> Nietzsche wiederholt mit seinem ,,abgriindigsten Gedanken* bewuRt einen frilhgriechischen Mythos, den von
der ,,ewigen Wiederkehr des Gleichen*. Immer noch lesenswert dazu K. Lowith, Nietzsches Philosophie der
ewigen Wiederkehr des Gleichen, Stuttgart 1956 (Erstausgabe 1935).

®Vgl. dazu meine Beitrage unter Anm. 1 und ,,Zwischen Erinnern und Vergessen*, in: Metamorphosen des Ein-
gedenkens, hrsg. v. Liebmann/Renhart/Woschitz, Graz 1995, 25-34.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 1 16.04.2018



geblich wurde, mit dem (metaphysisch weithin stummen) Zeitdenken der biblischen Tradition
zu konfrontieren [5] und mit der Kategorie des geschichtlichen Eingedenkens’ der Tempora-
lisierung aller metaphysischen und ontologischen Voraussetzungen der Gottesrede Rechnung
zu tragen.

In zeitgendssischen (fundamental-)theologischen Ansétzen zur Glaubensbegriindung féllt auf,
daR sie der mit der biblischen Gottesrede inszenierten und aufgenétigten Temporalisierung®
erneut zu entgehen und das Zeitdenken durch idealistisches oder protophilosophisches Iden-
titdtsdenken zu unterlaufen suchen. Fir mich dokumentiert sich darin nochmals der die Theo-
logiegeschichte des Christentums immer wieder heimsuchende Mangel an Zeitempfindlich-
keit."” Nur aus ihm wird auch erklarbar, daB sich diese Versuche den Zeitcharakter ihrer
begriindungsleitenden Begriffe —,, Apriori*, ,,Erst“ und ,,Letzt“ — verbergen.™ Letztbegriin-
dungen sind, wenn Uberhaupt, immer Zuletztbegriindungen. Die Rede vom ,,letzten” und
,end-giltigen* Wort der Zusage Gottes an die Menschheit in Jesus Christus ist selbst eine
Zeitaussage. Sie erzwingt eine Logik befristeter Zeit; denn ,,End-giltigkeit* und ,,Unwider-
ruflichkeit™ — fiir alle und alles, ftr Mensch und Welt — kann nur im Horizont [6] befristeter
Zeit ausgesagt werden, im Horizont induktiv unendlicher Zeit gibt es nichts ,,End-giiltiges*,
nichts ,,Letztes*, sondern nur Hypothetisches und allemal Uberholbares. Die Logik befristeter
Zeit aber hat narrativ-anamnetische Tiefenstruktur.?

Nun ist freilich das geschichtliche Eingedenken, an das der Logos der Theologie, an das die
christliche Gottesrede hier gebunden wird, eine eigentlich ,,schwache* Kategorie. Was erin-
nert werden muf, bleibt allemal vom Vergessen bedroht, bleibt der Gefahr des Versiegens,
des Verbrauchtwerdens der Ressourcen des geschichtlichen Eingedenkens ausgesetzt, bleibt
der Furie des Vergessens ausgeliefert, kann schlie8lich im Vergessen des Vergessens zum
Verschwinden gebracht werden, so dal? auch nichts mehr vermif3t wird. Wo die Theologie
diese im geschichtlichen Eingedenken erzwungene Nichtidentitat ihrer Gottesrede®® ein fiir

" Uber Zusammenhang mit und Differenz zu W. Benjamins ,, Eingedenken* habe ich schon verschiedentlich
Auskunft gegeben. Ausfihrlich zu W. Benjamin jetzt auch der Band von O. John in dieser Reihe (Religion —
Geschichte — Gesellschaft): und dieser Feind hat zu siegen nicht aufgehért (W. Benjamin). Die Bedeutung
Walter Benjamins fir eine Theologie nach Auschwitz.

8 Auf der Basis einer solchen anamnetischen Vernunft konnte es m.E. durchaus eine neue Form , nattrlicher
Theologie“ geben. Sie wirde jene dualistischen Entgegensetzungen von Natur und Gnade, von Schépfung und
Offenbarung, von Weltgeschichte und Heilsgeschichte usw. unterlaufen, die im Gefolge einer am zeitenthobenen
und geschichtsfernen hellenistischen Logos gebildeten Theologie immer wieder begegnen.

% Vgl. dazu die immer noch lesenswerten Uberlegungen von P. Tillich zum ,Widerstreit von Raum und Zeit (=
Werke VI, 140-148).

19vgl. dazu wie iiberhaupt zum notorischen Zeiteskapismus der Theologie meine unter Anm. 1 angefiihrten
Texte. Besonders empfehlenswert sind auch die Beobachtungen, die K. Rahner zur Verlegenheit der Theologie
vor der Zeitfrage in seinen ,,Theologischen Bemerkungen zum Zeitbegriff* (Schriften zur Theologie IX, 302-
322) mitteilt.

1 M. Heidegger, der sein Philosophieren immer auch als Apriori-Forschung begriff, hat bereits in seinen ,,Pro-
legomena zur Geschichte des Zeitbegriffs® (= Marburger Vorlesungen Sommersemester 1925, in: Klostermann-
Gesamtausgabe Bd. 20) auf den zeitlichen Sinn der Rede vom Apriori hingewiesen: ,,a priori — prius prateron —
friher; a priori — was von vorher, was von friiher her schon ist* (a.a.0. 99).

12 Zur Unterscheidung dieser ,,Anamnesis* von der Erinnerungslehre in der klassischen griechischen Philoso-
phie, speziell von der ,,Anamnesis Platons (im ,,Menon*), die in der klassischen Metaphysik zur Grundlage
eines zeitenthobenen Wissens und zum zeitenthobenen Grund alles Wissens von der Zeit wurde vgl. schon
meinen Artikel ,,Erinnerung* im ,,Handbuch philosophischer Grundbegriffe* | (hrsg. von H. Krings, H.M.
Baumgartner und Chr. Wild), Miinchen 1973.

13 Zur zentralen Bedeutung der Nicht-Identitat im Rahmen des fundamentaltheologischen Konzepts der neuen
politischen Theologie vgl. den Beitrag von T.R. Peters, Unterbrechung des Denkens, in: Jahrbuch Politische
Theologie, Band 1 — 1996 (hrsg. v. J. Manemann), 24-38. Im Blick auf die Philosophie der Nicht-ldentitat bei
Th. W. Adorno vgl. den Band von J. A. Zamora ,,Krise — Kritik — Erinnerung. Ein politisch-theologischer Ver-
such Uber das Denken Adornos im Horizont der Krise der Moderne* in dieser Reihe (Religion — Geschichte —
Gesellschaft).

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 2 16.04.2018



allemal hinter sich bringen wollte, wiirde sie sich schlie3lich an die Stelle Gottes selbst setzen
und ihn so am hartnéckigsten vergessen. Ist unsere Gottesrede noch neugierig auf Gott? Er-
schrickt sie noch, bangt sie noch, vermift sie noch? Ist sie noch umgetrieben von der eschato-
logischen ,,Sorge um Gott“? Warum hort man der Theologiegeschichte den Schrei der Gebets-
geschichte so wenig an?**

Die an das geschichtliche Eingedenken verwiesene christliche Gottesrede ist eine konstitutio-
nell gefahrdete Rede. Gegentiber dieser Ge-[7]fahr hilft auch nicht einfach der Verweis auf
die kultische Anamnese (vorweg in der Eucharistie), die dem Schicksal des Vergessens ,,sak-
ramental“-symbolisch widersteht. Denn eine kultische Anamnese ohne jede Form anamneti-
scher Kultur unter den feiernden Menschen wirde die Bindung des Kults an die Passionsge-
schichte Jesu (,,gelitten unter Pontius Pilatus, in der Nacht, da er verraten wurde ...) lockern,
ja preisgeben, und sie kénnte — wie bilder- und symbolreich auch immer — nur noch als
geschichtsferner Mythos gefeiert werden.

In den letzten Jahren habe ich des 6fteren von der ,,Gotteskrise* zu sprechen versucht bzw.
von der ,,Zeit der Gotteskrise, in der wir heute leben.'® Das wurde — vielleicht nicht ohne
mein eigenes Verschulden — zuweilen verharmlosend miliverstanden. Gemeint ist in erster
Linie dies: In unserer gegenwartigen Situation ist das christliche Gottesgedachtnis herausge-
fordert, sich in ein reflexives Verhaltnis zu seiner konstitutionellen Bedrohtheit zu bringen.
Die ,,Gotteskrise* beriihrt den Kern des Gottesthemas. Es sind vor allem zwei Signaturen der
geistigen Situation unserer Zeit, die dieses reflexive Verhéltnis erzwingen. Zum einen ist es
die im Zuge der Botschaft von der Zeit ohne Finale heraufziehende und immer mehr sich aus-
breitende kulturelle Amnesie, in der die Menschen immer weniger ihr eigenes Gedachtnis und
immer mehr nur noch ihr eigenes Experiment sind und in der alle herkiinftigen Obligationen
in selbstentworfene Optionen aufgeldst werden.*® Zum andern ist es die heute immer mehr
sich durchsetzende Auffassung vom strikt ,,posttraditionalen* Charakter unserer ,,avancierten*
Gesellschaften, wonach ,,am Ende des 20. Jahrhunderts keine traditionsdefinierte Sittlichkeit
mehr (existiert), in deren Namen man eine in die Krise geratene Moderne wieder in ihre
Schranken verweisen kdnnte ... Die avancierten Gesellschaften haben langst damit begonnen,
die kulturellen Bedingungen ihrer Existenz selbst zu produzieren.*!” [8]

Was bedeutet das fur die christliche Gottesrede, die ja nicht von diesem und jenem zu reden
hat, auch nicht von diesen oder jenen neu erfundenen, neu ,,produzierten* Gottern, Mythen
oder Religionen, sondern von dem einen Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der auch der Gott
Jesu ist? Was schlief3lich bedeutet das flr den unverzichtbaren Universalismus der christli-
chen Gottesrede?

Schliel3lich ist der Gott der christlichen Gottesrede entweder ein Menschheitsthema oder er ist
iiberhaupt kein Thema. Er ist nur ,,mein* Gott, wenn er auch ,,dein* Gott ist, er ist nur ,,unser*
Gott, wenn er auch der Gott aller anderen sein kann. So wéren die Christen in einem gewissen
Sinn die letzten Universalisten im Zeitalter der postmodernen Fragmentierungen. Wir werden
die ,,groBBen* Themen (zur Moral und zum Frieden in Gerechtigkeit, zur Religion usw.) nicht

4 Zur Theologie, die im Wissen darum, daf ihre Rede ,,iiber* Gott allemal aus einer Rede ,,.zu* Gott stammt,
immer auch reflexive Gebetssprache ist, die ihrerseits viel weniger ,,identitatssicher« ist, vgl. meine verschiede-
nen Beitrdge zur ,,Gotteskrise: sieche A 15.

> Neben dem in A 1 bereits zitierten Text vgl. z.B. ,,Gotteskrise als Signatur der Zeit, in: Instanzen/Perspekti-
ven/Imaginationen (= Interventionen 4), hrsg. v. J. Huber u. A. M. Miiller, Basel/Frankfurt 1995, 95-110; Kirche
in der Gotteskrise, in: Sind die Kirchen am Ende?, Regensburg 1995, 158-175; Der unpassende Gott, in: Wir
sind Kirche. Das Kirchenvolksbegehren in der Diskussion, Freiburg 1995.

16 Zu dieser Unterscheidung vgl. A. Finkielkraut, Le Mecontemporain: Peguy, Paris 1991.

"' H. Dubiel, Ungewifheit und Politik, Frankfurt 1994, 149.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 3 16.04.2018



aufgeben, sie aber auf eine neue Weise, mit neuen Kategorien besprechen, die gegentiber dem
bisher Vertrauten eher ,,schwach® und ,,verletzlich* klingen mogen.

Memoria passionis

Es ist mit der christlichen Gottesrede eine ganz bestimmte Erinnerung verbunden. Ich kenn-
zeichne sie abgekiirzt als ,,memoria passionis“. Was ist gemeint?

Offensichtlich ist die Gottesrede der biblischen Traditionen eine Rede mit leidempfindlicher
Flanke, eine Gottesrede, die durch die ebenso unbeantwortbare wie unvergel3liche Theodizee-
frage'® konstitutionell ,,gebrochen® ist, die nicht eine Antwort, sondern eine Frage zu viel hat
fiir alle unsere Antworten; sie ist eine Gottesrede, fur die die Geschichte nicht einfach Sieger-
geschichte ist, sondern vor allem Leidensgeschichte, eine Gottesrede, die sich deshalb ge-
schichtlich in der memoria passionis konzentriert, ohne die auch die christliche memoria
resurrectionis zum reinen Siegermythos geraten wirde.

Ahnlich wie ihre Zeitempfindlichkeit — und nicht ohne Zusammenhang damit — hat die chri-
stliche Gottesrede sehr friih auch ihre urspriingliche Leidempfindlichkeit verloren. Uber die
Grinde und Konsequen-[9]zen dieses Verlustes (der m.E. in den Prozel3 der Theologiewer-
dung des Christentums zurtickreicht) kann ich mich hier nicht auRern.'® Immer wieder nahm
die christliche Gottesrede die Zuige eines machtpolitischen Monotheismus an, so daf man
diese Rede bis heute verdachtigt, die Legitimationsquelle fiir ein vordemokratisches Souvera-
nitatsdenken und der Inspirator fur pluralismusfeindliche Fundamentalismen zu sein. Doch
die Rede vom Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der auch der Gott Jesu ist, ist in ihrem Kern
eine leidempfindliche Gottesrede, also nicht Ausdruck irgendeines Monotheismus, sondern —
sit venia verbo — eines empathischen Monotheismus.

Der freilich reicht nun auch hinein in ein heute breit gefachertes Diskussionsfeld zu den Mdg-
lichkeiten, den Grenzen und Gefahren einer universellen Moral und einer universalistisch
ansetzenden Ethik. Einerseits leben wir in einer Zeit, in der die moralischen Probleme unserer
wissenschaftlich-technischen Zivilisation immer mehr aufRerhalb der Reichweite des einzelnen
liegen, so dal? sie nur tber Politik und politische Moral besprochen und behandelt werden
kénnen. Noch nie in der Geschichte der Menschheit war die moralische Herausforderung auf
eine solche Reichweite und Langfristigkeit angelegt wie in unserer Zeit, noch nie ging es so
sehr um eine ,,Ethik der Fernstenwirkungen“? wie heute. Gleichzeitig geriet nun, in unserem
Zeitalter der sog. Globalisierung, jeglicher Universalismus der Verhaltens- und Handlungs-
orientierung unter den Verdacht eines pluralismusfeindlichen sittlichen Totalitarismus. Nichts
scheint im zeitgendssischen ethischen Diskurs verdachtiger als das Universale. Es gilt inzwi-
schen als die triigerische moralische Falle schlechthin; der Vorwurf ebenso heilloser wie hilf-
loser Abstraktheit ist noch die harmloseste Variante des Verdachts, der vor allem der ,,post-
modernen‘ Empfindlichkeit fiir die unleugbaren Gefahren universalistischer Konzepte und
deren Entwichtigung von Pluralitat und Differenz entspringt. Gibt es iberhaupt noch so etwas
wie ein ethisch konzeptualisierbares moralisches Universum? Wie z.B. lassen sich der Univer-
salismus der Menschenrechte und die Idee von den unaufhebbaren und unverzichtbaren kultu-
rellen Differenzen in der Menschheit miteinander verbinden, ohne dal? sie sich wieder gegen-

8 v/gl. samtliche Beitrage in: J.B. Metz (Hrsg.), ,,Landschaft aus Schreien*. Zur Dramatik der Theodizeefrage,
Mainz 1995. Zur theodizeesensiblen ,,Gotteskrise in der Erfahrung von ,.Sterben und Tod als Ubel“ vgl. den
gleichnamigen Beitrag von H. VVorgrimler, in: Lebendige Seelsorge 1995/H. 6.

19 Niaheres dazu in meinem Text in ,,Landschaft aus Schreien* (siehe Anm. 18).

% Wie sie sich z.B. als Grundanliegen der Philosophie von H. Jonas formuliert hat.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 4 16.04.2018



seitig nur rela-[10]tivieren und in dieser beziehungslosen bzw. un-verbindlichen Vielfalt
immer wieder zu neuen Gewaltausbriichen fiihren?

Gibt es so etwas wie einen Universalismus der Verantwortung, gibt es ihn angesichts der all-
seits beklagten und offensichtlich immer deutlicher werdenden moralischen Erschopfung
Europas, dem diese universalistische Vision entstammt? Gibt es ihn angesichts der zunehmen-
den Uberindividualisierungen und Diffusionen unserer Lebenswelten? Schon heute ist von
universellen Verbindlichkeiten, wenn Gberhaupt, nur in einem strikt formalistischen Sinn die
Rede, eben ausschliellich von einem dekontextualisierten, einem rein prozeduralen Universa-
lismus.

Der sogenannte ,,Kommunitarismus* hat gegeniiber einem derart abstrakt-formal verfahren-
den Universalismus durchaus Wichtiges zu sagen, er bleibt aber ungenligend, wenn er die
konstitutionelle Bezogenheit auf Gemeinschaft und Tradition als letzte Auskunft ansieht und
nicht mehr weiter der Frage nachgeht, wie sich denn nun — und nach welchen Kriterien — die
einzelnen Erinnerungsgemeinschaften zueinander verhalten, ohne in einen beziehungslosen
oder allein durch Macht zu begrenzenden Relativismus zu geraten.

Gibt es denn uberhaupt keine einem konkreten geschichtlichen Ethos entspringende Verant-
wortung, die als universale bzw. als universalisierungsfahige gelten kénnte, ohne imperial
oder totalitdr zu sein, ohne also die neue (,,postmoderne) Empfindlichkeit fiir Pluralitit und
Differenz, fiir das Anderssein der jeweils Anderen zu ignorieren??

Wir leben in einer Welt der unhintergehbaren Pluralitit. Was gefordert ist, sagt man, sei Tole-
ranz und Dialog oder Diskurs. Ist das die ganze Antwort? Gibt es nicht auch Grenzen der
Toleranz und Kriterien fur den Dialog? Wie immer, der Pluralismus ist nicht einfach die Ant-
wort, sondern zundchst die Frage und das Problem. Dieses Problem lésen heif3t freilich nicht
den Pluralismus auflésen, sondern eine allen Menschen zugéngliche und zumutbare Form des
Umgangs mit ihm zu entwickeln, um so einen kulturalistischen Relativismus zu vermeiden,
ohne doch die Kulturen selbst zu relativieren. Was aber wire dieses ,,Allgemeine* (das ,,allge-
mein Gute*, das heute zumeist strikt geleugnet [11] oder allenfalls vermit wird), was ware
dieses ,,allgemein‘“ Zugéangliche und Zumutbare, das die Kulturen nicht relativiert sondern
konstituiert?

Wie kann, was wir Toleranz nennen, den kulturalistischen Relativismus vermeiden? Wo
waéren die Grenzen der Toleranz? Wer benennt und garantiert sie? Es gibt nur den Einspruch
mit der an sich ,,schwachen* Kategorie der memoria passionis.

Die biblischen Traditionen, denen die christliche Gottesrede verpflichtet ist, kennen diese
besondere Gestalt der universellen Verantwortung. Dabei ist freilich, und dies ware genau zu
beachten, der Universalismus dieser Verantwortung nicht primar orientiert am Universalismus
der Stinde und des Versagens, sondern am Universalismus des Leidens in der Welt.? Jesu

2L \/gl. zu dieser Frage in der Sicht der neuen politischen Theologie den Beitrag von P. Rottlander, Alteritat
versus anamnetische Ethik? in: Jahrbuch Politische Theologie, Band 1 (vgl. Anm. 13), dazu auch die Beitrage
von W. Lesch, M. Méhring-Hesse, E. Arens/J. Manemann und meinen eigenen Beitrag im gleichen Jahrbuch.
%2 Der hier angesprochene Universalismus des Leidens ist ein negativer Universalismus; er kann deshalb auch
ideologie-und mythenfrei konstatiert und besprochen werden. Als Problem bleibt, wie dieser negative Univer-
salismus (des Leidens) durch den (positiven) Begriff universaler Gerechtigkeit bzw. durch die Rede vom unge-
rechten Leiden ndher zu qualifizieren sei. Doch kann ich mich in die Diskussion um die Frage nach universaler
Gerechtigkeit erst wieder einschalten, wenn ich den heute vorherrschenden rein prozeduralen Umgang mit die-
ser Frage zu tberwinden gelernt habe. VVgl. zum Gerechtigkeitsthema, das die neue politische Theologie von
Anfang an beschaftigt hat, den Beitrag von K. Fussel/M. Ramminger, Armut und Reichtum. Biblische Erinne-
rung an einen Widerspruch, in: Jahrbuch Politische Theologie, Bd. 1.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 5 16.04.2018



erster Blick galt nicht der Stinde der Anderen, sondern dem Leid der Anderen. Die Suinde war
ihm vor allem Verweigerung der Teilnahme am Leid der Anderen, war ihm Weigerung, uber
den Horizont der eigenen Leidensgeschichte hinauszudenken, war ihm, wie das Augustinus
nennen wird, ,,Selbstverkriimmung des Herzens*, Auslieferung an den heimlichen NarziBmus
der Kreatur. So begann das Christentum als eine Erinnerungs- und Erzdhlgemeinschaft in der
Nachfolge Jesu, dessen erster Blick dem fremden Leid galt.

Es gibt Parabeln Jesu, mit denen er sich in besonderer Weise in das Gedachtnis der Mensch-
heit hineinerzéhlt hat. Dazu gehort vorweg das Gleichnis vom ,,Barmherzigen Samariter*, mit
dem er auf die Frage antwortet: ,,Wer ist mein Néchster?* In unserem Zusammenhang gefragt:
Fur wen bin ich verantwortlich? Fir wen zustéandig? Eines wird aus dieser Parabel in den Bil-
dern einer archaischen Provinzgesellschaft ganz deutlich: Dieser Verantwortungsbereich, die-
ser Zustandigkeitsumfang kann von uns nicht von vornherein eindeutig festgelegt und um-
grenzt [12] werden. ,,Nachster” und damit Partner unserer Zusténdigkeit ist nie nur der, den
wir von uns aus als solchen ansehen und zulassen. Der Bereich der Zustandigkeit, der Umfang
der Verantwortung ist prinzipiell unbegrenzt. Kriterium fur Mal} und Umfang ist und bleibt —
das fremde Leid, so wie der unter die Rauber Gefallene in der Geschichte Jesu, an dem der
Priester und der Levit ,,im hoheren Interesse voriibergehen. Wer ,,Gott™ im Sinne Jesu sagt,
nimmt die Verletzung der vorgefal3ten eigenen Gewiheiten durch das Ungliick der anderen in
Kauf. Von diesem Gott reden heil3t, fremdes Leid zur Sprache bringen.

Das Eingedenken des Leidens wird dadurch zur Basis einer universellen Verantwortung, dal
es immer auch die Leiden der Anderen, die Leiden der Fremden und — unbedingt biblisch —
sogar die Leiden der Feinde in Betracht zieht und bei der Beurteilung der je eigenen Leidens-
geschichte nicht vergift. Dieses Eingedenken fremden Leids ist nicht nur die moralische Basis
fur die synchrone zwischenmenschliche Verstandigung, es reicht tief in die diachrone politi-
sche Landschaft unserer Welt hinein. Dazu gibt es solche und solche Beispiele, Beispiele fir
einen ,,Krieg der Erinnerungen® ebenso wie fiir einen ,,Frieden aus Erinnerungen®.

Im ehemaligen Jugoslawien wurde die Leidenserinnerung zum Leichentuch flr eine ganze
Nation und zur Garotte fir jeden interethnischen Verstandigungsversuch. Hier haben die
einzelnen Volker jeweils nur die eigene Leidensgeschichte erinnert, und so wurde diese rein
selbstbeziligliche memoria passionis nicht zum Organ der Verstandigung und des Friedens,
sondern zur Quelle der Verfeindung, des Hasses und der Gewalt. Anders, so bleibt zu hoffen,
die gegenwartige Situation zwischen Israel und den Pal&stinensern. Unvergefilich bleibt flr
mich die Szene, in der der Israeli Rabin und der Palastinenser Arafat einander die Hand rei-
chen und sich gegenseitig versichern, daf sie kiinftig nicht nur auf die eigenen Leiden schauen
wollen, sondern daR sie bereit seien, auch die Leiden der Anderen, die Leiden der bisherigen
Feinde nicht zu vergessen und beim eigenen Handeln in Betracht zu ziehen. Das ist eigentlich
Friedenspolitik aus der biblischen memoria passionis! Ich weil3, dafl3 die Verstandigung auf
dieser Basis hochst fragil ist, daf sie groRe Opfer forderte und noch fordern wird. Aber bleibt
sie nicht exemplarisch flr eine Gestalt universeller Verantwortung, die von keinerlei [13]
Totalitarismus der Anspriiche geleitet ist (Ubrigens auch nicht von dem einer vollig leidfreien
Gesellschaft)?

Dieser Universalismus einer gegenseitigen Verantwortung entsteht m.E. nicht — wie in den
Debatten um ein ,,Weltethos* und eine ,,Weltkultur* hdufig vorausgesetzt — auf der Basis
eines muhsam addierten Minimalkonsenses zwischen den V0Olkern und Kulturen, in dem die
Konsentierenden am Ende womdglich sich selbst nicht mehr erkennen kénnen. Er entsteht,
wenn Uberhaupt, auf der Basis eines immer neu zu erringenden und immer wieder gefahrdeten
Grundkonsenses zwischen den Vélkern und Kulturen. Es gibt ndmlich eine Autoritét, die in
allen groRen Kulturen und Religionen anerkannt und durch keine Autoritéatskritik tberholt ist:

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 6 16.04.2018



die Autoritat der Leidenden. lhr gegeniiber gilt, was Z. Bauman® vom moralischen Gewissen
sagt: Es verlangt ,,Gehorsam ohne Uberpriifung, ob dem Folge geleistet werden sollte ... Es
kann weder Uberzeugen noch erzwingen ... Nach den grundlegenden Mal3stédben der modernen
Welt ist Gewissen schwach.* Eben dies gilt von der Autoritit der Leidenden. Sie kann nicht
nochmals hermeneutisch vorbereitet oder diskursiv gesichert werden. Ihr gegeniiber geht der
Gehorsam dem Verstehen voraus — und zwar um den Preis jeglicher Moralitét. Uber diese
Autoritat ist nicht noch einmal zu diskutieren; zu ihr gibt es fur die Moral nicht nochmals eine
Befehlsverweigerung, womoglich unter Berufung auf ,,Autonomie®. In diesem Sinn ist die
Begegnung mit fremdem Leid eine Art ,,Ausnahmezustand®, dem keine allgemeineren Regeln
zugrundeliegen, auf die man sich — vorbehaltlich — nochmals zurlickziehen kdnnte. Diese
Autoritat ist flr mich, den christlichen Theologen, die einzige Autoritét, in der sich die Auto-
ritat des richtenden Gottes in der Welt fur alle Menschen manifestiert. Im Gehorsam ihr
gegeniiber konstituiert sich das moralische Gewissen; und was wir seine Stimme nennen, ist
unsere Reaktion auf die Heimsuchung durch dieses fremde Leid.?*

Fremdes Leid zu respektieren ist Bedingung aller groRer Kultur.?® Und fremdes Leid zur
Sprache zu bringen, ist die Voraussetzung aller universalistischen Anspriiche, auch und
gerade derjenigen der christ-[14]lichen Gottesrede. So konnte es sein, dal die ,,schwache*
Kategorie der memoria passionis Uber jenes theologische Identitatsdenken hinauskommt, in
dem sich am Ende immer nur das zirkulére Selbstverstandnis einer ganz bestimmten Kultur,
namlich der abendléndisch-européaischen abbildet und behauptet, einer Kultur, die zwar uni-
versalistisch angelegt ist, die sich aber immer schwer tat und noch tut, die Erfahrungs- und
Diskurswelten anderer Kulturen angemessen wahrzunehmen.?®

Das ,,schwache® Eingedenken fremden Leids, die von ihm geprédgten Narrative konnen ihre
interreligitse und interkulturelle Kommunikationskraft erweisen und dabei den Plural von
Leidensgeschichten in der Welt wahrnehmen — etwa in der Begegnung mit den Mitleidsethi-
ken der grof3en asiatischen Religionen, speziell des (freilich in sich selbst wiederum héchst
unterschiedlichen) Buddhismus. In der Anerkennung der Autoritat der Leidenden kdnnten
sich m.E. die monotheistischen Religionen mit den dstlichen Religionen und Kulturen treffen.

Und sie kénnten damit auch den Einwand entkraften, es gébe schlieBlich hdchst unterschied-
liche, ja gegensatzliche Auffassungen von der Wiirde des Menschen und entsprechend unter-
schiedliche, ja gegensétzliche Auffassungen von Menschenrechten. Hier ist offensichtlich eine
Verstandigungsmaoglichkeit zwischen den Kulturwelten den ideologischen Gegensétzen und
politischen Welten voraus, Doch diesen Hinweis muf ich hier (auch aus Mangel an Kompe-
tenz) auf sich beruhen lassen, zugunsten einer kurzen abschlieRenden Bemerkung zu diesem
Abschnitt.

Gewil3, die biblischen Traditionen sprechen nicht primér von einer Moral, sondern von einer
Hoffnung; ihre Gottesrede kulminiert nicht in einer Ethik, sondern in einer Eschatologie.
Doch gerade darin wurzelt auch die Kraft, selbst in der vermeintlichen oder tatsachlichen
Ohnmacht und Untibersichtlichkeit die Mal3stdbe der Verantwortung nicht einfach preiszuge-
ben oder willkdrlich zu verkleinern. Ich weiB, diese Art universeller Verantwortung ist kaum
vom Verdacht GberschieBender Abstraktheit zu befreien. Und ohne immer wieder neu gesetzte
Prioritdten des Engagements ist hier nicht voranzukommen. Doch gerade die Not der ,,Aus-
wahl“ bestétigt die Voraussetzung, dal unser Verantwortungsbereich nicht (wie gegenwirtig

Za.a.0. 371.

% Gerade in dieser letzten Formulierung mag man Anklange an das Ethikverstandnis bei E. Lévinas vermuten;
einen Anspruch auf authentische Interpretation kann ich nicht erheben.

% Auch wenn keine, wie W. Benjamin vermutete, ohne eine gewisse Beimischung von Barbarei auskommt.

% \/gl. dazu die kritischen Bemerkungen bei A. Giddens, Konsequenzen der Moderne, Frankfurt 1994.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 7 16.04.2018



gerne ,,postmodern® sugge-[15]riert) schrumpft und in kleinen Verhaltnissen sich bewegt,
sondern daf3 er immer mehr wéchst. Die Aussicht etwa, dal Europa eine blihende und nicht
eine brennende multikulturelle Landschaft sein wird, eine Friedenslandschaft und nicht eine
Landschaft implodierender Gewalt, also nicht eine Landschaft eskalierender Biirgerkriege, hat
auch ihren moralischen Preis. Seine Einldsung steht noch aus.

Wider die kulturelle Amnesie

Die biblische Botschaft von Gott ist eine Zeitbotschaft, eine Botschaft von der befristeten
Zeit, von der Zeit mit Finale; sie aulert sich in einer primar gedachtnisorientierten, in einer
anamnetischen Kultur. Die Botschaft vom Tod Gottes als Botschaft von der Zeit ohne Finale
drickt sich in einer Kultur des Vergessens, in einer kulturellen Amnesie aus. Bewegen wir
uns nicht hinein in ein solches Zeitalter der kulturellen Amnesie, in der auch die traditions-
bestimmten Religionen und Weltanschauungen immer mehr verschwinden?

Friedrich Nietzsche suchte einen SchluBstrich unter das Christentum zu ziehen: ,,Alle Mog-
lichkeiten des christlichen Lebens, die ernstesten und lassigsten, die harm- und gedankenlose-
sten, und die reflektiertesten sind durchprobiert, es ist Zeit zur Erfindung von etwas Neuem
“?"'Und er kniipfte seine ,,neue Art zu leben* an den Triumph der kulturellen Amnesie, die
unsere ,,postmoderne* Landschaft prégt. ,,Bei dem Kleinsten aber und bei dem gréBten Gliicke
ist es immer eins, wodurch Glick zum Gluicke wird: das vergessen kdnnen ... Wer sich nicht
auf der Schwelle des Augenblicks, alle Vergangenheiten vergessend, niederlassen kann, wer
nicht auf einem Punkte wie eine Siegesgottin ohne Schwindel und Furcht zu stehen vermag,
der wird nie wissen, was Gluck ist ...“. Das Urbild des Gluicks ware also die Amnesie des Sie-
gers, seine Bedingung das mitleidlose Vergessen der Opfer. Das ist nun in der Tat vollig kon-
trar zum biblischen Bundesdenken, zu der in diesem Bundesdenken geforderten anamneti-
schen Solidaritét, wie Gberhaupt zur Bedeutung der memoria, speziell der memoria passionis,
die in das christliche Verstandnis von Frieden und Gluck eingewoben [16] ist. Die Gottesvi-
sion biblischer Traditionen steht gegen den Versuch, das Gliick der Menschenkinder um den
Preis der Amnesie zu definieren.

Der gegenwartige Triumph der Amnesie ful3t auf verschiedenen Saulen. Eine davon ist nach
meiner Auffassung — die Theologie selbst. Hat sie fiir ihre Anschauung der Geschichte nicht
immer viel zu ,,starke* Kategorien beniitzt, die alle geschichtlichen Verletzungen, alle klaffen-
den Wunden, alle Untergénge und Katastrophen viel zu schnell Uberdeckten und ihrer Gottes-
rede den Schmerz des Erinnerns ersparten? MiRte nicht zumindest eine Katastrophe wie die
von Auschwitz wie ein Ultimatum flr einen allzu geschmeidigen theologischen Umgang mit
der Geschichte wirken? MRte nicht wenigstens jetzt die Frage nach dem Ort und Rang des
Erschreckens mitten im Logos der Theologie auftauchen??® Mii3te nicht wenigstens jetzt die
Theologie davon tiberzeugt sein, dal? auch sie nicht alle Wunden heilt? Dal3 es ihr nun endgil-
tig verwehrt ist, die Identitat des Christentums — noch einmal — wie Platons Ideen zu denken
oder — im modischen Schwenk von der Geschichte zur Psychologie — nur noch wie einen
geschichtsfernen gnostischen Erlésungsmythos?

*’ Dieses und das nachfolgende Nietzsche-Zitat habe ich meinem Aufsatz unter Anm. 6 entnommen.

%8 Zur Besprechung der Katastrophe von Auschwitz im Lichte der neuen politischen Theologie und zu den damit
verbundenen Herausforderungen an die christliche Theologie tberhaupt vgl. die beiden in dieser Reihe (Religion
— Geschichte — Gesellschaft) bereits erschienenen Bénde von J. Manemann, ,,Weil es nicht nur Geschichte ist*
(1995) und G. Grunden, Fremde Freiheit (1996) sowie die Beitrdge von T.R. Peters, O. John und M. Rainer im
Jahrbuch Politische Theologie Band 1.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 8 16.04.2018



Gewil3, auch die moderne Wissenschaft bricht nicht den Bann der hier bezeichneten kulturel-
len Amnesie. In unserer Zivilisation ist Wissenschaft der Inbegriff der Normalitat, und in die-
sem Sinn kann von ihr gesagt werden, dal} auch sie alle Wunden heilt und keinen Schmerz des
Erinnerns kennt.? [17]

Gilt das schlief3lich nicht auch fur grof3e und einflulreiche Teile unserer zeitgendssischen Phi-
losophie? ,,Israel und Athen oder: Wem gehort die anamnetische Vernunft?* Mit einem so
uberschriebenen Text sucht Jirgen Habermas mir gegentiber zu verdeutlichen, dal3 der anam-
netische Geist des biblischen Zeitdenkens inzwischen langst in das Vernunft denken der euro-
paischen Philosophie eingedrungen ist.*® So wire also zumindest mit dem Riistzeug ziinftiger
europaischer Philosophie den Gefahren kultureller Amnesie zu widerstehen. Aber ich zweifle.
Warum z.B. kommt bei Habermas selbst die Katastrophe von Auschwitz nur in seinen ,,Klei-
nen politischen Schriften® vor — und dort bekanntlich in ebenso dezidierter wie einfluBreicher
Weise —, nicht aber, und zwar mit keinem Wort, in seinen grof3en philosophischen Schriften
zur kommunikativen Vernunft? Auch die Kommunikationstheorie heilt offensichtlich alle
Wunden! Wie aber ware dann verallgemeinerungsfahig noch von dem zu sprechen, was Un-
heil blieb, was nicht geheilt werden kann, was nicht hinter dem Schild kultureller Amnesie
verschwinden darf, was sich nicht in fugendichte Normalitét einschlieBen 1aB3t? Wie ware von
dem zu sprechen, was, wenn Uberhaupt, eine andere Art der Vergebung bréuchte als die Ver-
gebung durch die Zeit, die angeblich alles heilt, oder als die Vergebung durch die Theorie, die
alle Wunden schlieR3t?

Freilich, es bleibt etwas, wenn sich vermeintlich alle Wunden geschlossen haben. Was bleibt,
ist schwer zu beschreiben. Es ist eine seltsame Art des Vermissens, die sich dagegen wehrt,
dal’ der Schmerz der Erinnerung sich vollig beruhigt, sei es psychologisch, sei es asthetisch,
sei es gedenkritualistisch oder eben auch ,,religios*. Worum handelt es sich? Sind es am Ende
Spuren von Gottesvermissungen in der Zeit der Gotteskrise?** Man wird diese Vermissungen
am Heute am wenigsten verstehen, wenn man sie, wie ublich, zu einer typischen Befindlich-
keit der jeweils alteren Generation macht. Weit eher zeigen sich diese (zuweilen ganzlich
sprachlosen) Vermissungen gerade bei der jlingeren [18] Generation; aus ihnen nahrt sich die
Skepsis der Jungen, ihre Indifferenz, zuweilen auch ihre Wut gegeniiber dem, was die Alteren
thnen als ,,die* Erfahrungen, als ,,die Sicht der Dinge, als ,,die‘“ Lehre aus der Geschichte
anbieten, aufdrangen und zum Kanon der Normalitét erheben.

Das Eingedenken fremden Leids bleibt eine fragile Kategorie in einer Zeit, in der sich die
Menschen am Ende nur noch mit der Waffe des VVergessens, mit dem Schild der Amnesie
gegen die immer neu hereinstlrzenden Leidensgeschichten und Untaten wappnen zu kénnen
meinen: Gestern Auschwitz, heute Bosnien und Ruanda und morgen? Doch selbst dieses

2 \/gl. dazu wie speziell im Blick auf die Geschichtswissenschaft meinen Beitrag in Anm. 6. — Wenn ich recht
sehe, so hat sich seit dem sog. deutschen Historikerstreit in der Geschichtswissenschaft der Standpunkt der
Historisierung* des Nationalsozialismus und seiner Verbrechen mehr oder minder durchgesetzt. Gewil, diese
Katastrophe darf nicht einfach aus der Geschichte herausgenommen werden, sie darf nicht zu einer Art negati-
vem Mythos stilisiert werden, nicht zu einer Tragtdie beyond history, denn gerade dadurch wiirde der Stand-
punkt der Verantwortung, der Scham und der Umkehr aufgeldst. Im Blick auf Auschwitz bleibt fiir mich freilich
die Frage, wie ein Grauen, das sich der historischen Anschauung immer wieder zu entziehen droht, gleichwohl
im Gedé&chtnis behalten werden kann. Das gelingt vermutlich nur einer Historiographie, die ihrerseits von einer
anamnetischen Kultur gestutzt ist, einer Gedachtniskultur also, die auch um jenes VVergessen weil3, das noch in
jeder historisierenden Vergegenstandlichung herrscht.

% In: J.B. Metz u.a. Diagnosen zur Zeit, 51 ff. (vgl. Anm. 1).

%1 Zu meinen bisherigen sporadischen AuBerungen zum Gott-Vermissen vgl. die problemsensible Interpretation
bei T.R. Peters, Mystik — Mythos — Metaphysik. Die Spur des vermif3ten Gottes, Mainz/Munchen 1992, 91 ff.
Wichtig ist in diesem Zusammenhang auch der Vorschlag von J. Reikerstorfer in diesem Band zur Kontextuali-
sierung des Vermissungswissens im zeitgendssischen theologischen Diskurs.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 9 16.04.2018



Vergessen ist nicht ohne Folgen. Was mich z.B. in der Situation ,,nach Auschwitz* immer
besonders tief bertihrt und beunruhigt hat, war das Ungliick, war die Verzweiflung derer, die
diese Katastrophe tberlebt haben. So viel sprachloses Ungliick, so viele Selbstmorde! Hier
sind offensichtlich Menschen an der Verzweiflung am Menschen gescheitert, an dem, wozu
Menschen gegeniiber Menschen ,,fahig* sind. So hat Auschwitz die metaphysische und mora-
lische Schamgrenze zwischen Mensch und Mensch tief abgesenkt. So etwas Ubersehen nur die
VergeRlichen. Oder die, die vermeintlich erfolgreich vergessen haben, dal} sie etwas verges-
sen haben. Aber auch sie bleiben nicht ungeschoren. Die Wunde klafft. Denn man kann auch
auf den Namen des Menschen nicht beliebig siindigen. Nicht nur der einzelne Mensch, auch
die ,,Idee* des Menschen und der Menschheit ist offensichtlich verletzbar, ja zerstorbar. Nur
wenige bringen die gegenwértigen Humanitatskrisen, den sog. ,,Werteverfall* — zunehmende
Taubheit gegeniiber ,,groen* Anspriichen, Solidaritdtsverfall, anpassungsschlaues Sich-
Kleinmachen usw. — mit dieser und mit den nachfolgenden, inzwischen ebenso der kulturellen
Amnesie anheimfallenden Katastrophen in Verbindung.

Es gibt nicht nur eine Oberflachengeschichte der Gattung Mensch, sondern auch eine Tiefen-
geschichte, und die ist durchaus verletzbar.®* Gewinnen schlieBlich die Gewalt- und Verge-
waltigungsorgien der Gegenwart nicht etwas von der normativen Kraft des Faktischen? Zer-
set-[19]zen sie nicht — hinter dem Schild der Amnesie — das ,,zivilisatorische Urvertrauen‘*?,
jene moralischen und kulturellen Reserven, in denen die Menschlichkeit griindet? Wie ver-
brauchbar und verbraucht sind diese Reserven? Vollzieht sich hier vielleicht der Abschied von
dem Menschenbild wie es uns bisher geschichtlich vertraut war? Konnte es sein, daf dem
Menschen im Bann dieser kulturellen Amnesie nicht nur Gott abhanden gekommen ist, son-
dern dafl er immer mehr sich selbst abhanden kommt, in dem abhanden kommt, was wir bis-
her emphatisch seine ,,Menschlichkeit® genannt haben? Was also bleibt, wenn wir immer
wieder erfolgreich alle Wunden geschlossen haben? Wenn sich die kulturelle Amnesie voll-
endet hat? Der Mensch? Welcher Mensch? Die Berufung auf ,,das Humanum® ist selbst
hdchst abstrakt; sie entspringt nicht selten einer naiv-optimistischen Anthropologie, der die
Frage nach dem Bdsen und der ,,Theodizeeblick® in die Geschichte der Menschheit ldngst
abhanden gekommen ist.

Die Kirche ist — als Institution — vor allem akkumulierte Erinnerung, langfristiges Gedé&chtnis,
,Elefantengeddchtnis®, in dem vieles, allzu vieles gespeichert ist, Befreiendes und Belasten-
des. Auch die Theologie steht nicht — in teilnahmsloser Beobachterposition — auler oder tber
diesem Gedachtnis, sie lebt aus ihm. lhre kritische Kompetenz gegeniiber diesem Gedéachtnis
gewinnt sie dadurch, dal? sie das von der Kirche représentierte Christusgedachtnis immer wie-
der daraufhin befragt, ob und wieweit es zum Eingedenken fremden Leids wird.

Mit diesem Leidensapriori (wenn ich es so nennen darf) befragt die Theologie schliel3lich
auch kritisch unsere sog. ,,posttraditionalen Gesellschaften, ob sie denn mit der nun favori-
sierten traditionsentkoppelten Diskursethik tiber eine Logik des Marktes bzw. des Tausches
hinauskommen, ob diese ,,neue Ethik* also nicht letztlich von einem uneingestandenen Markt-
Apriori geleitet bleibt, das darauf baut, dal} der Markt eben die verstdndigungsbereiten Ein-
stellungen pramiert. Da scheint mir doch das traditionsverwurzelte Leidensapriori verhei-
Bungsvoller: es enthalt unter dem Stichwort der memoria passionis die Vision einer Zuwen-
dung der Einen zu den Anderen vor jedem Tausch- und Konkurrenzverhéltnis und vor jedem
Diskurs. [20]

32 SchlieRlich ist die Rede von ,,dem Menschen und ,,der Menschheit* nicht eine (im platonisch-idealistischen
Sinn) ideengestiitzte Rede, sondern eine (im biblisch-anamnetischen Sinn) gedachtnisgestitzte und als solche
eine zutiefst gefahrdete, ,,schwache* Rede.

% Formulierung K. L. Naumann.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 10 16.04.2018



Der Amerikaner Samuel Huntington spricht in seinem ,,Clash of Civilizations?** davon, daf
die globalen Konflikte von morgen nicht nur durch politische Machtblocke definiert sein wer-
den, sondern durch den Konflikt von Zivilisationen bzw. Kulturen. Die These ist bekanntlich
umstritten, die in ihr enthaltene Frage jedoch von einiger Brisanz. Der Konflikt des kulturel-
len Westens mit anderen Kulturen, z.B. und vor allem mit der des Islam, 14(3t sich durchaus
beschreiben als Konflikt zwischen betont gedéchtnisgeleiteten und betont diskursgeleiteten
,modernen* Kulturwelten. Dabei wird deutlich, da3 geddchtnisgeleitete Kulturen gegeniiber
den diskursgeleiteten erkennbare Nachteile haben. Sie haben Modernisierungshemmungen
besonderer Art; sie lahmen die Neugierde, verdachtigen das Experiment, ritualisieren ihre
Lebenswelt und sind allzu sehr auf reine Wiederholung bedacht; fundamentalistische Verstri-
ckungen liegen besonders nahe. Doch was wéren Kulturen ohne jegliches verbindliches
Gedachtnis, Kulturen, die ausschlieBlich diskursorientiert sind, Kulturen, in denen es nur ein
diskursiv beherrschtes, aber Gberhaupt kein die Diskurse leitendes Gedachtnis mehr gibt?
Waren in ihnen schliellich die Menschen noch etwas anderes als das offene Experiment ihrer
selbst, Menschen, die in den von ihnen inszenierten Beschleunigungsturbulenzen immer mehr
auch sich selbst abhanden zu kommen drohen? Wie soll der europdische Westen auf der Basis
kultureller Amnesie die bevorstehenden Herausforderungen und Konflikte bestehen kénnen?
An der Rettung eines kulturellen Gedachtnisses®® geleitet vom Eingedenken fremden Leids,
héngt die Zukunft der europaischen Moderne ebenso wie die Anerkennung der Wiirde frem-
der Kulturwelten.

Quelle: Johann Baptist Metz/Johann Reikerstorfer/Jirgen Werbick, Gottesrede, Miinster-
Hamburg- London: LIT 1996, Seiten 3-20.

* In: Foreign affairs 72 (1993), 22-49.

% Vgl. meine Uberlegungen: Firr eine anamnetische Kultur, in: H. Loewy (Hrsg.), Holocaust: Die Grenzen des
Verstehens, Reinbek 1992. — Ich bedaure, daR ich bei meinen Verweisen auf die Bedeutung der Literatur fir die-
se anamnetische Kultur die bisherigen Ergebnisse des von A. und J. Assmann geleiteten Arbeitskreises ,,Archdo-
logie literarischer Kommunikation* noch nicht beriicksichtigen konnte.

Metz - Im Eingedenken fremden Leids 11 16.04.2018



