Vom Primat der Christologie

\VVon Hans Joachim Iwand

Man muf3 feststellen, dal? heute allenthalben, und zwar in der protestantischen Theologie nicht
anders als in der katholischen®, das Problem der Christologie zum Mittelpunkt aller dogmati-
schen Bemiihungen geworden ist. Hier laufen die Nervenstrange des ganzen Systems zusam-
men, was hier geglaubt und bekannt wird, entscheidet Giber das Ganze, hier ist zugleich der
Punkt, an dem Exegeten und Systematiker in gleicher Not, aber auch gleicher Verheilung um
die L6sung des zwischen ihnen aufgebrochenen Prinzipienstreites miteinander ringen®. Denn
auch das zur Zeit so viel beredete Thema der «Entmythologisierung» geht darauf zurtick, daf3
der «historische und der ideale Jesus», wie . A. DORNER das einmal formuliert hat, «ausein-
andergebrochen sind» und wir nun die beiden Halften der einen, ganzen Wahrheit in den Han-
den halten, jede fur sich selbst eine halbe und darum keine tiberzeugende Wahrheit mehr,
weder fur den Glaubenden noch fir die Welt drauBen. An dieser Wendung zur Christologie
zeigt sich, daB3 wir nicht mehr mit Vorfragen in der Theologie beschéftigt sind, daR der Ak-
zent der Bemuhungen innerhalb der systematischen Theologie nicht mehr auf der Apologetik
liegt wie vor einem Menschenalter, als das «Gewilheitsproblem» alles Interesse auf sich lenk-
te. Wir befinden uns mit unserer Fragestellung nicht mehr im Vorhof des Heiligtums, sondern
mussen in diesem selbst Rede und Antwort stehen auf die alte, biblische Frage: Wie dlinkt
euch um Christus?

Dal’ dem so ist, verdanken wir im wesentlichen der langsamen, aber doch unwiderstehlichen
Wirkung, die von KARL BARTHS «Kirchlicher Dogmatik» ausgeht. Hier ist ein Umbau im
Fundament der Dogmatik selbst in Gang gekommen, der in seinen Auswirkungen noch kei-
neswegs zu Ubersehen ist, eine Revision der Prinzipien von revolutiondrem AusmaR. Es ist
deutlich geworden, dal} das ganze Unternehmen der Dogmatik auch nach seiner formalen
Seite mit der Christologie steht und fallt, also damit, wie weit Joh. 1, 14 in der Methodenfrage
ernst genommen wird, da man Dogmatik nicht nach [173] Methode und Inhalt trennen kann,
daR die «Denkform», die wir als «dogmatisch» empfinden, unvermeidlich ist, von der Sache
her gefordert ist, wenn wir das Geheimnis begreifen wollen, das mit Jesus Christus, mit seiner
geschichtlichen Erscheinung, mit der Menschwerdung des Sohnes Gottes auf den Plan getre-
ten ist. Eine undogmatisch gehaltene Christologie ware eine contradictio in se. Will man das
vermeiden, muRl man auf das Ganze verzichten. «Die Christologie mul} im ganzen, und das
heif3t: sie muf3 schon in den Grundsétzen einer kirchlichen Dogmatik herrschend und
erkennbar sein, oder sie ist es gar nicht» (K. D. 1/2, S. 135).

Nun hat es aber diesen entschlossenen Einsatz einer theologischen Generation zur Wiederher-
stellung des christologischen Bekenntnisses, nachdem dieses durch Aufklarung, natirliche
Theologie und historische Methode géanzlich aufgeldst und erledigt schien, schon einmal ge-
geben. Wir mussen wissen: wir bewegen uns auf einem Schlachtfeld, auf dem schon einmal
der Versuch gemacht wurde, die Position des Gegners zu erstiirmen, und zwar damals, als
nach den Freiheitskriegen die Tiibinger und Erlanger Schule, hinter sich den Genius HEGELS

L vgl. das Sammelwerk: «Das Konzil von Chalkedon», herausgegeben von ALOYS GRILLMEIER SJ und
HEINRICH BACHT SJ, Wiirzburg 1951/1954.

2 Hier hat das soeben erschienene Buch von H. DIEM: «Dogmatik», Chr. Kaiser, Miinchen 1955, neue und
hoffnungsvolle Aspekte erschlossen.

Iwand - Vom Primat der Christologie 1 06.04.2018



und seine Methode der VVersohnung von Vernunft und Dogma, daran gingen, das christologi-
sche Dogma mit neuen Mitteln zu restaurieren. Es wiederholt sich etwas davon bei unserem
heutigen Bemiihen. Darum ist die Frage berechtigt, woran denn wohl jene doch sehr groRarti-
gen, philosophisch wie dogmengeschichtlich so glanzend unterbauten Versuche scheiterten,
woran sie eigentlich zerbrachen und was bei uns heute anders, besser, gegluckter ist — oder ob
wir auch nur in den Wellen der Restaurationsbewegungen dahintreiben, die die Aufklarung so
vielféltig im kirchlichen und theologischen Raum ausgeldst hat und die dann doch allesamt
das Schicksal solcher aus bloRer Gegenbewegung entstandenen Konstruktionen teilen, den
bedeutungslosen Untergang. Haben wir aus der Epoche des Niederganges, die zwischen uns
und der Generation von damals liegt, etwas gelernt? Setzt unser Ansatz in der ErschlieBung
des christologischen Dogmas tiefer, grindlicher ein, als es bei ihnen der Fall war? FEUER-
BACH und STRAUSS sollten uns doch ein Menetekel sein! Es gibt auch in geistigen Prozes-
sen — und die Hin- und Herbewegung zwischen Orthodoxie und Haeresie ist jedenfalls auch
ein geistiger Prozel? mit weiten Auswirkungen — einen Absturz, der um so verhéngnisvoller
sein muf, je gewagter, je hochgemuter der Aufstieg war, der ihm voranging. Wer steht, der
sehe zu, dal? er nicht falle!

Darum also werfen wir einen prifenden Blick auf die Motive und Prinzipien, unter denen man
damals bei der Re-Konstruktion der Christologie ans Werk ging. Vor allem eins muf3 man
ihnen nachriihmen. Sie sind sich bewuf3t, worum [174] es geht. Sie wissen, dal} «in der grof3en
Schlacht, die zwischen den grofiten Machten der Welt, dem Christentum und der Vernunft
geschlagen wird, der Kampf sich immer mehr um den Punkt versammelt, wo allein alles zu
gewinnen und alles zu verlieren steht». So der junge 1. A. DORNER im Vorwort zu seiner
noch heute lesenswerten «Entwicklungsgeschichte der Lehre von der Person Christi in den
ersten vier Jahrhunderten», die er 1839 erstmalig herausgibt. Schon damals machen sich Mei-
nungen breit, die «das Unternehmen, die Person Christi wissenschaftlich zu verstehen, flr ein
leeres und eitles Unterfangen der Vernunft ausgeben». Aber DORNER ist gegen eine grund-
sétzliche Antinomik von Glauben und Wissen. Das hiel3e denn doch «zwischen Glauben und
Vernunft eine grofRe Kluft befestigt denken, wo, die da wollten von hinnen hinabfahren, kon-
nen nicht, und auch nicht, die da wollen von dannen heriiberfahren». Wir sind ja nicht in der
Holle, sondern leben in der Gnadenzeit, die mit der Menschwerdung Gottes auf Erden ange-
brochen ist. Mlssen wir uns nicht dorther auch im Geistigen bestimmen lassen? Darum kann
man nicht eine unlberbriickbare Kluft zwischen dem Christentum und dem Vernunftigen im
Prinzip ansetzen. «Ist Christus, wie die Theologie Uiberzeugt sein muf3, der Schlissel zur Welt-
geschichte, wie zur Losung aller Rétsel, so ist es nicht Demuth, sondern eigenwillige Untha-
tigkeit, diesen Schlissel nicht zur Aufschlieung aller Geheimnisse immer besser brauchen zu
wollen». Darum sieht DORNER - er hat sich freilich darin getauscht, aber die Schuld an der
Tauschung dirfte nicht bei ihm liegen, sondern bei den diesen Kampf vorzeitig abbrechenden
Kraften, die damals eine «unwabhre, voreilige Verséhnung» zustande brachten — er sieht dem
seiner Zeit aufgetragenen Kampf hoffnungsvoll entgegen. Bei dieser Auseinandersetzung zwi-
schen Christentum und Vernunft kommt «allmélig immer allgemeiner und heller der Punkt
zum BewuBtsein, um den es sich vor allem handelt», «alle Streitkrafte der beiderseitigen
kampfenden Partheien versammeln sich immer mehr um die Person Christi, als um den Mit-
telpunkt, wo sich die Sache entscheiden miisse». Nicht als ob die Theologie «die letzten Kréaf-
te zur Deckung der Person des Feldherrn aufzubieten hatte, sondern vielmehr, weil diese Per-
son allein, als Mittelpunkt des Ganzen, die Stellungen, welche behauptet werden diirfen und
missen, zu bezeichnen und alles als ein geschlossenes Ganzes den Angriffen entgegenzuset-
zen und zu decken vermag». Man beachte das «allein» in diesem programmatischen Satz. Es

Iwand - Vom Primat der Christologie 2 06.04.2018



ist doch wohl das «solus Christus», das als regierendes Motiv auch in der wissenschaftlichen
Auseinandersetzung aufklingt. Der Kampf ist ein Position-Fassen an der Stelle, wo der Sieg
bereits erfochten ist. Nicht um den Feldherrn zu decken, sondern um unter seinem alleinigen
Kommando zu kampfen, wird die Bemihung um die Christologie neu aufgenommen. Es ist
eine Konzentration, aber kein Rickzug. Auch wenn DORNER [175] sein Anliegen in der
Sprache der Philosophie ausdriickt: es galte zur philosophischen Anerkennung zu bringen, daf}
«die Idee eines sowohl historischen als idealen Christus eine notwendige sei», selbst wenn er
von seiner «spekulativen Construktion der Person Christi» spricht, wird man ihm dies nicht
verargen, eben um jenes «solus Christus» willen, von dem aus auch der Gebrauch der dem
Idealismus entstammenden Denkformen gerechtfertigt sein kdnnte. Denn DORNER denkt
nicht daran, Christus an die Spekulation auszuliefern, «wer die Religion kennt, der weil3 in
ihr, zumal in der christlichen, vor allem eine goéttliche Thatsache (von ihm selbst ausgezeich-
net!), die auf Verséhnung des ganzen Menschen mit Gott zielt» (Vorwort zur 2. Auflage
1845, S. XXV). Aber den Tribut, den DORNER dem Idealismus — mehr HEGEL als
SCHLEIERMACHER - entrichten muR, diirfen wir doch nicht verschweigen. Fragen wir
DORNER ndmlich, was denn nun das Auszeichnende am Christentum sei, so antwortet er, es
sei die «ldee des Gottmenschen», und auch das ware noch nicht falsch, wenn er sich diese
«ldee» nur nicht von den auerchristlichen Religionen geben lieRRe, wobei das Judentum als
Gegenstuck zum Heidentum fungiert. Das Christentum ist ihm «die Wahrheit von jenen bei-
den Religionen, indem es in der Menschwerdung Christi ebenso den Unterschied wie die Ein-
heit des Gottlichen und Menschlichen, ebensosehr den Gottesbegriff als den Begriff der
Menschheit zu ihrer Wahrheit bringt» (115). Gegenuber der Apotheose des Heidentums stehe
hier das Ecce homo! «Hier ist der Mensch, der Gott ist.» Und gegentiber dem «&chten Juden-
tum» bezeuge es die «vollendete Herablassung Gottes, denn Gott ist in Christo Mensch
geworden» (115). So ist also die Idee des Gottmenschen nicht eine solche, die «nur dieser
oder jener Religion angehort, vielmehr die Keime finden sich in allen, weil und sofern diese
Religion sind». Denn dieses «Zusammenstreben des Gattlichen und Menschlichen» (wofur
gelegentlich auch das «Absolute» und das «Endliche» eingesetzt werden kann!) ist ihm die
«Lebenssphére der Religion» (1). Das Christentum aber «macht in ganz eigentiimlicher und
einziger Weise auf die ldee des Gottmenschen Anspruch». In Jesus von Nazareth ist «die
Einheit des Gattlichen und Menschlichen auf personliche und einzige Weise erschienen» (3).
Demnach existiert die Idee des Gottmenschen als solche sachlich unabhéngig von und zeitlich
vor ihrer geschichtlichen, das heil3t ihrer ethisch personalen Realisierung in Jesus Christus. Er
ist in dem, was er ist, festgelegt durch das allgemein menschliche Bedurfnis, insonderheit das
religiése Bewul3tsein der Menschheit, in das er reinigend und verséhnend eintritt. Er formt die
Idee um, die er vorfindet. Was als «Offenbarung» in ihm zur «Tatsache» geworden ist, muf3
«im Verlaufe der Geschichte (1) auch immer mehr fiir das BewuRtsein der Menschheit aufge-
henx». Wir brechen hier ab. Die Idee des Gottmenschen, die uns als die Idee der Verséhnung
des Irdischen mit dem Absoluten begreifbar gemacht [176] wird, soll das Verbindende sein
zwischen dem Christentum und den Religionen. Hier sei die Verséhnung, die dort Sehnsucht
blieb, in Erfillung gegangen, Tatsache geworden. DORNER — und hierin ist er SCHLEIER-
MACHERS Schiler — mochte in Jesus Christus das Urbildliche der Menschheitsidee sehen.
Aber er meint zugleich, diese Urbildlichkeit strenger als dieser mit der christologischen Zwei-
Naturen-Lehre fassen zu mussen. Dabei sieht er nicht, daR er mit der Ubernahme dieser allge-
mein-religiésen «ldee des Gottmenschen» seine Christologie von Hause aus mit dem Mythos
verschwistert, daf3 er sich damit zwar eine Briicke der Ankniipfung und des «Verstehens»
schafft, aber gleichzeitig auch dem Feinde, der in diese «feste Burg» eindringen will, den Weg
dahin zeigt. Die Wendung der darauffolgenden Generation zum «historischen Jesus» ist eine
Absetzbewegung. Dazu hatte die vorangegangene das lhre beigetragen. Wenn man den «idea-
len Jesus» nicht halten konnte und er sich ins BewulRtsein aufldste, dann wollte man wenig-
stens den historischen Jesus aus dem Zusammenbruch retten. Er ist doch eine «Tatsache», die
jenseits der Spekulation liegt. Weil DORNER die Offenbarung des «wahren Menschen» in

Iwand - Vom Primat der Christologie 3 06.04.2018



Jesus noch nicht als dogmatisches Thema und Problem erkannt hat, als ein Problem, das an
Bedeutung dem andern von der wahren Gottheit gleichgewichtig ist, weil er ihn faktisch
gleichsetzt mit dem «historischen» Jesus, ist hier eine Licke gelassen, durch die der alte
Feind, den er abwehren wollte, in der Gestalt des Historismus siegreich in den Aufbau seiner
Christologie einbrechen sollte.

Wir wenden uns jetzt DORNERS Lehrer und Freund, spater freilich nicht mehr so von ihm
anerkannten Meister CHR. F. BAUR zu, und zwar in der durchaus begrenzten Absicht, von
ihm zu hdren, wie er sich das Verhaltnis von Dogma und Vernunft bzw. Vernunft und Dogma
gedacht hat, wie sich methodisch die Verséhnung dieser beiden durch den Rationalismus hoff-
nungslos verfeindeten GroRien erreichen l&Rt. Fir BAUR ist das Dogma nur real in seiner
Geschichte, weshalb denn auch Dogmengeschichte fir ihn das Feld aller theologischen Besin-
nung ist. «Die ganze Geschichte des Dogma ist, so betrachtet, ein stetes Prozessieren des Gei-
stes mit sich selbst, in welchem er in ewigem Widerstreit mit sich selbst nie wahrhaftig einig
werden kann; es ist ein stetes Binden und Ldsen, die nie ruhende Arbeit des Geistes, in wel-
cher er gleich der Penelope sein eigenes Gewebe immer wieder auflést, aber nur dazu, um es
von neuem wieder zu beginnen» (Vorlesungen lber die christliche Dogmengeschichte, 1865,
S. 53). Es ist im Wesentlichen die HEGELsche Ansicht von der Objektivation des Geistes, die
ihn dabei leitet. «<Im Denken wird der Geist sich gegenstandlich» (50). Insofern das «eine»
Dogma dadurch in Einzelaussagen zerféllt, da3 sich [177] in ihm eine bestimmte, freilich
eigentimliche, Denkbewegung vollzieht — «das Denken nimmt in der Geschichte des christ-
lichen Dogma eine ganz andere Gestalt an, es ist nur ein in der Form des Glaubens sich bewe-
gendes Denkenx» (92) — gilt: «Auf das Wesen des denkenden Geistes mussen wir daher zu-
riickgehen, um das Dogma in seinem Begriff aufzufassen. Wie der Begriff an sich als ein
lebendiger, sich selbst bewegender nur der Geist in der Tatigkeit des Denkens ist, so kann der
Begriff des christlichen Dogma, auch seinem Inhalt nach betrachtet, nur aus dem Wesen des
Geistes erkannt werden» (49). Die Bildung einzelner Dogmen — eine «Vielheit von Mona-
denx», wie BAUR sagt — ist die Schritt fir Schritt und Stufe fir Stufe sich vollziehende Denk-
bewegung, worin der Geist zu sich selbst kommt, denn «die Religion selbst ist wesentlich das
Verhaltnis des Geistes zum Geist, in welchem der Geist durch die Téatigkeit des Denkens sich
mit sich selbst vermittelt. Alles Denken ist die Vermittlung des Geistes mit sich, um, was er
an sich ist, auch fiir das Bewuf3tsein zu sein, und so erst, durch die Vermittlung des Denkens
der denkende, selbstbewul3te Geist zu sein» (49). Darum muf} die Wahrheit in den Gegensatz
auseinander-treten, damit mit der Ausscheidung des Haretischen das Dogma ins BewuRtsein
der Gemeinde als reine Wahrheit eintreten kann, «aber diese Bewegung soll keine erst ge-
machte, keine bloR vorgestellte, sondern die der Sache selbst immanente sein» und «das Dog-
ma hat das treibende und bewegende Prinzip, durch welches es ein geschichtlich Gegebenes
geworden ist, in sich selbst. Die ganze Dogmengeschichte ist nichts Anderes als der in seine
Momente sich theilende und auseinandergehende, in immer weiterem Umfang sich explizie-
rende Begriff des Dogma» (29). Dogmengeschichte ist also das Element, in dem das Dogma
in Selbstexplikation «erscheint», ist seine Phdnomenologie. Darum setzt sich BAUR hier
scharf ab von aller katholischen und konservativ-protestantischen Dogmengeschichtsschrei-
bung, denn diese summiert die Dogmen, sieht in der Geschichte des Dogmas eine quantitative
Ansammlung, ein Aggregat von sich mehrenden Satzen, aber sie erkennt nicht die «der Sache
immanente Bewegung». Nur durch die Anwendung der «wahren geschichtlichen Methode»
fallt das blo3 Zuféllige und Subjektive in der Dogmenbildung weg und erfalit sich der Geist
selbst in seinem notwendigen Prozesse. Der entscheidende Satz bei BAUR lautet: «Die ganze
Bewegung des Dogma erfolgt zwischen zwei einander gegenuberliegenden Punkten, die in

Iwand - Vom Primat der Christologie 4 06.04.2018



der Einheit des Objektiven (das war das Werk der Scholastik) und Subjektiven (das war das
Werk der Reformation nach seiner Auffassung) liegt. Auf der einen Seite liegt das Dogma in
seiner objektiven Wahrheit vor dem Geist, der es in sein subjektives BewuRtsein aufnehmen
und seines Inhaltes immer gewisser werden soll, auf der andern Seite kann der absoluten
Wahrheit des Dogmas nur die ebenso absolute Selbstgewil3heit des Subjektes entsprechen.»
Halten wir hier zundchst [178] einmal inne. Es ist eine Gleichung, ein Ebenmal? hergestellt
zwischen den beiden «Punkten». Dort das «kDogma», das vor dem Geist «liegt», hier die «ab-
solute SelbstgewiRheit des Subjekts», also des sich absolut verstehenden Selbst in seinem
«Ich glaube», angeblich das «reformatorische Prinzip der Autonomie». Hier entdeckt der
Geist sich selbst im Dogma als seinem eigensten Produkt und Gegentiber. Was vermag ihn zu
befriedigen, was ihn in der Unrast seiner Bewegung zur Ruhe zu bringen, wenn nicht eben
dies, daf der SelbstgewiBheit ein Selbstgewisses, daf} dem Selbstgewissen eine im Selbst ver-
ankerte Gewif3heit korrespondiert. Gleiches wird nur von Gleichem erkannt! Wenn also die
Vernunft ihrer selbst, als Geist, als Subjekt bewuft werden soll, was anderes kann ihr Gegen-
Uber bei diesem Prozel3 der BewuRtwerdung sein als die absolut gesetzte Wahrheit: das Dog-
ma. Es ist das einzig mogliche Gegentiber flr die Vernunft bei ihrem Zu-sich-selbst-Kommen.
Das ist die «unendliche Arbeit des mit sich selbst ringenden, in dem absoluten Inhalt des Dog-
ma die Freiheit seines Selbstbewulitseins erstrebenden Geistes», wie BAUR fortfahrt. Also
nicht die Unterwerfung der Geister unter das Dogma ist in dieser Bewegung angestrebt, das
waére ein Ruckschritt in die Anfangsepoche seiner ersten, autoritaren Phase, auch nicht Auf-
I6sung des Dogmas durch die Absolutsetzung des subjektiven Prinzips, das wére der in der
Aufklarung sich von aller Objektivitat losldsende, isolierte Subjektivismus, sondern Versoh-
nung auf hochster Ebene. «Darum kann aber auch die Entwicklung des Dogma, wenn sie als
immanenter Prozel gedacht werden soll, nur auf der VVoraussetzung beruhen, daR das Dogma
schon in seinem Ausgangspunkt nichts dem Wesen des Geistes an sich Fremdes ist,» — das ist
der Kardinalsatz! — «daR es selbst nur der sich gegensténdlich gewordene Geist ist, der in die-
sem Gegensatze des Objektiven und Subjektiven sich mit sich selbst vermittelt» (62). Indem
der menschliche Geist die Menschwerdung Gottes zu begreifen sucht, denkt er das Letzte und
AuRerste, denkt er, was sich allein fiir den Geist zu denken lohnt. Hier hat er die Endlichkeit
und damit den endlichen Verstand, auf welchen die Aufklarung ihre Auflésung des Dogmas
griindete, hinter sich gelassen. Hier ist der Geist wahrhaft bei sich selbst.

Wo steckt der Pferdeful3 bei dieser so blendenden, der Aufklarung gegeniber scheinbar durch-
schlagenden Argumentation BAURS, die sich der HEGELschen Methode so geschickt be-
dient? Klingt seine These nicht wie das Programm einer neuen Zeit: Das Dogma nicht Knech-
tung, sondern Vergegenstandlichung absoluter Freiheit im Erkennen! Das absolute Selbst
seiner selbst gewil3, als Geistwesen, im Gegeniiber zum absoluten Inhalt! Aber indem wir
nach den Sternen greifen, strzen wir in die tiefste Tiefe. So kann doch nur Gott um sich
selbst wissen! Dieses Verstandnis von Dogma darf nicht zum Ausgangspunkt der Christologie
werden, soweit es sich um unser Erkennen und Anerkennen des Sohnes Gottes in Jesus von
Nazareth handelt. So unmittelbar wie es bei [179] dieser Konstruktion herauskommt, kennt
nur der Vater den Sohn und der Sohn den Vater. Hier wird im dritten Artikel das versehen,
was die natiirliche Theologie im ersten zu versehen pflegt. Zwar ist hier nicht die Grenze
zwischen Gott und Mensch verwischt, wohl aber die zwischen dem Sohn und den Séhnen,
zwischen dem, der Sohn von Natur ist, und denen, die es geworden sind durch die lex adop-
tionis (AUGUSTIN). Hier liegt die Wurzel der falschen Orthodoxie, einer Theorie der «reinen
Lehre», die, indem sie die Wahrheit im Dogma begreift, sie eben doch als Wahrheit Gottes
verfehlt. Es gibt eine Stelle in dieser Erorterung, die BAUR (ber das Wesen des Dogmas
anstellt, an der wir zeigen kdnnen, wo wahrscheinlich der Fehler liegt. Unter Berufung auf
BASILIUS D. GR. spricht BAUR kurz tiber das Verhaltnis von dégma und kerygma. Das
Zitat bei BASILIUS lautet: allo dégma kai allo kerygma, to mén gar dégma siopatai, ta dé
kerygmata démosieu etai usw. (S. 11).

Iwand - Vom Primat der Christologie 5 06.04.2018



BAUR fiigt hinzu: «kerygma ist die ¢ffentlich ausgesprochene Lehre, dégma der an sich sei-
ende, noch in seinem stillen Grunde ruhende Inhalt der Lehre, der erst ausgesprochen werden
mufB, aber an sich gilt ..., der immanente Inhalt des christlichen BewulRtseins.» Damit ist alles
gesagt! Das Kerygma, das Wort, gilt als sekundar zum Dogma, der ihm «immanenten GewiR-
heit des Geistes». Es kann nicht genug gepriesen werden, was die Entdeckung des «Wortes
Gottes» durch KARL BARTH demgegentber bedeutet. Damit ist die Ordnung von Kerygma
und Dogma im Fundament der theologischen Prinzipien zurechtgebracht, «reformiert» und
Vorsorge getroffen, dafl? die Christologie nicht in den Nachvollzug des dogmengeschichtli-
chen Prozesses im Gemeindebewultsein aufgeldst werden kann, wie das bei BAUR ge-
schieht. Es war zwangslaufig, daR diesem Uberspringen der Endlichkeit in der Menschwer-
dung Gottes ein Gegenschlag folgen mufite, um die Gefahr des Doketischen, die bei dieser
idealistischen Methode sehr spurbar nahegertickt war, zu bannen und die wahre Menschheit
Christi auf Erden zu sichern. Das «Historische» meldet sich als Programmpunkt Nr. 1 und
verspricht diese Sicherung zu gewahrleisten.

V.

Diese Entwicklung kiindigt sich bereits innerhalb der spekulativen Christologie an, und zwar
damit, daB G. THOMASIUS 1845 in der Zeitschrift fur Protestantismus und Kirche einen
«Beitrag zur kirchlichen Christologie» veroffentlicht, der zum ersten Male die mit seinem
Namen verbundene Kenosis-Lehre darbietet, auf der dann sein groRRes Werk: «Christi Person
und Werk. Darstellung der evangelisch-lutherischen Dogmatik vom Mittelpunkte der Christo-
logie aus» beruht, das ein Jahrzehnt spéter erscheint. HGren wir einige Hauptsétze aus jenem
programmatischen Artikel: «Diese (die gottliche Existenzform) [180] gibt er auf. Die Eigen-
schaften, in welchen jene Herrlichkeit (gemeint ist die doxa des praeexistenten Sohnes) sich
manifestiert, nimmt er in freier Verzichtleistung gleichsam in sich zurlick — und bestimmt sich
dagegen, sein gottliches Seyn in der Form der menschlichen Existenz und also auch unter das
Gesetz einer menschlichen Entwicklung hinzugeben; seine absolute Machtfulle nur in dem
Maalie zu besitzen, als es zum Werk der Erlosung erforderlich ist, um am Ende seiner irdi-
schen Laufbahn die abgelegte Herrlichkeit auch als Mensch wieder zuriickzunehmen.» (Ein
Beitrag usw., S. 235. Die Auszeichnungen stammen alle vom Verfasser) und:« Die Mensch-
werdung ist also schon an sich Selbstbeschrankung des géttlichen Logos. Von dem Moment
der unio hypostatica an hat er als Gottmensch aufgehdrt, zwar nicht Gott zu seyn, wohl aber in
gottlicher Weise (en morphé theoii) zu existieren; nur potentia besitzt er die gottliche ddxa,
nicht mehr actu — und diese kénasis muf notwendig bis auf das géttliche BewulRtsein sich
erstrecken» (a. a. O. S. 235f.). THOMASIUS ist des Glaubens, daf} er damit die alte christolo-
gische Formel von der communicatio idiomatum in neuer Form interpretiere. Aber man wird
sich fragen missen, ob nicht seine Kenosis-Lehre gerade das tief Bedenkliche dieser altprote-
stantischen Lehre von der communicatio idiomatum auf die Spitze treibt. Diese Auffassung
der EntdauBerung grenzt ans Mythologische, und die Begrenzung im Beibehalt gottlicher
Eigenschaften auf die soteriologische Funktion kiindigt jene neulutherische Auffassung von
den beiden Reichen und den akosmistischen Charakter des im Christus présenten Logos an,
die praktisch ihre weitreichenden Konsequenzen hatte und noch hat. Aber THOMASIUS
glaubt mit der Kenosislehre die Menschlichkeit des Menschen Jesus zu erreichen, seine
Geschichtlichkeit zu sichern. «Denn er — der Sohn — hat in der Menschwerdung sich selbst
entduBert und sein gottliches Bewultsein dahingegeben, um es in der Form des Menschlichen
wieder zu nehmen» (a. a. O. S. 240). Es ist bezeichnend, dal die EntduRerung nur sein «Welt-
verhaltnis» angeht, also eigentlich nicht ihn selbst. «Der Sohn gibt die Fulle seiner Eigen-
schaften, die Beziehungen, in denen er als Schopfer und Herr zur Welt steht, das isa einai to
theo, actu auf; aber nicht sein gottliches Seyn» (a. a. O. S. 241). Freilich redet THOMASIUS

Iwand - Vom Primat der Christologie 6 06.04.2018



auch von einer «Veranderung, welche in dem Verhaltnis des Sohnes zum Vater vorgegangen
ist» (a. a. O. S. 237). Er beruft sich dabei auf Joh. 3, 16; 1. Joh. 4,9 f.; R6m. 8, 32. Er mdchte
das «gottliche Seyn» bei der Menschwerdung festhalten, aber er furchtet, daf die Endlichkeit
des Menschen, seine Geschichtlichkeit, die «Maglichkeit einer nattrlichen Entwicklung»
(242) ohne die Kenosis ihre Eigengesetzlichkeit verliert, darum stellt er die Menschwerdung
Christi dar als einen BewuRtseins-Verlust seines friiheren, gottlichen Seins, «wir sehen ihn
uberall nicht sowohl einen wirklichen Besitz verhillen als auf einen Besitz verzichten, der
ihm als Gottmenschen zukam» (248). Es werden dann auch die «einzelnen Momente» [181]
néher bezeichnet, die das wirkliche Aufgeben der géttlichen Herrlichkeit ausmachen: die
Allmacht, die Allgegenwart und Allwissenheit. Im Unterschied zu der alten Kenosislehre
handelt es sich bei THOMASIUS also nicht, wie er selbst unterstreicht, «um eine krypsis
weder kata ten chrésin noch kata tén ktésin sondern um eine wahre kénasis ». Man sieht, hier
kiindigt sich bereits die Frage an, auf welche wir heute mehr und mehr gedrangt werden: die
Frage nach der wahren Menschheit dieses Sohnes Gottes. THOMASIUS glaubt sie sichern zu
konnen, indem er die 6konomischen Eigenschaften Gottes der SelbstentduRerung anheimgibt
und damit die vorfindliche, aus uns begriffene und begreifbare «Menschlichkeit» zum MaR-
stab der Existenzweise des Gottmenschen machte. Menschheit bedeutete ihm dabei in erster
Linie Endlichkeit, und er meinte, diese Endlichkeit aus dem Verhéltnis des Menschen zum
Kosmos bestimmen zu missen. Wie, wenn er auf den Gedanken hinausgekommen ware, die
Menschlichkeit des Menschen Jesus Christus als etwas Urspriingliches zu erfassen, wie das
SCHLEIERMACHER schon gewollt hatte, nicht als eine aus dem Generellen gegebene Form
der Existenz, sondern so, dal’ auch die Menschheit Jesu Thema der Offenbarung Gottes wur-
de. Damit aber ware er (ber die ihm und seiner Zeit gesetzten Grenzen hinausgegangen, und
so meinte er, durch Abstraktion und Begrenzung auf das Soteriologische die Menschwerdung
im Rahmen der Geschichte faRbar machen, das Theologoumenon von der communicatio idio-
matum in neuer Form rechtfertigen zu kdnnen. Wie stark seine Kenosis-Theorie auch heute
noch unter uns wirksam ist, das auszuftihren ist hier nicht der Ort. Aber wenn wir in BULT-
MANNS Johanneskommentar zu 1, 14 lesen: «Es ist daher vollig der Sache entsprechend,
wenn der Titel 16gos im weiteren Evangelium keine Rolle mehr spielt. Als der Fleischgewor-
dene und nur als dieser ist jetzt der Logos da» (S. 40), so dirfen wir konstatieren: Eben dies
meinte mit allen seinen Konsequenzen auch THOMASIUS, wenn er sagt: «Auerhalb seiner
Menschheit hat sich der Logos weder ein besonderes Seyn fr sich, noch ein besonderes
Wissen um sich vorbehalten. Er ist im eigentlichen Sinne Mensch geworden» (236).

V.

Die Kenosis-Lehre war ein letzter Versuch, etwas zu retten, was nicht zu retten war. Sie war
zu apologetisch gedacht, war ein Zwitter aus den Elementen der alten Christologie und den
Prinzipien des sogenannten geschichtlichen Denkens, wie sie das 19. Jahrhundert entwickelt
hatte. Das hat FR. LOOFS in seiner vernichtenden Kritik (RE X S. 246) véllig richtig erkannt.
Ahnlich wie mit dem Tode HEGELS der Umschwung zum Positivismus in der Philosophie
erfolgt, vollzieht auch die theologische Generation in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts
die Absage an die spekulative Christologie und hofft, mit der [182] Beschrankung auf das
geschichtlich Greifbare, auf das Historische, weiterzukommen. Wie ein verh&ngnisvoller
Ballast wird die Christologie grundsatzlich aus dem sinkenden Schiffe herausgeworfen. Man
hofft sich zu retten, indem man das vermeintliche corpus delicti den aufgeregten Wogen der
Zeitstromung preisgibt. Man hofft, durch eine radikale Vereinfachung den Glauben jedermann
«maoglich» zu machen. Zur Jahrhundertwende erscheint 1900 A. v. HARNACKS «Wesen des
Christentums», und was dort gesagt ist, gerade auch tiber die Christologie gesagt ist, stellt so
etwas wie einen typischen, ebenso gut christlichen wie biirgerlichen common sense in dieser

Iwand - Vom Primat der Christologie 7 06.04.2018



Frage dar, so dal? es sich schon lohnt, ein paar Satze aus diesem Buch zu zitieren, zumal wir
immer noch nicht von dieser Epoche losgekommen sind, die so zuversichtlich strahlend, so
uberlegen vor dem Beginn der grofRen europdischen Tragddie dahinlebt, als finge jetzt erst das
Leben und der Glaube an, wahr und schdn und einfach zu werden.

Man konnte sagen, HARNACKS 16 Vorlesungen, einschliellich der letzten liber die Refor-
mation, hatten nie gehalten werden kénnen, wenn er eben nicht eines resolut getan hatte: das
Thema der Christologie ausgeschieden aus dem Ansatz und Einsatz des Ganzen. Das ist die
Kehrseite der gepriesenen Vereinfachung, daB die Lehre von Tod und Auferstehung Jesu,
selbstverstandlich auch die von der Menschwerdung Gottes als Ubermalung gelten. Jetzt geht
man daran, sie abzulésen, um endlich das «schlichte» Evangelium Jesu zu entdecken. «Der
Z0lIner im Tempel, das Weib am Gotteskasten, der verlorene Sohn sind seine Paradigmen, sie
alle wissen nichts von einer Christologie und doch hat der Z6lIner die Demut gewonnen, der
die Gerechtsprechung folgt (!). Wer daran dreht und deutelt, der verwundet die Schlichtheit
und GroRe der Predigt Jesu an einer ihrer wichtigsten Stellen. Es ist eine verzweifelte Annah-
me, zu behaupten, im Sinne Jesu sei seine ganze Predigt nur etwas Vorlaufiges gewesen, alles
in ihr mlsse nach seinem Tode und seiner Auferstehung anders verstanden werden» (S. 90).
Die zehnte Vorlesung handelt von den Wandlungen zwischen der Predigt Jesu und den «For-
mulierungen des Paulus»: «Die rechte Lehre von und tber Christus droht in den Mittelpunkt
zu rucken und die Majestét und Schlichtheit des Evangeliums zu verkehren» (115). «Diese
Haltung dauert noch immer fort, die Christologie wird behandelt, als béte das Evangelium
keine andere Frage, und der Fanatismus, der sie begleitet, ist auch heute noch lebendig» (79).
HARNACK will zuriick ins Urchristentum und sieht mit dem Primat der Lehre vor dem Le-
ben bereits den Verfall einziehen: «Der lebendige Glaube scheint sich in ein zu glaubendes
Bekenntnis verwandelt zu haben, die Hingabe an Christus in Christologie» (121). Diese Gene-
ration hat das Geflihl verloren, daf es in der Christologie um das Zeugnis des Glaubens geht:
was fur ein Unterschied zwischen dem eingangs zitierten [183] weitsichtigen Worten des jun-
gen I. A. DORNER und dieser Leichtigkeit, mit der man jetzt das ganze Problem ins Histori-
sche abschiebt: «Es war der wichtigste Schritt innerhalb der christlichen Lehrgeschichte, der
je gethan worden ist, als am Anfang des 2. Jahrhunderts christliche Apologeten die Gleichung
vollzogen: Der Logos ist Jesus Christus» (127). Zwar setzt man sich energisch ab von dem
sachlichen, weil dogmatischen Sinn dieses Satzes, aber die geistesgeschichtliche Bedeutung
dieses Vorgangs mdchte man nicht missen: «Indem sie aber eine Person so auszeichnete, fiihr-
te sie die Geschichte Uiberhaupt auf die Hohe der Weltbewegung.» Hier wird also die altkirch-
liche Christologie zu einer Art produktiven MiRverstandnisses, indem das Mythologische und
Spekulative schlie3lich Gberwunden wird, um dem Geschichtlichen Raum zu schaffen. Wie
SCHLEIERMACHER, so halt auch HARNACK fest an der einen Person. Es bleibt ein letzter
Rest, der nicht aufgeht, und um dieses Restes willen ist auch diese ganze Epoche immer noch
eine echte Epoche des theologischen, des Glauben und Unglauben in sich schlieBenden Rin-
gens mit dem Thema der Christologie.

Was ist denn nun der tiefere Grund fiir diese Ablehnung der Christologie als dogmatische
Aufgabe, die jetzt so allgemein wird, da® HARNACK weniger der VVorkdmpfer, als der Spre-
cher dieser Haltung ist? Es ist jener berihmte Satz, wonach «nicht der Sohn, sondern allein
der Vater in das Evangelium, wie es Jesus verkindigt hat, hineingehort» (91). HARNACK
meint etwas Richtiges: Jesus gehort nicht als «ein Bestandteil» neben andern ins Evangelium,
er ist vielmehr die «personliche Verwirklichung und die Kraft des Evangeliums gewesen»
(91), aber indem er Jesus lediglich zum Prediger des Vaterglaubens macht, hat er doch wieder
aufgehoben, was er eben sagte. Und wenn wir bei der HARNACKSschen These nicht stehen
geblieben sind, dann eben darum, weil sich auch rein exegetisch dieser Satz als falsch erwies.
Schon W. WREDE in seinem «Messiasgeheimnis» geht neue Wege. Die Worte und Gleich-
nisse Jesu sind nur darum und nur insofern Evangelium, als in ihnen Er selbst begegnet, Er, an

Iwand - Vom Primat der Christologie 8 06.04.2018



den allein es sich glauben 1&Bt! Jener scheinbar vereinfachte, in Wahrheit seiner christlichen
Substanz entleerte Gott-Vater-Glaube hat sich dann nicht zuféllig ohnnméchtig und unkraftig
erwiesen, als es galt, die Worte Jesu in VVollmacht gelten zu lassen. Nicht nur theologisch,
auch praktisch ist ein Gericht Gber diese Aufldsung des christologischen Bekenntnisses ergan-
gen. Aber woran liegt das im Letzten? Ein einziges Wort dazu: CALVIN sagt in der Ausein-
andersetzung mit SERVET: «nec vero aliter Christo fruimur, nisi quatenus eum amplectimur
promissionibus suis vestitum» (Inst. 11 9, 3). Auf die Einzelheiten dieser wichtigen Auseinan-
dersetzung kénnen wir jetzt nicht eingehen®. Es geniigt festzuhalten, daB Christus nicht
«nackt» erfal3t werden kann, daf3 er uns immer nur [184] begegnet im Kleide seiner Verhei-
Rungen. Auch der das Evangelium selbst predigende, auch der «irdische Jesus von Nazareth»
bleibt der uns verheiRene. Allein so begegnet uns der «biblische geschichtliche Christus». Er
begegnet uns als der, in dem Gott seine Verheilungen an uns wahr gemacht hat und noch heu-
te wahr macht. Jesus steht nicht so in der Welt, wie wir in ihr stehen — verheiungslos, zu-
fallig, lediglich im Natur- und Geschichtszusammenhange seiner Existenz —, wer ihn so sieht,
ohne sein Kleid, an dem wir ihn fassen sollen und kénnen, der wird zwischen ihm und uns
keinen Unterschied bemerken kdnnen, «quasi vero nulla sit inter nos et Christum distinctio»
(CALVIN, ebenda). Wo diese «distinctio» wegfallt, da fallt auch die Christologie weg. Dann
weil3 aber auch der Glaube nicht mehr, woran er sich halten soll. In dem Augenblick, wo die-
ser Unterschied gesetzt ist — und er mul} aufbrechen, wo immer Jesus Christus geglaubt und
bekannt wird als der Herr —, da befinden wir uns sofort wieder auf dem alten Schlachtfeld wie
die Generation vor hundert Jahren. Sie hatte schon recht: Hier gilt es zu siegen oder zu fallen,
weil der Glaube an Jesus Christus ohne die Christologie nicht zu haben ist. Der Historismus
war ein Zwischenspiel, wie es DORNER bereits vorausgesehen, als er schrieb: «Sonst» — er
meinte, wenn die Sache jetzt nicht bis zum Letzten ausgekampft wird — «kann nur eine un-
wahre, voreilige Verséhnung zustande kommen, welche sich bald wieder auflésen wird und
nur dazu dienen kann, die wahre Versohnung hinauszuschieben.» Die Versohnung von Glau-
ben und Wissen, die der Historismus Uber die Vermittlung des Ethischen hinweg versucht hat,
hat uns noch einmal, und zwar unter sehr viel schwierigeren Umsténden, vor dieselbe Aufga-
be gestellt, die vor hundert Jahren eine dafiir wie geschaffene Generation von Theologen und
Philosophen vergeblich zu bewaltigen versuchte. Treten wir unter neuen Bedingungen an die
Sache heran? Sind unsere Waffen schérfer geschliffen? Sind wir besser gerustet fur diesen
Gipfelanstieg, der nicht gelingen wird, wenn wir nicht bereit sind, alles daflr einzusetzen!
Omnia in Christum instaurare!

VI.

Es ware eine Aufgabe. fur sich, dem theologischen Hintergrund des «historischen» Jesus
nachzugehen, einmal den Spiell umzukehren und zu fragen, was sich denn systematisch gese-
hen hinter diesem Ziel, Jesus Christus «historisch» zu erfassen, verbirgt. Ein solcher Begriff
und eine solche Figur, wie sie von den Leben-Jesu-Bildern um die Jahrhundertwende darge-
stellt wurde, konnte sich nur herausbilden, wenn das gemeinchristliche Denken eine grundle-
gende Anderung erfahren hatte, nicht allein im wissenschaftlich-kritischen Sinne, das kenn-
zeichnet nur die Methode, die zur Anwendung kam, sondern im tieferen Sinne des Glaubens
und der Dogmatik. Der Begriff der sittlich-religiosen [185] Personlichkeit, das heif3t die Ent-
weltlichung des Subjekts des sittlichen Urteils, die mehr und mehr im dogmatischen Raum
herrschend geworden war, ja geradezu den Mal3stab der christlichen Existenz abgab, bildete
auch die Folie fur das, was man den «historischen Jesus» nannte und muRte sie dafiir bilden.
Unter diesen Umstanden konnte die Rechtfertigungslehre, konnte der articulus stantis et

#Vgl. E. WOLF: Deus omniformis, Theol. Aufsitze, KARL BARTH zum 50. Geburtstag, 1936, S. 443.
Iwand - Vom Primat der Christologie 9 06.04.2018



cadentis ecclesiae doch wohl nicht mehr derselbe sein, wie man ihn in der Reformation ver-
treten hatte, obschon man gerade von ihm behauptete, ihn unverandert festgehalten zu haben.
In Wahrheit hatte die rationale Ethik, ahnlich wie im Hochmittelalter, ihren Einzug ins Zen-
trum der Rechtfertigungslehre vollzogen und das Bild des Menschen als den Beziehungspunkt
von Sunde und Gnade genau dort aufgerichtet, wo einmal Gottes Ehre und die justificatio Dei
selbst gestanden hatte. Dem entsprach der «historische Jesus» als das entscheidende Zeichen
fiir den Strukturwandel, der sich im Neuprotestantismus vollzogen hatte, in dessen Erkenntnis
und Uberwindung wir mitten drin stehen.

Insofern war es nicht allzu verwunderlich, daf3 in dem Augenblick, da uns die Prinzipien der
reformatorischen Theologie neu bewuf3t wurden und wir den Abstand ermessen konnten, der
zwischen ihrem theologischen Ansatz und seiner neuprotestantischen Fortfuhrung klaffte, der
Neubau der Christologie sich uns als eine unabweisbare Aufgabe erwies. Dazu kam der be-
rechtigte Zweifel am Primat der Rechtfertigungslehre selbst, wenn dieser bedeuten sollte: daf3
man sie unbeschadet der auf «veralteten» dogmatischen Vorstellungen beruhenden Trinitéts-
lehre und Christologie fur sich nehmen und aus ihr als einem Wurzelstock den ganzen Stamm
der Theologie neu erstehen lassen kdnnte. Nur unter dieser VVoraussetzung, die SCHLEIER-
MACHER und vor allem RITSCHL zu ihren gewichtigen Kronzeugen hat, ist der Einsatz und
die Leidenschaft sinnvoll, die man heute dem Unternehmen der Entmythologisierung angedei-
hen 1&4Rt. Fr. GOGARTEN hat das in seiner Streitschrift: «<Entmythologisierung und Kirche»
unumwunden ausgesprochen: «Auf die Theologie angewendet bedeutet das, dal? sie durch
eine nun wirklich ,redliche und kraftige* und das kann doch, wenn es ehrlich gemeint ist,
nichts anderes heiRRen als vorbehaltlose, ,in der Ricksichtslosigkeit der ihr eigenen GroRe*
geschehende Anwendung der historisch- und literarkritischen Prinzipien auf die Erforschung
des neuen Testamentes ebenso wie der Dogmengeschichte sich endlich frei macht von dem
Bann der aus der spaten griechischen Philosophie stammenden metaphysischen Kategorien,
der von der altkirchlichen Dogmenbildung her immer noch auf ihr liegt und den so Denken-
den am tiefsten lahmt und ihm den offenen, geraden Weg zu dem heutigen geschichtlichen
Leben ebenso wie zu LUTHER verstellt, der seinerseits diesen Bann mit seiner Lehre vom
Wort und vom Glauben als Erster Giberwunden hat» (S. 114). Kénnte es nicht gerade umge-
kehrt sein? Kénnte und mifte nicht die Christologie als die Wurzel angesehen werden, [186]
auf welcher sich die Rechtfertigungslehre, auch die LUTHERS, auch die des jungen LU-
THER! erhebt? Sie und nichts anderes tragt den ganzen Stamm, und der Umbau der Rechtfer-
tigungslehre, wie ihn die Reformatoren unternehmen, erfolgt darum, weil ihnen die tberliefer-
te nicht als der lehrgerechte und innerlich wahrhaftige Ausdruck zu dem erschien, was mit
dieser Wurzel gemeint und gegeben war. «Nam in corde meo fiste unus regnat articulus, scili-
cet fades Christi, ex quo, per quem et in quem omnes meae diu noctuquefluunt et refluunt
theologiae cogitationes» (WA XI* 33).

Wie dem auch sei, die Sache ist so méchtig unter uns geworden, die Frage, wer dieser Jesus
Christus ist und als wen wir ihn zu bekennen haben, hat sich irgendwie uns allen so stark als
unabweisbare Notwendigkeit, als avagke aufgedréangt, daB kein verniinftiger Theologe mehr
daran denken wird, ohne «Christologie» auskommen zu kénnen. DaR dabei die einen, weil sie
die Anndherung an den Mythos furchten, sich zu der Charybdis des Historischen fllichten,
wahrend andere wie EMIL BRUNNER die N&he zum Mythos in Kauf nehmen als das unver-
meidliche «Argernis», um nicht den Riickfall in den Historismus und dessen mittlerlose Reli-
giositat erfahren zu mussen, kann hier als ein Beweis dafiir gelten, daB etwas auf dem Gebiete
der Christologie in Bewegung geraten ist und dal von ihm aus auch das Problem der Ge-
schichte bzw. der Zeit nicht unberthrt bleiben wird. Christologisch gesehen ist der Gegensatz
von Geschichte und Mythos doch irgendwie schief, er garantiert nicht eo ipso die Entschei-
dung, die der Glaube zu treffen hat, er bildet keine Gewéhr, dall man das gewiinschte Ergeb-
nis finden wird. Er ist seiner theologischen Qualitat nach eben nicht eine Entscheidung, &hn-

Iwand - Vom Primat der Christologie 10 06.04.2018



lich gewichtig und eindeutig, wie es die von Glaube und Werk, von Gesetz und Evangelium
ist. Das Abgleiten in das Mythische — das kann in der Tat bei der Christologie sehr leicht
passieren — und das Steckenbleiben im Historischen sind Abwege bei diesem Gipfelanstieg,
Fehlgriffe, die bis zu einem gewissen Grade unvermeidlich sind, wenn wir mit unserem
Verstande versuchen, dem Geheimnis der Menschwerdung Gottes nachzudenken, aber die
hier zu treffende Entscheidung liegt viel zu wenig im Existentiellen und viel zu viel im blof3
Gedanklichen, als dal sie uns das eigentliche Fundament der christologischen Debatte er-
schlielen kdnnte. Wir befinden uns, wenn wir tber die Frage Mythos oder Geschichte zu
urteilen haben, immer noch im VVorraum des Allerheiligsten. Wir mogen bereits von der im
Zentrum statthabenden Bewegung mitergriffen und beeinflult sein, aber die entscheidende
Frage, an der sich der Weg zur Rechten und zur Linken scheidet, ist das nicht. Darum ist sie
irgendwie leer, vorlaufig, im besten Falle ber sich hinausweisend. Man kdnnte sagen: das
Bemuhen um die Christologie in der protestantischen Theologie von heute sollte nicht auf die
Probleme der Entmythologisierung reduziert werden - denn es ist wirklich [187] eine Reduk-
tion, eine Verkirzung, was damit vorgenommen wird —, sondern die hier aufgeworfenen Fra-
gen sollten umgekehrt durch den Bezug auf die Christologie erfullt und so erst in ihrer echten
Perspektive gesehen werden.

Und doch, so unubersichtlich die theologische Debatte in unseren Tagen erscheinen mag, so
viele unechte Frontbildungen unter uns vorhanden sein mogen, so viele leere Probleme, Sack-
gassen und Holzwege uns als Gegenstand des Nachdenkens und der Entscheidung angeboten
werden mogen — die eigentliche Wende in der Fragestellung der Christologie ist gefallen, sie
ist meines Erachtens gefallen mit dem Neuansatz, den KARL BARTH damit vollzog, dal3 er
den Satz schrieb: «Indem der Mensch Jesus das offenbarende Wort Gottes ist, ist er die Quelle
unserer Erkenntnis des von Gott geschaffenen menschlichen Wesens» und ihn zum Thema
einer neuen von der Christologie her entworfenen Anthropologie machte (K. D. 111/2). Damit
ist der Anthropologie ein eigener Ansatz in der Theologie, ein Ansatz, kraft dessen diese bei
einem ihr unmittelbar zugénglichen Selbstverstandnis einsetzen und dieses dann zur Offenba-
rung ins Verhaltnis setzen konnte, entzogen. Zunéchst erschrickt man, wenn man auf die Kon-
sequenzen blickt, die diese von KARL BARTH eingenommene Position mit sich bringt und
die er selbst, alle Wege und Mdglichkeiten ausschreitend, sichtbar gemacht hat. Was hier bei
der Beschreibung des «wahren Menschen» aufgezeigt wird, von der Geschopflichkeit und
Mitmenschlichkeit desselben beginnend bis hin zu der Ordnung von Leib und Seele und zu
dem Thema: Der Mensch und seine Zeit!, ist so neu und teilweise so gewagt, ist dem griechi-
schen Verstandnis des Menschen gegeniiber solch ein «beglickender!» Affront, da demge-
genuber alle Forderungen, das «metaphysische Denken» als griechisch oder gar mythisch
aufzugeben, als nebensachlich verblassen. Hier, nicht in der Preisgabe der Logos-Lehre, wird
die Substanz des griechischen Denkens entscheidend getroffen. Man kann tber den Rigoris-
mus dieses Ansatzes, tiber die eine Wurzel von Christologie und Anthropologie, erschrecken,
man kann sich mit ALTHAUS in den Vorwurf des «Christomonismus» fliichten, wobei man
zudem noch SCHLATTER als Ruickendeckung hat, man kann sich dartiber beschweren, da
aus der Theologie, die angeblich eine Ellipse mit zwei Brennpunkten ist, nun ein Kreis wird
mit einer einzigen Mitte, man kann es als einen Kurzschluf? empfinden, dal} der Mensch und
Jesus in eins zusammenfallen und der Mensch, der nicht darin aufgeht, eben nicht der wahre,
der so von Gott gemeinte und wirkliche Mensch ist, sondern ein Wesen, das Gott und sich
selbst zugleich entfremdet ist, man mag mit noch so grofem Bedauern alle «Ankniipfungs-
punkte» und «\Vorverstandnisse» schwinden sehen, wenn so die Anthropologie in der Chri-
stologie auf- und untergeht, aber &ndern wird man damit an dem von KARL BARTH voll-
zogenen, an diesem im Duktus seiner Dogmatik notwendigen Schritte nichts. Auch im gei-
stigen Leben gibt es Entscheidungen, [188] die nicht zuriickgenommen werden. Auch hier
gibt es Fortschritte und Durchbriche, die eine neue Welt herauffiihren. Solche Entschei-
dungen sind zugleich Entdeckungen. Und es bilden Entdeckungen dieser Art den Kern von

Iwand - Vom Primat der Christologie 11 06.04.2018



allem, was wir irrenden, suchenden und zuweilen auch einmal etwas Neues findenden Men-
schen Geschichte nennen. Damit ist endlich das entdeckt, was das 19. Jahrhundert nicht gese-
hen hat und nicht zu sehen vermochte und ist zugleich der Gefahr begegnet, die FEUER-
BACHS These deutlich genug gemacht hat, wenn er wollte, daf? sich die Theologie in Anthro-
pologie auflose. Es ist weiter eben damit dem Umschlag gesteuert, den STRAUSS, von dem-
selben Grundsatz ausgehend, fur die Leben-Jesu-Forschung herbeifiihrte. Auf der andern Seite
ist aber jener Weg zur theologischen Begriindung der Menschwerdung vermieden, der sich
uns seit ATHANASIUS und ANSELM so leicht und imponierend nahelegte, daf3 wir die
Menschwerdung Christi lediglich unter dem Gesichtspunkt der Stellvertretung, also des «an
unsere Stelle Tretens» entwickeln. Denn damit haben wir das andere (ibersprungen, wer denn
der fur sich selbst, in seinem An-und-flr-sich-Sein ist, der an unsere Stelle tritt? DaR er ein
Mensch fir sich ist, ein wirklicher und wahrer Mensch, der unter uns lebte und wirkte, litt und
starb, kommt dabei zu kurz, aus der Soteriologie als solcher ist die Menschwerdung Jesu
Christi nicht zu deduzieren, aus ihr das Mensch-Sein dieses «einen Menschen Jesus» nicht
abzuleiten. Das ist die andere Seite der Erkenntnis, die man aus KARL BARTHS Ansatz
gewinnen kann. KARL BARTH hat damit den Jesus der Synoptiker gerechtfertigt, den Jesus,
dem zweihundert Jahre Leben-Jesu-Forschung innerhalb der deutschen Theologie gegolten
haben. Er hat damit das getan, oder wenigstens den Weg nach vorn freigelegt — noch ist die
Frage, ob wir und wie weit wir diesen Vorstol3 nach vorn werden halten kénnen, nicht ent-
schieden —, der nach ALBERT SCHWEITZERS Buch: «Von Reimarus zu Wrede» versperrt
schien. Er hat die Anthropologie in die Christologie aufgenommen und so das getan, was die
Theologen des 19. Jahrhunderts nicht vermochten. Ihnen war die Gottheit Jesu Christi die vor-
nehmliche Frage des Glaubens, seine Menschheit galt ihnen als Gegenstand einer mehr oder
weniger plausiblen historischen Tatsachlichkeit. Jetzt erst wird beides ausgeglichen, werden
beide «Naturen» aus dem Glauben heraus entwickelt und ist somit auch dieser altkirchliche
Ansatz neu gerechtfertigt.

Ein Lutherzitat moge diese Uberlegung beschlieBen, um deutlich zu machen, daB auch von
dieser Seite her Zustimmung zu dem von KARL BARTH unternommenen Neuansatz der
Christologie zu finden ist:

«Christus enim gemina natura utrumque horum efficit. Humanitatis seu (ut Apostolus loqui-
tur) carnis regno, quod in fide agitur, nos Bibi conformes facit et cruciflgit, faciens ex infoeli-
cibus et superbis diis homines veros, idest miseros et peccatores. Quia enim ascendimus in
Adam ad similitudinem dei, ideo descendit [189] ille in similitudinem nostram, ut reduceret
nos ad nostri cognitionem. Atque hoc agitur sacramento incarnationis. Hoc est regnum fidei,
in quo Crux Christi domninatur, divinitatem perverse petitam deiiciens et humanitatem car-
nisque contemptam infirmitatem perverse desertam revocans.

At regno divinitatis et gloriae configurabit nos corpori claritatis suae, ubi s miles ei erimus,
iam nec peccatores nec infirmi, nec ductiles auf rectiles, sed ipsi reges et filii dei sicut Angeli.
Tunc dicetur: ,deus meus ‘ in re, quod nunc in spe dicitur. Quare non inepte prius dicit: ,rex
meus ‘ et postea ,deus meus ‘, sicut et Thomas Apostolus Johan. ultimo ,dominus meus et deus
meus ‘, quod prior sit Christus homo, quam deus apprehendendus, prior humanitatis eius
Crux, quam divinitatis eius gloria petenda. Christus homo habitus Christum deum sponte sua
adducet» (WA V 128, 36ff.).

Quelle: Antwort. Karl Barth zum siebzigsten Geburtstag am 10. Mai 1956, Zollikon-Zirich:
Evangelischer Verlag, S. 172-1809.

Iwand - Vom Primat der Christologie 12 06.04.2018



