Die Schrift
\VVon Hans Joachim Iwand

Heinrich Holzmann hat gesagt, das Christentum sei eine Buchreligion. Das ist richtig, wenn
man den Ton auf das «Buch» legt. Es ist entscheidend, dal das Zeugnis von Jesus Christus
nicht zu denken ist ohne ein bestimmtes Buch. Aber umgekehrt ist auch zu fragen, ob dieses
Buch zu denken ist ohne seine lebendigen Zeugen! Wahrscheinlich nicht, dies Buch weist
immer Uber sich hinaus, es weil} sich verbunden mit einem bestimmten Volk, mit einem be-
stimmten Geschehen in der Welt. Und umgekehrt wére wohl das Zeugnis dieser Zeugen
unsachlich, wenn es nicht immer wieder bezogen ware auf dieses Buch?

Warum?

1. Dieses Buch hat nur insofern Wahrheit, als Gott redet. Gott aber redet nie «an sich», er
redet nie zu den «Toten», sondern immer zu den Lebenden.

2. Wenn wir sagen, die Bibel ist Gottes Wort, dann meinen wir: hier wird und kann es gesche-
hen, weil es geschehen ist, dall wir Gott horen. Das Dasein der Bibel als Buch und das Dasein
des Wortes Gottes als Ereignis stehen auf zwei verschiedenen Ebenen. Zu dem Dasein der
Bibel als Dokument gehort zugleich das Dasein aller anderen gegenstandlichen Momente.
Aber Gottes Wort ist nie «da». Sondern es ist nur so da, wie Gott da ist. Indem wir es héren!
Indem es mich trifft. Indem es geschieht.

3. Das Besondere an der Bibel ist der schlichte sachliche Unterschied zwischen all dem, was
dasein kann, und Gottes Reden. Hier ist das Menschliche und menschlich FaRbare auf der ei-
nen Seite und das UnfalRbare auf der anderen (Emmausjlnger, Jesajavision, Auferstehung).

4. Es ist darum zu fragen, wie weit wir bei der Auslegung der Bibel die Sache der Bibel tref-
fen, wenn wir nur die Meinung, Erfahrung, das Erlebnis und die Gedanken der hier auftre-
tenden Zeugen erfassen. Alle diese Zeugnisse kdnnen nur von der Richtung aus verstanden
werden, auf die sie weisen.

5. Welches ist diese Richtung? Erstens: Gott schuf Himmel und Erde — das ist das Erste. Das
Woher all dessen, was ist, ist etwas — [270] ist einer, der nicht ist! Der Schopfer steht nicht auf
ein und derselben Ebene mit allem anderen Sein. Keine analogia entis! Dann waére er nicht A
und O. Darum steht die Unterscheidung zwischen Ewigkeit und Zeit, zwischen dem was ist —
in Ewigkeit —, und dem, was «seine Zeit hat», voran.

6. Dieser Gott (Himmels und der Erden) ist mitten unter uns! Einheit von Genesis und Ge-
schichte Jesu in Joh 1! Das, was unfalRbar ist, ist «Da». Indem es da ist, ist das Ende da. Das
Gericht und der Tod! Die Geschichte des Adam ist zu Ende — Jesus ist das Ende des sich vor
Gott auf Erden versteckenden, vor ihm auf Erden sicher seienden Menschen. Gott ist mitten
unter uns, die Erde ist seine Wohnstatt!

7. Aber nicht um das Seiende zu bejahen, sondern um die Nédhe der Auferstehung anzuzeigen.
Um alles los zu machen, frei zu machen fur diese N&he. Darum keine Bejahung ohne Vernei-
nung, in der Verneinung erst ist die Bejahung! Auferstehung ist das Ja in dem Nein. Gott
kommt nicht, um zu vernichten, sondern um zu retten.

8. Wie kann man diese Sache auslegen? Warum sind so mannigfaltige Zeugnisse dieser einen
Sache notig? Ist der Kanon die Vollstandigkeit der Offenbarung? Oder bleibt er grundsatzlich

Iwand - Die Schrift (NW 1) 1 15.04.2018



offen? Gibt es eine Methode der Auslegung? Ist die Predigt eine der philologischen Methode
nachgeordnete Auslegung oder ist die ihr vorgeordnet.

9. Kann man das Wort Gottes «probeweise» hdren, also héren, um sich erst nachtraglich dafir
oder dagegen zu entscheiden? Gibt es eine objektive Wahrheit? Wenn nicht, wie ist es dann
noch wissenschaftlich zu fassen? Die Form seiner Erfa3barkeit ist die des jeweiligen Gesche-
hens des Wortes an die Menschen.

Wir haben in der vorigen Stunde zweierlei deutlich gemacht: einmal, dal’ die Christenheit, wo
immer sie auftritt und in welchen Verfallserscheinungen auch immer sie sich befinden mag,
an einem erkennbar ist: an der Schrift! Sie, ihre Einheit und ihre Gegensatze, ihre Bekenntnis-
se, aber auch ihre Haresien, ihre Geschichte in den zwei Jahrtausenden, ihre wissenschaftliche
Bemuhung und ihre [271] Form der Verklndigung — all das ware nicht denkbar ohne die
Bibel. Wo immer Christen sind, da wird in irgendeiner Weise die Bibel in Erscheinung treten,
und wenn sie auch nur noch wie ein unverstandenes Buch durch die Masse getragen wird wie
im Gottesdienst der orthodoxen Kirche. Immerhin — sie wird verlesen und sie ist da. Sie hat
ihren besonderen Platz im Gottesdienst, sie steht nicht mit anderen Blichern, Gedichten oder
Geschichten auf einer Stufe, sie nimmt ihren Rang allein fir sich ein.

Und zweitens: sie nimmt ihn darum ein, weil sie den Anspruch in sich enthalt, daB sie Gottes
Wort ist. Nicht nur also, daf sie Zeugnisse davon enthalt, wie Menschen einmal Gottes Reden
vernahmen, wie sie es sich dachten, ihn erlebten und erfuhren, sondern die Bibel ist das, was
sie ist, wenn das Reden Gottes nicht ins Perfektum oder ins Futurum verschoben wird. Sie
enthalt ein Heute dieses Redens, das nie ein Gestern wird, ein «nunc aeternum». Die Bibel
bedeutet also, dal? Gott ebenso heute zu uns reden mdchte und reden wird, wie er das zu unse-
ren Vétern getan hat. Man kann dieses Angebot der Gnade Gottes auch mi3verstehen, indem
man diese allein in Gott liegende Mdglichkeit zu einer Gegebenheit macht, tber die wir verfu-
gen! Das durfte der Fehler eines biblischen Fundamentalismus sein, der das Wort und die
Schrift identisch setzt, der also nicht von der Schrift her nach dem Wort fragt, sondern meint,
das Wort in der Schrift haben zu kdnnen. Er sieht dann in der Schrift die Fleischwerdung des
Wortes — nicht mehr in Christus. Das ist der Fehler der Schwérmer.

Aber machen wir uns weiter klar, was es nun heif3t, daf wir in der Bibel Gottes Wort haben!
Das heil3t doch wohl: wenn ihr nicht gewillt seid, darauf Riicksicht zu nehmen, in wessen
Bereich und Wirklichkeit ihr eintretet, wenn ihr euch nicht von der Bibel an die Hand nehmen
lai’t, dann freilich werdet ihr gerade die Sache der Bibel nicht begreifen. Ihr werdet sie zer-
schlagen und auseinandernehmen wie eine Uhr in viele, viele kleine Teilchen, ihr werdet diese
Teilchen genau untersuchen und studieren, aber ihr werdet sie nicht wieder zusammensetzen
kdnnen und das Uhrwerk — der ihm eigentimliche Gang und Stundenschlag — wird vernichtet
sein. Aber es kommt ja nicht darauf an, daR wir das Raderwerk im ein-[272]zelnen studieren,
sondern daf wir auch erkennen, wie es ineinandergreift und eine Bewegung alles erfillt und
in Gang hélt. Jede Auslegung der Heiligen Schrift will uns in das Ganze dieser Bewegung
hineinnehmen, die nichts anderes ist als die Bewegung, der Aufbruch des Volkes Gottes zu
dem ihm gesteckten Ziel. Ohne dal auch wir uns bewegen, kénnen wir offenbar der Bewe-
gung nicht ansichtig werden, die sich hier vollzieht. Hier laufen alle, — wer nicht mitlauft,
kann nicht sehen, welches Ziel dem Sieger winkt.

Diese Bewegung wird erstens in der Schrift angezeigt durch das Nebeneinander zweier Testa-
mente. Es handelt sich offenbar bei diesem, Reden Gottes mit uns immer um eine Ankindi-
gung und um eine Erflllung, es handelt sich immer darum, dal} wir immer erst herausgefiihrt
werden aus unserem «Vaterlande», aus der bekannten, sicheren und vertrauten Welt — um
dann jene neue Welt, jenes «Land» zu finden, das er uns zeigen will. Wir miissen also immer

Iwand - Die Schrift (NW 1) 2 15.04.2018



erst das Hoffen lernen, ehe wir die Erflillung erfassen. Ohne das AT wirde das NT dastehen
wie eine bloR historische, blof} als Tradition, bloR3 als Vergangenheit und Erbe zu tradierende
Sache. Wer nicht hungert, der wird nie begreifen, was Brot ist! Wer nicht sucht und wartet,
der wird nie erfassen, was Erfullung ist.

So bedeutet das VVorhandensein zweier Testamente immer wieder, dal} wir «zwischen den
Zeitenx» leben, zwischen VerheiBung und Erfullung, dal’ wir diese Briicke nur finden, wenn
wir Uber sie gehen, dal? die Bewegung von dort nach hier und von hier nach dort von uns
mitvollzogen werden muR, wenn anders wir in der Bibel leben wollen (Hofmanns Schrift-
beweis).

Es bedeutet weiter: dal’ wir ein Ineinander von graphe und euanggelion vor uns haben. Ein
Geschriebenes, das immer wieder als frohe Botschaft kund werden mdchte! Ein Buch, das
immer wieder aufhdren mdchte, ein Buch zu sein. Das dahin auslauft, daB es — redet! Es hat
eine bestimmte Offenheit nach der Rede hin. Es kann nicht nur gewuft, gelernt, kanonisiert
werden — das haben die Juden gemacht (Talmud-Lehrbuch), sondern es will «gehort» werden.
Darum geht durch die ganze Bibel das Nebeneinander von Buchstabe und Geist, von Schrift
und Wort! Aber nun nicht so, daf} diese Reihenfolge umkehrbar ware, — der Geist will nicht
auch [273] umgekehrt Buchstabe werden und die Rede nicht umgekehrt Schrift, sondern wie
die Raupe zum Schmetterling wird, aber dieser nicht wieder zur Raupe, so wird der Buchstabe
Geist- um damit und darin sich zu erflllen! Wer es umkehrt, wird in Gefahr sein, aus dem
Buchstaben etwas Stillstehendes, ein «Gesetz» zu machen, etwas «Tétendes», und aus der
Schrift etwas Formales, etwas Ungeschichtliches. Jenes ist die Gefahr der Gesetzesmenschen,
diese die der Bekenntnisschriften. Dort tritt an die Stelle des Willens Gottes die «Menschen-
satzung», hier an die Stelle des lebendigen Wortes die eigene Weisheit.

Es bedeutet die Unterscheidung drittens: dal? es eine bestimmte Polaritdt in der Geschichte
Gottes mit seinem Volk gibt, die durch die beiden Gipfel Sinai und Golgatha gekennzeichnet
ist. Es fuhrt ein Weg vom Sinai nach Golgatha, aber kein Weg von Golgatha nach Sinai. Und
nur wenn man auf dem Sinai nach Golgatha hinschaut, wird man das Wort vom Sinai verste-
hen. Genau so, wie man das Wort von Golgatha nur verstehet, wenn man nicht auf den Sinai
zuriickschaut. Das ist das Thema von Gesetz und Evangelium.

Kdnnen wir nun einige Regeln tber die Auslegung der Schrift aufstellen? Die erste ergibt sich
aus dem eben Gesagten: es darf jene Bewegung nie vergessen werden, die freilich immer
unter der Einheit von Gottes Offenbarung steht, aber eben doch Bewegung ist. Es darf zwei-
tens das Gegenuber nicht zerstort werden, das hier zwischen Gott und den mit ihm in Verkehr
tretenden Menschen gesetzt ist. So erst kommt es dann zu jenem Suchen, das die VVorausset-
zung alles Findens ist.

Daraus durften sich dann auch bestimmte Regeln fur die Auslegung ergeben:

1. Wir koénnten gar nicht die Schrift als Gottes Wort auslegen, wenn sie uns selbst nicht die
Freiheit dazu erschlosse. Barth nennt das die Freiheit unter dem Wort. Freiheit auf Grund der
verlorenen Freiheit! Damit ist zugleich die Grenze gegeben, es ist nicht die historische oder
die philologische Freiheit, sie werden sich ganz bestimmte Begrenzungen gefallen lassen
mussen — aber anders konnen wir die Freiheit unter dem Wort nicht gewinnen. [274]

2. Wir werden auf eine Botschaft stol3en, die ungeheuer vielféltig ist, in vielen Farben glanzt,
aber immer doch im Grunde dieselbe ist: Botschaft von der Nahe und das heifl3t von der Gnade
und das heift von der Treue Gottes. Die Vielfalt der Anwendung dieser Botschaft ist so ange-
legt, daR in ihr alle menschlichen Mdglichkeiten erschopft sind, auch jede Héresie ist bereits

Iwand - Die Schrift (NW 1) 3 15.04.2018



dort angelegt. Weil in diesem Zentrum der Menschheit um Zion und seine Offenbarung alle
unsere Moglichkeiten erschlossen sind. Es geht darum, den Menschen von der Bibel her zu
verstehen.

3. Wir werden die philologischen, historischen, philosophischen Methoden anwenden missen
— andere haben wir nun einmal nicht —, um immer wieder zu sehen, daf sie uns nur bis zu der
Grenze fuhren, wo sie aufgehoben, von der der Bibel eigentimlichen Sache her zerbrochen
werden. So wird die Auslegung immer zugleich ein Ereignis sein. VVon hier aus ware dann
Uber die Predigt zu sprechen. Der Ereignischarakter der Auslegung ist Verkiindigung.

Aus der Vorlesung ,, Theologie als Beruf*, Gottingen: Sommersemester 1951.

Quelle: Hans Joachim Iwand, Nachgelassene Werke, Bd. 1: Glauben und Wissen, hrsg. v.
Helmut Gollwitzer, Miinchen: Chr. Kaiser Verlag 1962, Seiten 269-274.

Iwand - Die Schrift (NW 1) 4 15.04.2018



