Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik
Von Hans Jonas

Erlauben Sie mir zu Beginn meiner Ausfuihrungen einige abstrakt-philosophische VVorbemer-
kungen zur Theorie der Verantwortung Uberhaupt, und verzeihen Sie, bitte, eine gewisse, in
dieser Gedréangtheit unvermeidliche Harte des Begrifflichen dabei. Wir betreten konkreteres
und gastlicheres Gelande danach.

Der Mensch ist das einzige uns bekannte Wesen, das Verantwortung haben kann. Indem er sie
haben kann, hat er sie. Die Fahigkeit zur Verantwortung bedeutet schon das Unterstelltsein
unter ihr Gebot: das Konnen selbst fiihrt mit sich das Sollen. Die Fahigkeit aber zur Verant-
wortung — eine ethische Fahigkeit — beruht in der ontologischen Befédhigung des Menschen,
zwischen Alternativen des Handelns mit Wissen und Wollen zu wahlen. Verantwortung ist
also komplementér zur Freiheit. Sie ist die Birde der Freiheit eines Tatsubjekts: ich bin ver-
antwortlich mit meiner Tat als solcher (ebenso wie mit ihrer Unterlassung), und das gleich-
viel, ob jemand da ist, der mich — jetzt oder spater — zur Verantwortung zieht. Verantwortung
besteht also mit oder ohne Gott, und natrlich erst recht mit oder ohne einen irdischen Ge-
richtshof. Dennoch ist sie, auBer fur etwas, die Verantwortung vor etwas — einer verpflichten-
den Instanz, der Rechenschaft zu geben ist. Diese Instanz, so sagt man wohl, wenn man an
keine gottliche mehr glaubt, ist das Gewissen. Aber damit verschiebt man nur die Frage auf
die n&chste, woher denn das Gewissen seine Kriterien hat, durch welche Quelle seine Ent-
scheide autorisiert sind. Vor wem oder was sind wir dann in unserm Gewissen verantwort-
lich? Erkunden wir, ob sich vielleicht nicht aus eben dem ,,Wofur* der Verantwortung auch
ihr ,,Wovor ableiten 1at.

Wofur ich verantwortlich bin, sind nattrlich die Folgen meines Tuns — in dem Mal3e, wie sie
ein Sein affizieren. Also ist wirklicher Gegenstand meiner Verantwortung dies von mir affi-
zierte Sein selber. Das hat aber ethischen Sinn nur, wenn dies Sein etwas wert ist: einem wert-
indifferenten Sein gegenuber kann ich alles verantworten, und das ist dasselbe wie daf ich
nichts zu verantworten brauche. Wenn nun (und wann immer) die VVoraussetzung — wiederum
eine ontologische —, dal} Seiendes werthaltig ist, vorliegt, dann wird dessen Sein mit einem
Anspruch an mich begabt; und da durch dies Besondere die Werthaltigkeit des Seins im Gan-
zen mich anspricht, so erscheint letztlich dies Ganze als dasjenige nicht nur, fur das ich je-
weils partikular mit meinem Tun verantwortlich werde, sondern auch als das, wovor ich im-
mer schon mit all meinem Tunkdnnen verantwortlich bin — weil sein Wert ein Recht auf mich
hat. Damit ist gesagt, dalR vom Sein der Dinge selbst — nicht erst vom Willen eines personli-
chen Schopfergottes ihretwegen — ein Gebot ergehen und mich meinen kann.

Also nicht nur passiv, als wechselndes Objekt meines Handelns, auch aktiv, als [4] permanen-
tes Subjekt eines Anrufs, der mich in seine Pflicht nimmt, ist es das Sein, womit Verantwor-
tung es jeweils und immer zu tun hat. Das Sein von dem oder jenem ist es, wofir die einzelne
Tat eine Verantwortung eingeht; das Sein des Ganzen in seiner Integritat ist die Instanz, wo-
vor sie diese Verantwortung tragt. Die Tat selber aber setzt Freiheit voraus. Zwischen diesen
zwei ontologischen Polen also, der menschlichen Freiheit und der Werthaftigkeit des Seins,
steht die Verantwortung als die ethische Vermittlung. Sie ist komplementér zur einen und zur
andern und die gemeinsame Funktion beider. Dies ist grundlegend dafir, was Verantwortung,
wie ich sie verstehe, ihrem Wesen nach ist.

Dem Umfange nach aber — in dem, auf was alles sie sich erstreckt — ist sie eine Funktion unse-
rer Macht und ist dieser proportional. Denn die GroRe unserer Macht bestimmt das Ausmal,
in dem wir die Realitét affizieren kdnnen und es im Handeln faktisch tun. Daher wéchst mit

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 1 21.03.2018



der Macht auch die Verantwortung. Ausdehnung der Macht ist aber auch Ausdehnung ihrer
Wirkungen in die Zukunft. Daraus folgt, daf} wir die gewachsene Verantwortung, die wir in
jedem Fall haben, ob wir wollen oder nicht, nur dann auch ausiiben kénnen, wenn proportio-
nal auch unsere Voraussicht der Folgen wachst. Ideal mufte die Lange der Voraussicht der
Lange der Folgenkette gleichkommen. Aber ein solches Wissen um die Zukunft ist im
menschlichen und im Lebensbereich aus vielen Griinden nicht méglich. Zwar enthalt in der
Tat schon die vergréRerte Macht an sich auch vergré3ertes Wissen, denn sie ist ja selber
Frucht und Anwendung eines solchen, und so sind mit ihr auch Methoden, Schérfe und Reich-
weite des Vorwissens gewachsen. Aber nicht im Gleichschritt mit der Wirkungsweite der
Macht selbst; und es bleibt immer, wenn es um Projektion in die Zukunft geht, und um so
mehr, je weiter voraus, ein UberschuR der Folgentréchtigkeit tiber das WiRbare und Vorher-
sehbare. Das war vielleicht immer so, auch bei viel bescheidenerer Macht, und eben wegen
ihrer Bescheidenheit konnte man sich das Vermuten und Erraten und aufs Unbekannte Wetten
wohl auch leisten. Das ist nicht mehr der Fall. Heute haben menschliche Macht und ihr Uber-
schul3 Gber jedes sichere Vorauswissen der Folgen solche Dimensionen angenommen, daf}
schon die alltdgliche Auslibung unseres Konnens, in der ja die moderne Zivilisation routine-
méRig besteht und wovon wir alle leben, zum ethischen Problem wird.

Damit kommen wir zur heutigen Situation und den Pflichten einer ihr angemessenen Zu-
kunftsethik, und von hier an wird unser Diskurs konkreter. Die gestiegene Macht, von der im
Vorigen die Rede war, meinte natirlich die moderne Technik. Quantitativ und qualitativ
ubertrifft sie ohne Vergleich alles, was bisher der Mensch mit der Natur und sich selbst tun
konnte. Hierliber brauchen wir nicht viele Worte zu machen. Auch nicht dartber, daf? die
Technik doppelgesichtig ist, zum Guten wie zum Bdsen ausschlagen kann — ja, daf3 ihr Gutes
selbst es an sich hat, durch schieres Wachstum ins Schlimme umzuschlagen; und dal3 eben
durch die GrolRenordnung dies das ganze Menschenlos auf Erden bis weithin in die Zukunft
betrifft. All dies ist, zwar noch nicht lange, doch mit steigender Deutlichkeit bewuR3t. Fur die
Grundlegung einer Zukunftsethik, wie sie hierdurch notig geworden ist — einer Ethik, die sich
fiir die menschliche Zukunft verantwortlich macht —, ergeben sich aus dem Vorigen zwei An-
sétze oder zwei [5] vorbereitende Aufgaben: 1. das Wissen um die Folgen unseres Tuns zu
maximieren im Hinblick darauf, wie sie das kiinftige Menschenlos bestimmen und gefahrden
konnen; und 2. im Lichte dieses Wissen, d. h. des prazedenzlos Neuen, das sein kénnte, ein
neues Wissen von dem zu erarbeiten, was sein darf und nicht sein darf, was zuzulassen und
was zu vermeiden ist: also letztlich und positiv ein Wissen vom Guten — von dem, was der
Mensch sein soll: wozu sehr wohl gerade der vorwegnehmende Anblick dessen, was nicht
sein darf, aber nun erstmalig moglich erscheint, verhelfen kann. Das eine ist ein Sachwissen,
das andere ein Wertwissen. Wir brauchen beides fiir einen KompaB in die Zukunft.

Zuerst also etwas zum Gebot maximaler Information tiber spéte Folgen unseres Kollektivhan-
delns. Der Sinn von ,,maximal“ enthalt hier Wissenschaftlichkeit der Deduktion gepaart mit
Lebhaftigkeit der Imagination, denn nur bei solcher Sattigung abstrakter Quantitat mit konkre-
ter Qualitat kann das von ferne Gewul3te die Kraft gewinnen, unser so machtig von den Jetzt-
interessen beherrschtes Verhalten mitzubestimmen — worin eben der Wert jener Information
besteht. Was ist daran neu? Neu daran ist, das Entfernte (iberhaupt ins Auge zu fassen und es
dem so viel dringlicher uns angehenden Nahen, bald Eintreffenden entgegenzustellen. Die
Folgen bedenken gehorte seit je zum planenden Handeln, das die Wahl zwischen Alternativen
hat, aber die Spanne des VVorhersehens war kurz, ganz im Einklang mit der Nahe der unserer
Macht zugéanglichen Ziele; und es konnte sich in der Regel, d. h. in den vorherrschenden typi-
schen Fallen, auf vergangene Erfahrung stutzen, im ibrigen aber mit ungeféhrem Erraten des
Ausgangs, bester Ausfuihrung des Vorliegenden und Hinnahme des ungewissen Glucks zufrie-
den sein. Das war der bescheidenen GrélRenordnung menschlicher Unternehmungen angemes-

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 2 21.03.2018



sen, die in einer gleichbleibenden Gesamtordnung der Dinge es den Kinftigen Gberlassen
konnten, in d&hnlicher Weise mit den Aufgaben ihres Tages fertig zu werden.

Eben das hat sich griindlich gedndert. Die kausale GroRenordnung menschlicher Unterneh-
mungen ist im Zeichen der Technik unermef3lich gewachsen; das VVorgangslose ist zur Regel
und die Analogie vergangener Erfahrung unzustandig geworden; die Fernwirkungen sind
berechenbarer, aber auch widerspruchsvoller; auf die regenerativen Kréfte des von unserm
Tun in Mitleidenschaft gezogenen Ganzen ist nicht mehr zu bauen; die Kunftigen sind nicht
mehr als in ahnlicher Ausgangssituation befindlich vorzustellen. Mit der Groftechnik haben
wir uns dem Spruch verschrieben, dal3 die Welt von morgen der von gestern nicht dhnlich sein
wird. Damit die Unéhnlichkeit nicht von verhéngnisvoller Art werde, muf3 das VVorwissen der
ihm enteilten Reichweite unserer Macht nachzukommen suchen und deren Nahziele der Kritik
von den Fernwirkungen her unterwerfen. Also wird die neue Wissenschaft (oder Kunst) der
Futurologie, die uns die Fernwirkungen sehen laR3t, ein in dieser Form und Funktion neuer
Wert fur die Welt von morgen. Sie dient nicht, wie die Wissenschaft von der Natur, auf die sie
sich stiitzt, unsere Macht zu mehren, sondern sie zu tiberwachen und vor sich selbst zu schit-
zen — letztlich also, um Macht Uber jene zuvor der Naturwissenschaft entsprungene Macht zu
gewinnen. Sie kann dies nur, wenn das von ihr Gewulte, d. h. als moglich oder wahrschein-
lich Gezeigte, in der Anschauung erlebt wird, so da es das ihm angemessene Gefiihl in uns
erzeugt, das zum [6] Handeln bewegt. Durch diese Verbindung mit dem Geftihl, das einem
kiinftigen Menschenzustand antwortet, tragt solche Vorschau zur Vermenschlichung des na-
turwissenschaftlich-technischen Wissens bei, das sich Ja schon, um hier Gberhaupt in die Zu-
kunft extrapolieren zu kénnen, mit einem Wissen vom Menschen verschmelzen muf} — zumin-
dest davon, was er unterwegs aus dem Begonnenen machen mag. Doch das Urteil darlber
braucht mehr.

Damit sind wir bei der anderen VVor-Aufgabe flr die Grundlegung einer Zukunftsethik: einer
Lehre vom Menschen, die uns sagt, was das menschlich Gute ist: was er sein soll, worum es
bei ihm geht und was ihm frommt — damit aber auch, was er nicht sein darf, was ihn mindert
und entstellt. Wir brauchen dies Wissen, um dariiber wachen zu kénnen, daR das menschliche
Gute — immer schon geféhrdet seiner Natur nach — nicht der Hochflut technologischer Ent-
wicklung zum Opfer fallt. Die Gefahren sind neu, aber das Gute ist alt.

Ein Wissen vom menschlich Guten mussen wir dem Wesen des Menschen entnehmen. Fir
dieses haben wir zwei Quellen: die Geschichte und die Metaphysik. Die Geschichte lehrt uns,
was der Mensch sein kann — die Spanne seiner Moglichkeiten: was alles es an ihm zu bewah-
ren und zu verderben gibt. Denn in seiner Geschichte hat sich ,,der Mensch “ schon gezeigt —
in seinen H6hen und seinen Tiefen, seiner Grole und seiner Erbarmlichkeit, im Erhabenen
und im Ldacherlichen —, und allen utopistischen Trdumen von einem erst zu erwartenden oder
zu schaffenden oder zu ermdglichenden oder gar zu erzwingenden ,.eigentlichen und ,,wah-
ren“ Menschen — politisch-anthropologischen Endzeittrdumen, die uns nur ins Ungliick fuihren
kénnen — ist entgegenzuhalten, daB ,.der Mensch* immer schon da war mit jener ganzen Skala
des zu Vermeidenden und des nicht zu Ubertreffenden. Hieraus lernen wir, worum es sich
beim Menschen lohnt: daf es sich also um ihn lohnt und unser Wesen einer Zukunft wert ist
nédmlich als einer immer neuen Chance seiner Moglichkeit zum Guten (mehr als sie zu sichern
koénnen wir nicht versuchen).

Doch tber den Grund des wahrhaft Humanen und des Seinsollens des Menschen belehrt uns
erst die Metaphysik mit ihrem ganz anderen, nicht phdnomenologischen, sondern ontologi-
schen Wissen vom Wesen. Sie ist heute philosophisch in Verruf, aber wir kdnnen ihrer nicht
entraten und mussen sie wieder wagen. Denn sie allein kann uns sagen, warum der Mensch
uberhaupt sein soll, also nicht sein Verschwinden aus der Welt herbeifiihren oder laRlich er-

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 3 21.03.2018



lauben darf; und auch, wie er sein soll, damit er den Grund, warum er sein soll, ehre und nicht
hinféallig mache. Der Grund ,,warum*, der die Menschheit zur Existenz verpflichtet, verbietet
als erstes den physischen Selbstmord der Gattung (den uns kein biologischer Imperativ ver-
bietet); derselbe, als Grund des ,,wie*, der die Menschheit zu einer bestimmten Qualitat des
Lebens verpflichtet, also das pure Dall mit einem Was flllt, verbietet zugleich damit die see-
lische Verddung dieser Existenz. Mit beidem aber bedroht uns der blinde Fortschritt der
Technik. Daher die neue Notwendigkeit der Metaphysik, die uns durch ihr Sehen gegen die
Blindheit wappnen soll.

Doch die Metaphysik nétig haben heifl3t noch nicht, sie auch zu haben, und unserem positivi-
stischen Denken liegt sie ferner als je. Unnétig zu sagen, dal? auch ich sie nicht besitze. Ein
bescheidener Anfang zu ihr wére immerhin, so scheint [7] mir, dem Anfangssatz dieses Vor-
trags abzugewinnen. Er lautete: Der Mensch ist das einzige uns bekannte Wesen, das Verant-
wortung haben kann. Unmittelbar erkennen wir dies ,,Konnen* als mehr denn einen bloR em-
pirischen Befund. Wir erkennen es als ein unterscheidendes und entscheidendes Wesensmerk-
mal des Menschen in seiner Seinsausstattung. Wir haben also in dem Befund einen Satz der
philosophischen Anthropologie, d. h. der Ontologie des Wesens ,,Mensch*, und eben damit
schon einen Satz der Metaphysik — zundchst nur der Metaphysik des Menschen. Sehen wir,
wie wir von da weiterkommen. Etwa so: Ebenso unmittelbar wie ihre Wesenhaftigkeit erken-
nen wir in dieser ontologischen Auszeichnung des Menschen, der Verantwortung féhig zu
sein, intuitiv einen Wert, dessen Erscheinen in der Welt die schon vorher an Lebenswerten
reiche Landschaft des Seins nicht einfach um einen weiteren Wert vermehrt, sondern alles
Bisherige mit einem es generisch Transzendierenden ubertrifft. Es stellt eine qualitative Stei-
gerung der Werthaltigkeit des Seins tiberhaupt dar, von dem wir ja sagten, dal} wir letztlich
ihm mit unserer Verantwortung verpflichtet sind. Damit wird aber Verantwortungsfahigkeit
als solche, auf3er daR ihr Besitz zu ihrer Austbung von Fall zu Fall mit seinen wechselnden
Gegenstanden des Handelns verpflichtet, selber auch ihr eigener Gegenstand, indem ihr Be-
sitz auf die Fortdauer ihrer Anwesenheit in der Welt verpflichtet. Diese Anwesenheit ist an
das Dasein derart befahigter Kreaturen gebunden. Also verpflichtet Verantwortungsfahigkeit
an sich ihre jeweiligen Tréger, das Dasein kinftiger Trager zu ermdglichen. Auf daR Verant-
wortung nicht aus der Welt verschwinde, so sagt ihr immanentes Gebot, sollen auch kiinftig
Menschen sein. So hat denn Verantwortung, hinter all ihren immerfort anderen kontingenten
Gegenstanden, stets sich selbst zum ontologischen Gegenstand, wenn dieser auch nur im Falle
ontischer Bedrohung aktuell wird. Dann muf? sie um ihrer selbst und ihrer eigenen Présenz im
Sein willen die Erhaltung ihrer Représentanz in der Welt sich zum eminenten Anliegen ma-
chen. Erste Bedingung dieser Reprasentanz ist die physische Existenz von Menschen, d. h.
einer Menschheit: woraus als erstes sich eben das Verbot eines physischen Selbstmordes der
Menschheit ergibt, oder das Gebot seiner Verhinderung. Aber das ist nur das erste. Denn die
Verantwortungsfahigkeit ist ein anfalliger Besitz und kann atrophieren, selbst wenn kalkula-
torischer Verstand und die ihm entspringende Macht mit dem biologischen Subjekt tiberleben.
Darum schlieRt die Verantwortung der Verantwortungsfahigkeit fiir sich selbst und ihr Uber-
leben in der Welt auBer dem Dasein auch das Sosein kiinftiger Menschen ein, derart daR nicht
der Zustand dieses Daseins die (an die Freiheit des Subjektes gebundene) Fahigkeit zur Ver-
antwortung ertotet. Hier tréate also das vorher angerufene Prinzip in Kraft, daB das ,,Wie* der
Existenz nicht dem Grund der Existenz widersprechen darf. Dal} dergleichen geschehen kénn-
te, von auBen und von innen, illustrieren solche Antiutopien wie A. Huxleys ,,Schéne neue
Welt“, wo der Mensch, seines Adels entkleidet, gar nicht unkomfortabel weiterlebt. B. F.
Skinner, in ,,Jenseits von Freiheit und Wiirde*, predigt gar eine solche Utopie.

Was wir im Vorigen versucht haben, war die metaphysische Deduktion einer bestimmten Ver-
antwortungspflicht, ndmlich fir die Zukunft des Menschen, aus dem Phanomen der Verant-
wortung selbst — ein scheinbar zirkul&res ,,ontologi-[8]sches Argument®, die Herausziehung

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 4 21.03.2018



eines Inhalts aus dem formalen Wesen: aus Verantwortungsfahigkeit VVerantwortungspflicht
zur Erhaltung von Verantwortungsféhigkeit tberhaupt, wobei letztere selbst das urspringliche
Erfahrungsdatum ist.

Eben diese zugrundeliegende Erfahrungstatsache rettet unser Argument vor dem logischen
Zirkeltrug des beriihmten ,,ontologischen Beweises* fur das Dasein Gottes: dafl3 aus dem
bloRen Gottesbegriff, worin notwendige (nichtkontingente) Existenz wesentlich einbegriffen
ist — aus der begrifflichen ,Essenz* also —, die tatsdchliche Existenz sich notwendig ergibt. Im
Gegensatz dazu ist die Verantwortungsfahigkeit, auf der unser Argument sich aufbaut, zuerst
einmal als Tatsache in der Erfahrung gegeben; und wenn aus deren Essenz dann Weiteres
abgeleitet wird, darunter auch die Pflicht zur Perpetuierung ihrer eigenen Existenz, so ist dies
zwar ein Schlu® von Essenz zu geforderter Existenz, doch kein Zirkelschlul3 von Essenz zu
gegebener Existenz. Also ist unser Argument kein leeres.

Aber es ist auch kein Beweis. Denn es ist an gewisse unbewiesene, axiomatische VVorausset-
zungen gebunden: namlich, dal Verantwortungsfahigkeit an sich ein Gut ist, also etwas,
dessen Anwesenheit seiner Abwesenheit tberlegen ist; und dal3 es Uberhaupt ,,Werte an sich*
gibt, die im Sein verankert sind — dal3 letzteres also objektiv werthaltig ist.

Besonders fir das erstere Axiom beriefen wir uns auf unmittelbare Intuition. Die Giiltigkeit
einer solchen Intuition kann aber bestritten, ja, sie selbst von jedem Individuum fiir sich per-
sonlich geleugnet werden. Und jedem steht es frei, ,,Werte* Giberhaupt als blof? subjektive,
entweder biologisch oder umstandsbedingte Préferenzen anzusehen und im besonderen das
Verantwortungsgefihl als eine von der Evolution beglnstigte, dem Gattungstiberleben forder-
liche Zweckausstattung — die als solche natirlich der Gattung selbst keinen hoheren Titel auf
Uberleben verleiht als irgendeine sonstige Zweckausstattung irgendeiner sonstigen Tierart.
Ganz gewiB ist der einzelne dem ,,Imperativ einer solchen biologischen Programmierung
keinen Gehorsam schuldig — dieser so wenig wie dem Imperativ anderer evolutionarer Gaben,
wie etwa dem Sexualtrieb oder dem Aggressionstrieb -, geschweige denn, dal’ diese Disposi-
tion, mit der so viele andere konkurrieren, ihn der Idee des immer weiteren Daseins einer
Menschheit nach ihm verpflichtet. Es ist halt eine Determinante unter anderen, und die de
facto Determinationen tun entweder ihr Werk oder sie tun es nicht. Ein Sollen ist ihnen nicht
zu entnehmen.

Diese Kombination von Biologismus und Wertsubjektivismus (mit der sich Geschichtsrelati-
vismus mihelos verbindet) 1aBt sich nicht eigentlich widerlegen. Es 1aBt sich ihr nur entgegen-
halten, daf? auch sie auf unbewiesenen, axiomatischen Prdmissen beruht, die ich hier nicht
auffuhren kann. Die meinen sind, glaube ich, etwas besser durchdacht und werden dem vollen
Phanomen ,,Mensch* und dem Sein tiberhaupt gerechter. Doch letztlich kann mein Argument
nicht mehr tun als verniinftig eine Option begriinden, die es mit ihrer inneren Uberredungs-
kraft dem Nachdenklichen zur Wahl stellt. Besseres habe ich leider nicht zu bieten. Vielleicht
wird eine kinftige Metaphysik es kdnnen.

Doch zuriick zur Sache. Beide von uns genannten Drohungen — die der physi-[9]schen Ver-
nichtung und die der existenziellen Verkiimmerung - birgt die moderne GroRtechnik in ihrem
Schol3: die eine durch ihr geradewegs negatives Katastrophenpotential (wie den Atomkrieg),
die andere durch ihr positives Manipulationspotential, das z. B. durch Automatisierung aller
Arbeit, psychologische und biologische Verhaltenskontrolle, totale Herrschaftsformen, wenn
nicht gar durch genetisches Umkonditionieren unserer Natur, zur ethischen Entmiindigung
fiihren kann. Was schliellich die Umweltzerstérung durch ganz friedliche, an sich menschen-
dienliche Technik anlangt — statt der jahen nuklearen eine schleichende Apokalypse —, so wird
hier physische Bedrohung selber zur existenziellen, wenn am Ende eine globale Not steht, die

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 5 21.03.2018



nur noch den verantwortungsledigen Imperativ des nackten Uberlebens bestehen 14Rt. Damit
sind wir zurtickgekehrt zum anderen Desiderat fiir die Grundlegung einer Zukunftsethik im
Zeichen der Technik, dem bereits besprochenen sachhaltigen Wissen der ,,Futurologie®. Von
ihm sagten wir, es misse das rechte Gefiihl in uns wachrufen, um uns zum Handeln im Sinne
der Verantwortung zu bewegen.

Das rechte Gefiihl nun ist in unserm Fall in groRem Umfange die Furcht. Sie gewinnt fur uns
Heutige einen neuen moralischen Wert. Friiher von geringem Ansehen unter den Emotionen,
eine Schwache der Furchtsamen, muf sie jetzt zu Ehren gebracht werden, und ihre Kultivie-
rung wird geradezu zur ethischen Pflicht. Ja: wir Méachtigen und Machtbewuf3ten von heute
missen uns vorsatzlich und selbsterzieherisch in die Lage dessen bringen, ,,der auszog, das
Furchten zu lernen®: doch ein Firchten neuer Art. Denn abgesehen von der einen aktuellen
Furcht vor der Atomkriegskatastrophe furr uns selbst ist es das spater einmal und fiir noch
Ungeborene Furchtbare, das uns in jetziges Erschrecken versetzen soll. Das kann nun selbst
die lebhafteste Phantasiefurcht nur, wenn wir uns mit jenen Kunftigen identifizieren - und dies
ist selbst nicht mehr ein Akt der Phantasie, sondern der Moral und des ihr entstammenden Ge-
fiihls eben der Verantwortung. Sie riickt im Zeichen unserer Macht an die Spitze aller Werte;
ihr Gegenstand wird der grofite Gberhaupt denkbare, ja, als praktischer Gegenstand nie zuvor
gedachte, aulRer in religioser Eschatologie: die Zukunft der Menschheit. Die erstmals uns tref-
fende diesseitige Verantwortung. flr sie ist es, die uns die richtige Furcht zur Pflicht macht
und zur taglichen Ubung. Noch manche andere Umwertung friiherer Werte folgt daraus.

Friher galt wohl ,,Wer nicht wagt, der nicht gewinnt*, und der Wagemutige wurde gepriesen,
der Vorsichtige ein wenig verachtet. Flr den einzelnen in seiner Sphdre mag das weiter gel-
ten. Fur die Allgemeinheit aber, die noch zu Beginn des technologischen Wagnisses ahnlich
denken konnte und eine gute Zeit lang sich des Gewinnens dabei riihmen durfte, ist mit dem
enormen Ausmal dessen, was inzwischen auf dem Spiele steht und wofir unsere Nachkom-
men dereinst zahlen mussen, Vorsicht zur hoheren Tugend geworden, wohinter der Wert des
Wagens zurticktritt, ja, sich eher in den Unwert der Verantwortungslosigkeit verkehrt.

Wie betétigt sich die von der Verantwortung uns neuerdings auferlegte Vorsicht? Letztlich,
jenseits aller einzelnen Risikoprifung dieser oder jener Unternehmung, in einer neuen Be-
scheidenheit der Zielsetzungen, der Erwartungen [10] und der Lebensfuhrung. Was die ein-
zelnen Risikopriifungen betrifft, so habe ich im Prinzip Verantwortung, beim Versuch einer
,,Heuristik der Furcht®, eine Faustregel fur die Behandlung der Ungewil3heit vorgeschlagen: in
dubio pro malo — wenn im Zweifel, gib der schlimmeren Prognose vor der besseren Gehdr,
denn die Einsétze sind zu groRR geworden fur das Spiel. Mit vielem aber sind wir schon in der
gar nicht mehr ungewissen Gefahrenzone mitten drin, wo die neue Bescheidenheit nicht mehr
nur Sache weitausschauender Vorsicht, sondern schon naher Dringlichkeit ist. Um die in vol-
lem Lauf begriffene Ausplinderung, Artenverarmung und Verschrnutzung des Planeten auf-
zuhalten, der Erschopfung seiner VVorrdte vorzubeugen, sogar einer menschverursachten, un-
heilvollen Veranderung des Weltklimas, ist eine neue Frugalitat in unsern Konsumgewohn-
heiten vonnoten.

,.,Frugalitat: da waren wir bei einem recht alten und erst jiingst aus der Mode gekommenen
Wert. Enthaltsamkeit und MaRigkeit waren durch lange Vorzeiten des Abendlandes obligate
Tugenden der Person, und die ,,V6llerei* steht grof3 im kirchlichen Katalog der Laster. Beides
waren, wohlgemerkt, sittliche Werte und Unwerte in sich selbst, d. h. zum Guten und
Schlechten der Seele, die an Adel verliert, wenn sie der Begehrlichkeit und dem Leiblichen
front. Auch wo Selbstversagung nicht geradezu als Bedingung des Seelenheils galt, war doch
eine gewisse Frugalitat weithin das Wahrzeichen eines hoheren Daseins. Die jetzt neu gefor-
derte Frugalitat hat hiermit, und mit personlicher Vollkommenheit Gberhaupt, nichts mehr zu

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 6 21.03.2018



tun. Gefordert ist sie im Weitblick auf die Erhaltung des terrestrischen Gesamthaushaltes, ist
also eine Facette der Ethik der Zukunftsverantwortung. Am wenigsten hat sie mit bestehender
Kargheit zu tun. Im Gegenteil, sie ist zu predigen in einer Lage, wo die ,,Voéllerei* im weite-
sten Sinne der Konsumstichtigkeit nicht nur durch tppigsten, allzuganglichen Guterreichtum
begunstigt wird, sondern auch als fleiSiges omnivores Konsumieren des dazu erzeugten So-
zialprodukts geradezu ein notwendiges und verdienstliches Mitwirken am Laufen der moder-
nen Industriegesellschaft geworden ist, die ihren Mitgliedern zugleich das Einkommen dazu
verschafft. Alles ist auf diesen Erzeugungs- und Verzehrkreislauf eingestellt, unaufhorlich
wird in der Reklame jeder zum Verzehren ermahnt, angestachelt, verlockt. ,,\Vollerei als
sozialokonomische Tugend, ja Pflicht - das ist wahrlich ein geschichtlich Neues im jetzigen
Augenblick der westlichen Welt. Gegen diese Zwénge und Reize, dieses Klima allgemeiner
Indulgenz und ihrer materiellen Ermdglichung, ist also der noch neuere Ruf nach Frugalitat,
nach erneuter Frugalitat zu erheben. Welche Aussicht hat der Ruf, sich durchzusetzen, bevor
die schliel’lich tber uns hereinbrechende Kargheit zu viel Schlimmerem notigt?

Es gibt den Weg des freiwilligen Konsensus und den des gesetzlichen Zwangs. Der erste, der
weit vorzuziehen ist, aber nicht mehr auf die Macht der Religion rechnen kann, ist nur gang-
bar, wenn das gewtinschte Verzichtverhalten durch die Macht der Sitte zur gesellschaftlichen
Norm erhoben wird, woran der einzelne sich auch ohne Einsicht in ihren Sinn und gewohn-
heitsmé&Rig im ganzen halt, schon weil er sich ihrer krasseren Verletzungen vor seinesgleichen
schdmen muRte. Da sind wir also bei der Sitte und ihrem starksten Bollwerk, der Scham — und
in der Tat hat ja der moderne Konsumtaumel etwas Schamloses an sich. Ich [11] gestehe, ich
bin nicht optimistisch hinsichtlich einer solchen Reformierung der Sitte, die gewissermafen
von unten her eine wiirdige Frugalitat zum unwillkirlich wirksamen gesellschaftlichen Wert
macht, ehe es daflir zu spat ist und nur die unwirdige Alternative des verarmten Verschwen-
ders bleibt. Der andere Weg, dem vorzubeugen, wére die zeitige Erzwingung der Frugalitat
von oben her, durchs 6ffentliche Gesetz und seine Sanktionen. Auch dafiir sind die Aussich-
ten im demokratischen Stimmverfahren nicht gut, das ja durchweg von gegenwartigen Inter-
essen und Umstanden beherrscht wird und sich schwerlich, solange kein Mangel da ist, vom
fernhin prophezeiten Mangel bewegen 1aRt. Also mufte die nétige Gesetzgebung autoritar
zustande kommen, als Teil einer veranderten politischen Ordnung, was im Namen der Freiheit
zu beklagen ware. Ohnehin féhrt diese nicht gut dabei, wenn 6ffentlichen Gewalten die Vor-
schreibung und Beaufsichtigung privaten Verhaltens zuféllt; und an das damit so leicht ein-
hergehende Spitzel- und Angebertum, das Beglinstigungs- und Umgehungswesen, die
Schwarzmarktgesinnung usw. mdchte man lieber nicht denken. Auf die Problematik der
Freiheit fur die Zukunftsethik komme ich noch zurtick.

Vorher ist dem Thema der MaRigung noch etwas hinzuzuftigen. Wir haben sie bis hierher als
MaRigung im Konsum verstanden und konnten dabei an die durchaus traditionelle, vormoder-
ne Tugend der Enthaltsamkeit ankniipfen. Aber ganz neuen Boden betreten wir, wenn wir von
der Zligelung der Genuf3gier zur Zugelung des Kdénnens und Leistens, zur Béandigung des
Vollbringungstriebes tbergehen. Wer hétte je im Allgemeininteresse ,,MaRigung* in der An-
strebung menschlicher Hochstleistungen empfohlen? Es war Tugend, zu tun, was man kann,
das Gute mit dem Bessern zu Ubertreffen, alles Kénnen zu vermehren, immer mehr und Gro-
Reres zu vollbringen. Aber sollen - dirfen - wir in Zukunft Gberall zu weiteren Hochstleistun-
gen fortschreiten? Zur Hochstleistung etwa in der Lebensverldngerung? in genetischer Veran-
derung? in psychologischer Verhaltenslenkung? in industrieller und agrarischer Produktion?
in Ausnutzung der Bodenschétze? im Steigern jeder technischen Effizienz tiberhaupt? Ohne
ins einzelne zu gehen, kdénnen wir die allgemeine Vermutung dufBern, dal? hier vielerorts
Zuriickhaltung zum Gebot werden kann und selbst Steigerung der Leistungsfahigkeit nicht
durchweg ein fragloser Wert bleibt, vom Ausmal} ihrer Nutzung zu schweigen. Dal} Ziigelung
des Verbrauchs Ziigelung der Erzeugung zur Folge hat, die sich ja der Nachfrage anpafit,

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 7 21.03.2018



versteht sich von selbst. Aber unsere Frage und Vermutung geht tiber solche Handgreiflich-
keiten hinaus. Grenzen zu setzen und haltzumachen wissen selbst in dem, worauf wir mit
Grund am stolzesten sind, kann ein ganz neuer Wert in der Welt von morgen sein. Vielleicht
mussen wir vom Mal3halten im Gebrauch der Macht, das immer ratsam war, zum MaRhalten
im Erwerb der Macht fortschreiten. Denn (iberall werden Punkte erreicht, wo der Besitz der
Macht die fast unwiderstehliche VVersuchung ist, sie zu gebrauchen, ihr Gebrauch aber gefahr-
lich, verderblich, mindestens ganz unabsehbar in den Folgen sein kann. Darum waére es besser,
die betreffende Macht gar nicht erst zu besitzen. Zu sagen vermdogen: Ja, hier kénnten wir
noch weitergehen, noch mehr erreichen, verzichten aber darauf, mag sehr wohl eine kritische
Tugend im kritischen Gliicksspiel der Zukunft werden. [12]

Solcher Verzicht ist schmerzlich fur den schdpferischen Geist, worlber ihn das Tugendlob
nicht hinwegtrostet. Eher kann er sich damit trosten, dal die Wunden, die die Technik schlégt,
doch nur durch weitere, noch bessere Technik geheilt werden kdnnen, die Anstrengung also
zu weiterem Ubertreffen, zu immer erneuter Hochstleistung im Erwerb von Kénnen, gerade
wegen der Doppelwirkungen der Technik nie aufhéren darf. Kurz: Fortschritt in der Technik
ist schon zur Korrektur ihrer eigenen Wirkungen nétig. Das ist richtig, hebt aber den Rat der
Bescheidung nicht auf; es differenziert ihn nur. Denn nicht alle Wunden sind heilbar, manche
sind grundsatzlich unheilbar, und selbst Gber sie hinaus gibt es unter den drohenden Schadens-
wirkungen der GroRtechnik solche, die aus sich selbst weiterlaufen und dann von keiner Tech-
nik mehr auch nur aufzuhalten, geschweige denn zu heilen sind. Unerlaubt ist, auf kiinftige
Wunder der Technik zu rechnen, um sich das Gewagte zundchst einmal zu erlauben; und auch
auf die Fahigkeit der Menschen, die Ubung einer einmal erlernten Macht rechtzeitig zu brem-
sen, darf man nicht zu sehr bauen. Im ubrigen versteht sich, dal? die hier angesprochene etwai-
ge Verzichtpolitik schon im Erfinden selektiv gemeint ist. Am besten beginnt sie bei Zielset-
zungen, die nicht durchaus nétig sind. Der unverzichtbaren bleiben genug, um das technische
Ingenium sowohl im Vervollkommnen wie im Berichtigen und Abwenden weiterhin schépfe-
risch zu beschaftigen.

Bis hierher hatten unsere Beispiele technischer Macht und ihrer moglichen Gefahren fir das
Menschenlos hauptsachlich ihre Wirkungen auf die Umwelt, auf die duBeren Bedingungen
kinftigen Lebens im Auge — Auswirkungen also, die den Menschen selbst nur mittelbar tref-
fen und katastrophal werden kdénnen, wenn sie es global tun. Unmittelbar hat es diese Macht
mit nichtmenschlichen Dingen zu tun (wie bisher alle Technik aul3er der Medizin); und in den
Schétzungen, wie deren irdischer Gesamtzustand dadurch kritisch verandert werden kann —
wo etwa die kritischen Schwellenwerte liegen, wie weit wir hier oder dort noch gehen durfen
—, darin spielen quantitative Erwagungen die Hauptrolle, bei denen wir meistenteils noch im
Dunkeln tappen. Es gibt aber neuerdings Technologien, die auch den Menschen direkt zum
Gegenstand haben und das Sein von Personen betreffen. Da erheben sich qualitative Fragen,
fiir welche Zahlen keine Rolle spielen und deren Entscheid nicht auf so etwas wie die integra-
le Umweltwissenschaft warten muB, die wir nétig hatten, um die quantitativen Fragen der
Okologie wirklich kompetent beantworten zu kénnen. Wo es sich um unser eigenes Sein han-
delt, da genuigt das jederzeit verfugbare Wesenswissen vom Menschen, das uns sagt, was das
menschlich Gute ist, gewil3, was ihm zuwiderl&uft. Wir denken vornehmlich an Entwicklun-
gen auf dem Gebiet der Humanbiologie mit ihren ganz neuen praktischen Maglichkeiten, die
sie u. a. der Medizin ert6ffnet. Die ,,Machbarkeiten*, die hier schon aktuell werden oder erst
winken, betreffen den Anfang und das Ende unseres Daseins, unser Geborenwerden, unsere
Lebenslédnge und unser Sterben, ja, unsere erbliche Konstitution. Sie riihren damit an letzte
Fraugen unseres Menschseins: an den Begriff des ,,bonum humanum®, den Sinn von Leben
und Tod, die Wurde der Person, die Integritat des Menschenbildes (religios: der imago Dei).
Auf solche Fragen miissen wir im Lichte eines giltigen (nicht nur gerade geltenden) Men-
schenbil-[13]des antworten, und daftir brauchen wir wiederum die Metaphysik — diesmal nicht

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 8 21.03.2018



eine nur formale, wie die vorhin versuchte, die uns sagt, warum der Mensch tiberhaupt sein
soll und wir dafiir die Verantwortung tragen, sondern eine materiale, inhaltliche Metaphysik,
die das so zu verantwortende Sein vor ganz konkreten Entstellungen schitzt. In ihrem Licht
konnen wir Fragen der Humantechnologie auch antizipierend angehen, und zwar kategorisch,
frei vom hypothetischen Rétselspiel der Zahlen und der verschlungenen Weltkausalitéten,
welche die Wirkung unseres Tuns im Grof3en beherrschen. Hier, wo schon das einzelne Para-
digma seine ganze Wahrheit vom Wesen her zu sagen hat, kann die Begegnung der Zukunfts-
ethik mit der Technik dem aktuellen technischen Vermégen weit voraus stattfinden und zu
bindenden Urteilen flhren. Die bloRe Faustregel der ,,Heuristik der Furcht®, bei schwanken-
den Prognosen der warnenden Gehor zu geben, wird hier ersetzt durch das sichere, von Gro-
Renberechnung der Folgen ganz unabhéangige Urteil, dal’ dies oder jenes — ob in groRem oder
kleinem Mal3stab — schlechterdings nicht stattfinden darf. Wenn z. B. Spielen mit der mensch-
lichen Erbsubstanz als solches ein Frevel ist, dann ist es dies schon beim ersten und einzigen
Versuch und nicht erst bei der Massenanwendung, die sonst wohl in der Erwagung technolo-
gischer Verwistungen und auch biologischer Wagnisse malRgebend ist. Dann aber stiinde es
schon der Forschung nicht frei, solche Versuche anzustellen, ja, sich das Ziel genetischer Um-
schaffung (d. h. schon ihrer Erkundung) beim Menschen Uberhaupt zu setzen — und die so
hochbewertete Freiheit der Wissenschaft stiel3e hier, sowohl vom Ziele wie vom Wege her,
auf eine Schranke.

Damit kehren wir zum Schluf? noch einmal zum Problem der Freiheit in jeder von heute gese-
henen Zukunftsethik zurtick. Zu den Opfern, die sie uns auferlegen wird, gehéren unvermeid-
lich auch Verzichte auf Freiheit, die ntig werden in Proportion zum Anwachsen unserer
Macht und ihrer Risiken der Selbstzerstérung. Die Kontrollen, die solche Macht in so wenig
verlalichen Handen wie den unsern erfordert, kdnnen nicht umhin, der Willktr auch im Indi-
viduellen strengere Grenzen zu setzen; und zusammen mit den nicht mehr statthaften Liberti-
nagen eines ungehemmten Kapitalismus und seiner Konsumexzesse kénnen auch manche uns
teure Freiheiten, personliche und kommunale, der sich verscharfenden condition humaine zum
Opfer fallen. Gewil wird zur Frage, wieviel wir uns von ihrem Luxus noch leisten kdnnen,
und mit steigender Krise erscheint das Gespenst der Tyrannei. Als rettende Zuflucht miRten
wir selbst sie hinnehmen, denn sie ist immer noch besser als der Untergang.

Aber wie? Widersprechen wir damit nicht uns selbst? Sagten wir nicht, daR Freiheit die Be-
dingung der Verantwortungsfahigkeit sei — und diese ein Grund, warum die Menschheit wei-
terbestehen soll? Verletzen wir mit der Zulassung der Tyrannei als Alternative zur physischen
Vernichtung nicht den von uns aufgestellten Grundsatz, dal} das Wie der Existenz nicht ihr
Warum aufheben darf? Doch wir kdnnen das schreckliche Zugestandnis an den Primat des
physischen Uberlebens machen in der Uberzeugung, daB die ontologische Befahigung zur
Freiheit, unabtrennbar wie sie ist vom Wesen des Menschen, sich nicht wirklich ausldschen,
nur zeitweilig lahmen 1aRt. Die Uberzeugung kann sich stiitzen auf wohlbekannte Erfahrung.
Wir erleben es, dal selbst in den totalitarsten [14] Zwangssystemen das Freiheitsvermdgen
einzelner sich unbesiegbar regt und unsern Glauben an den Menschen neu belebt. In diesem
Glauben durfen wir mit Grund hoffen, da — solange es Menschen sind, die Gberleben — mit
ihnen auch das Ebenbild Gottes weiterlebt und im Verborgenen auf seine neue Stunde wartet.
Mit dieser Hoffnung — die hier einmal vor der Furcht den Vorrang hat — dtrfen wir um der
physischen Rettung willen, wenn es denn sein muf3, selbst eine Pause der Freiheit in den aulRe-
ren Affaren der Menschheit hinnehmen.

Aber es braucht nicht dazu zu kommen. Denn bedenken wir, dal? es zur oktroyierten Disziplin
die Alternative der Selbstdisziplin gibt. Sie war seit je der Preis der Freiheit, die immer nur
vor dem Hintergrund einer starken, bindenden Sitte gedeihen konnte, durch Verzicht auf
Zuchtlosigkeit, durch freiwillige Selbstbeschrankung. Horen wir, was EDMUND BURKE im

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 9 21.03.2018



spaten 18. Jahrhundert sagte: ,,.Die Gesellschaft kann nicht bestehen, ohne dal3 eine kontrol-
lierende Macht tiber Wollen und Begehren irgendwo errichtet ist, und je weniger davon innen
ist, desto mehr muf3 aulRen sein. Es steht geschrieben in der ewigen Verfassung der Dinge, daf3
Menschen von zugellosem Geist nicht frei sein konnen. Ihre Leidenschaften schmieden ihre
Fesseln.*

Es liegt an uns, die Notwendigkeit der Tyrannei zu vermeiden, indem wir uns in die Hand
nehmen und wieder strenger mit uns selbst werden. Freiwillige Opfer an Freiheit jetzt konnen
die Hauptsache davon fur spater retten. Es ist in der Tat eine der vornehmsten, selbstbezoge-
nen Pflichten des Prinzips VVerantwortung, durch jetziges Tun in Freiheit kiinftigem Zwang
zur Unfreiheit vorzubeugen und so sich selbst den weitesten Spielraum auch bei den Nach-
kommen offen zu halten. Da wir alle Mittater am System sind, indem wir von ihm und den
Friichten seines Raubbaus zehren, konnen wir alle — jeder von uns — etwas zur Anderung
seiner Bedrohlichkeit tun, indem wir in dem und jenem unsern Lebensstil &ndern — ja, schon
zum Beispiel an der Rehabilitierung von Selbstdisziplin an sich mitwirken. Es ist nicht zu friih
dazu — aber, sagen wir es laut gegen allen l&hmenden Fatalismus: noch nicht zu spat!

Thomas Meyer/Susanne Miller (Hrsg.), Zukunftsethik und Industriegesellschaft, Miinchen: J.
Schweitzer Verlag 1986, S. 3-14. Wieder abgedruckt in: Angelika Krebs (Hrsg.): Naturethik.
Grundtexte der gegenwartigen tier- und 6koethischen Diskussion, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1997, S. 165-181.

Jonas - Prinzip Verantwortung. Zur Grundlegung einer Zukunftsethik 10 21.03.2018



