NAMENSsgedachtnis statt Gottdenken. Warum Christen nicht an
,,Gott“ glauben’

KEIN NAME, der nennte:

sein Gleichlaut

knotet uns unters

steifzusingende

Hellzelt.

Paul Celan (Gesammelte Werke, Bd. 2, 226)°

Von Jochen Teuffel

Die sogenannte ,.,Term question”
.Gott” und ..der Gott”
Das Gottdenken und das Welttheater

Der NAME und die Antonomasien

Metaphysischer Synkretismus

Der Primat des NAMENS

NAMENSsgedachtnis statt analphabetischer Ontotheologie

Die sogenannte ,,Term question*

Innerhalb der chinesischen Christenheit gilt die Frage nach der richtigen Gottesbezeichnung
immer noch als ein weithin ungeldstes Problem.® Bezuglich ,,Gott* findet sich ndmlich im
Chinesischen kein bedeutungsgleiches Synonym. So existieren unter protestantischen Christen
zwei konkurrierende Bezeichnungen, Shén und Shangdi, die auf unterschiedliche Bibellber-
setzungen durch britische und amerikanische Missionare im 19. Jahrhundert zurtickgehen. Der

! Der Text ist eine ausgearbeitete Fassung meiner Abschiedsvorlesung, die ich am 19. September 2008 am
Lutheran Theological Seminary in Hongkong auf Englisch gehalten habe. Er nimmt Uberlegungen auf, die in J.
TEUFFEL, Mission als Namenszeugnis. Eine Ideologiekritik in Sachen Religion, Tubingen 2009, entfaltet sind.
?Vgl. dazu A.E. Salminen No Name: Paul Celan’s Poetics of Naming, in: Kritike. An Online Journal of
Philosophy 4, Nr. 1 (June 2010), 123-137.

®Vgl. I. EBER, The Interminable Term Question, in: |. EBER/S.-K. WAN/K. WALF (Hg.), Bible in Modern China.
The Literary and Intellectual Impact, Nettetal 1999, 135-161; DIEs., The Jewish Bishop and the Chinese Bible.
S.1.J. Schereschewsky (1831-1906), Leiden u.a. 1999, 199-233; A.C.C. LEE, The Names of God and Bible
Translation. Engaging the Chinese Term Question in the Context of Scriptural Interpretation, Journal of
Theologies and Cultures in Asia 5 (2006), 1-17; J. ZETzSCHE, Tianzhu, Shangdi oder Shen? Zur Entstehung der
christlichen chinesischen Terminologie, Chun — Chinesischunterricht 13 (1997), 23-34; L. PFISTER, Bible
Translations and the Protestant ‘Term Question’, in: R.G. TIEDEMANN/N. STANDAERT (Hg.), Handbook of
Christianity in China 2: 1800 to the Present, Leiden 2009, 361-370; DERS., Chinese: Translation of Theological
Terms, in: J.F.A. SAWYER/J.M.Y. SIMPSON (Hg.), Concise Encyclopedia of Language and Religion, Oxford
2002, 118-122. Siehe auRerdem H. WYDER, Die Ubertragung biblischer Grundbegriffe ins Chinesische, in:
Gottes Wort in heidnischer Sprache. Zwei Vortradge von H. Huppenbauer und H. Wyder, Basler Missionsstudien
NF 15, Stuttgart-Basel 1937, 18-31; bzw. H. ROSIN, Remarks on the Chinese Term Question, in: DERS., The
Lord is God. The Translation of the Divine Names and the Missionary Calling of the Church, Amsterdam 1956,
167-198. Fir eine chinesische Diskussion der Term question siehe T. MAN-KONG WONG, The Rendering of God
in Chinese by the Chinese. Chinese Responses to the Term Question in the Wanguo gongbao, in: M. LACKNER/N.

VITTINGHOFF (Hg.), Mapping Meanings. The Field of New Learning in Late Qing China, Leiden 2004, 589-614.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



Gattungsname Shén (#f, ,,Geistwesen*)* stammt urspriinglich aus einer unvollstandig geblie-
benen Ubersetzung des Neuen Testaments aus der Feder des franzosischen Jesuiten Jean
Basset, die noch vor der papstlichen Entscheidung im chinesischen Ritenstreit 1704 angefer-
tigt worden war.” Dieser Gattungsname scheint der scholastischen Definition von Gott als
essentia spiritualis Rechnung zu tragen. Nachdem der schottische Missionar Robert Morrison
Shén fiir seine chinesische Ubersetzung des Neuen Testamentes (Yesu Jilishidu Wozhu Jiuzhe
xinyi zhaoshu - 1814) Glbernommen hatte, wurde er im 19. Jahrhundert zum bevorzugten
Name vor allem bei amerikanischen Missionaren.® Dahinter standen nicht zuletzt ,,Gottes-
definitionen* aus der eigenen konfessionellen Tradition wie beispielsweise im presbyteriani-
schen Westminster Shorter Catechism von 1647 — ,,God is a Spirit, infinite, eternal, and
unchangeable’ — bzw. in der Baptist Confession of Faith von 1689 —,,a most pure spirit-®.

Der Titel Shangdi (_=7, ,,Uberherr”) hingegen steht fiir einen Namen aus der Shang-Dynastie
(1550-1050 v.Chr.),? der von spateren Dynastien als Synonym fiir Tian (<, ,,Himmel*) ver-
wendet wurde. So brachten die Kaiser der Ming- sowie der Qing-Dynastie (1368-1644/1644-
1911) alljahrlich im Himmelstempel (Tiantdn) in Beijing Shangdi Opfer dar, um sich des
Mandats des Himmels (Tianming) neu zu versichern.'® Es waren insbesondere die Missionare
der London Missionary Society in Stidchina Mitte des 19. Jahrhunderts, allen voran Walter
Henry Medhurst sowie James Legge,™* die Shangdi fiir die adaquate chinesischen Gottes-
bezeichnung hielten. Von 1843 an wurde Uber mehr als funfzig Jahre von Missionaren, Sino-

* Zum Bedeutungsumfang siehe D. SOMMER, Shen (Spirit) in: X. YA0 (Hg.), Routledge Encyclopedia of
Confucianism, Abingdon u.a. 2003, 541f.

®>Vgl. F. BARRIQUAND, First Comprehensive Translation of the New Testament in Chinese. Fr Jean Basset
(1662-1707) and the Scholar John Xu, VSVD 49 (2008), 91-119; bzw. J.O. ZETZSCHE, The Bible in China.
History of the Union Version. The Culmination of Protestant Missionary Bible Translation in China, MSer 45,
Nettetal 1999, 28-33.

® S0 z.B. W.J. BOONE, An Essay on the Proper Rendering of the Words Elohim and Theos into the Chinese
Language, Kanton 1848; DERs., Defense of an Essay on the Proper Rendering of the Words Elohim and Theos
into the Chinese Language, Kanton 1850. Vgl. auBerdem G. SMITH, Letter from the Bishop of Victoria on the
Chinese Version of the Holy Scriptures, to T. W. Meller, Secretary of the British and Foreign Bible Society,
Hongkong 1851; S.H. TURNER/R.S. STORRS, Report on the Chinese Version, Presented to and Adopted by the
Directors of the American Bible Society, The Chinese Repository 20 (Nr. 4, April 1851), 216-219; bzw. W.A.
RUSSELL, The Term Question: Or, an Enquiry as to the Term in the Chinese language Which Most Nearly
Represents Elohim and Theos as They Are Used in the Holy Scriptures, Shanghai 1877.

" Question 4.

& Chapter 2, Number 1.

°Vgl. R. ENO, Shang State Religion and the Pantheon of the Oracle Texts, in: J. LAGERWEY/M. KALINOWSKI
(Hg.), Early Chinese Religion. Shang Through Han (1250 BC-220 AD), Handbook of Oriental Studies, Section
Four, China, Leiden 2009, 41-102; DerS., Was There a High God Ti in Shang Religion?, Early China 15 (1990),
1-26; bzw. M.J. PUETT, To Become a God. Cosmology, Sacrifice and Self-Divinization in Early China,
Cambridge, Mass. 2002.

103.8. MAJOR, Shangdi, EncRel(E)? 12 (2005), 8299-8300; TH. WILSON, Confucianism: The Imperial Cult,
EncRel(E)? 3 (2005), 1910-1916; D. SOMMER, Shang Di (Lord on High) in: X. YA0 (Hg.), Routledge
Encyclopedia of Confucianism, Abingdon u.a. 2003, 534f; bzw. R.L. TAYLOR, T’ien-ming (Mandate of Heaven),
in: DERS., The Illustrated Encyclopedia of Confucianism, New York 2005, 608-610. Vgl. auRerdem W.
EICHHORN, Die alte chinesische Religion und das Staatskultwesen, HdO Abt. 4, Bd. 4/1, Leiden u.a. 1976.

1 W.H. MEDHURST, A Dissertation on the Theology of the Chinese with a View to the Elucidation of the Most
Appropriate Term for Expressing the Deity in the Chinese Language, Shanghai 1847; J. LEGGE, An Argument
for Shang-Te As the Proper Rendering of the Words Elohim and Theos, In the Chinese Language; With
Strictures on the Essay of Bishop Boone in Favour of the Term Shin, Hongkong 1850; G.T. STAUNTON, An
Inquiry Into the Proper Mode of Rendering the Word “God” in Translating the Sacred Scriptures Into the
Chinese Language, London 1849; S.C. MALAN, Who Is God in China, Shin or Shang-te? Remarks on the
Etymology of Elohim and of Theos, and on the Rendering of those Terms Into Chinese, London 1855; bzw.
DERs., A Letter to the Right Honourable the Earl of Shaftesbury, President of the British and Foreign Bible
Society on the Pantheistic and on the Buddhistic Tendency of the Chinese and of the Mongolian Versions of the
Bible Published by that Society, London 1856. Vgl. N.J. GIRARDOT, The Victorian Translation of China. James

Legge’s Oriental Pilgrimage, Berkeley 2002, 274-285.655-661.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 2 09.02.2018



logen und Religionswissenschaftlern eine leidenschaftliche Debatte (,,Term question) gefihrt,
ohne dass man sich schlussendlich auf eine gemeinsame Gottesbezeichnung einigen konnte.*?
Folgerichtig existiert die protestantische Standardausgabe der Bibel, die Chinese Union
Version (CUV) von 1919, in zwei verschiedenen Ausgaben, der ,,Shangdi Edition (_E7

Jif)* sowie der ,,Shén Edition (i)«

Damit aber nicht genug. Auf romisch-katholischer Seite wird fir ,,Gott* der Titel Tranzhii
(K=, ,,Herr des Himmels™) exklusiv verwendet, der von der jesuitischen Chinamission Ende
des 16. Jahrhunderts neu eingefiihrt worden ist. Der Gattungsname Shén hingegen ist katholi-
scherseits als Ubersetzung flir ,,Gott“ kategorisch ausgeschlossen, wird doch dort ,,Heiliger
Geist* mit dem Kompositum Shengshén (,,heiliges Geistwesen®) Uibersetzt. Zwar hatte der
Pioniermissionar Matteo Ricci in seinem Traktat Ttanzhi Shiyi (,,Die wahre Bedeutung des
Herrn des Himmels™) von 1603 Tianzhii auch mit Shangdi identifiziert," doch wurde diese
Identifikation im sogenannten ,,chinesischen Ritenstreit in Frage gestellt."> Man kam auf
Seiten des romischen Lehramtes zu dem Schluss, dass die Gberkommene chinesische Weltan-
schauung genuin atheistisch bzw. materialistisch sei. Demzufolge schien ,,Gott“ den Chinesen
unbekannt zu sein und konnte daher auch nicht unter dem Namen Shangdi angerufen wer-

1280 2.B. die Korrespondenz unter dem Titel ,,On the Chinese Name of God* in: F.M. MULLER, Introduction to
the Science of Religion. Four Lectures Delivered at the Royal Institution in February and May, 1870, NA,
London 1893, 260-269. Vgl. auBerdem S.W. WiLLIAMS, The Controversy among the Protestant Missionaries on
the Proper Translation of the Words “God” and “Spirit” into Chinese, BS 35 (1878), 732-778; bzw. D.G.
SPELMAN, Christianity in Chinese: The Protestant Term Question, Harvard University East Asian Center Papers
on China 22A, 1969, 25-52. Als Beginn der Kontroverse kann die protestantische Missionskonferenz vom 22.
August bis 4. September 1843 in Hongkong gelten, wo die gemeinsame Ausarbeitung einer neuen
Bibellibersetzung — die sogenannte ,,Delegates’ Version® — beschlossen wurde. Vgl. J.O. ZETZSCHE, The Bible in
China, 77-90. In den zwanziger und dreifiger Jahren des 20. Jahrhunderts kam es innerhalb der Lutherischen
Mission der Missouri Synode zu einer Neuauflage des Streits. Vgl. G.O. LILLEGARD, The Chinese Term Ques-
tion. An Analysis of the Problem and Historical Sketch of the Controversy, Shanghai 1935; DERs., A History of
the Term Question Controversy in Our China Mission and the Chief Documents in the Case, Jamaica Plain 1930;
bzw. W.H. KRUSE/E.W. KOEHLER, Report of the Chinese Term-Question Committee, in: Lutheran Church —
Missouri Synod, Reports and Memorials (Eingaben) for the Twenty-First Delegate Synod (Thirty-Sixth Regular
Convention) Assembled at Cleveland, Ohio, June 19-29, St. Louis 1935, 124-132.

3 Die Méglichkeit hierzu wurde bereits auf der Generalkonferenz der protestantischen Chinamissionare vom 7.
bis 20. Mai 1890 in Shanghai ertffnet, wo im Report of the Committee on the Wen-li Version of the Old and New
Testaments unter Nr. 8 festgehalten wurde, dass jede der involvierten Bibelgesellschaften das Recht habe, ,,to
publish such editions as it may choose, and with such terms for God, Spirit and baptize, as may be called for”
(Records of the General Conference of the Protestant Missionaries of China held at Shanghai, May 7-20, 1890,
Shanghai 1890), XLI).Vgl. dazu J.O. ZETZSCHE, The Bible in China. History of the Union Version or The
Culmination of Protestant Missionary Bible Translation in China, Nettetal 1999, 201; bzw. I.-J. LoH, Chinese
Translations of the Bible, in: S.-W. CHAN/D.E. POLLARD (Hg.), An Encyclopedia of Translation: Chinese-
English, English-Chinese, Hongkong 1995, 54-69, 63.

4 M. Riccl, The True Meaning of the Lord of Heaven Ten-chu Shih-i, tibers. v. D. LANCASHIRE u. P. HU Kuo-
CHEN, St. Louis 1985, 120-124. Vgl. S. Kim, Strange Names of God. The Missionary Translation of the Divine
Name and the Chinese Responses to Matteo Ricci’s Shangti in Late Ming China, 1583-1644, New York 2005.

1> Siehe C. VON COLLANI, Der Ritenstreit und die Folgen fiir die Chinamission, ZMR 90 (2006), 210-225; G.
MINAMIKI, The Chinese Rites Controversy. From Its Beginning to Modern Times, Chicago 1985; bzw. D.E.

MUNGELLO (Hg.), The Chinese Rites Controversy. Its Hlstory and Meaning, Nettetal 1994.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



den.* Schlussendlich wurde von Papst Klement XI. mit seiner Bulle Ex illa die (1715) allein
Tianzhii als chinesische Gottesbezeichnung zugelassen.*’

Der britische Sinologe James Legge suchte aus den klassischen konfuzianischen Schriften — in
Abgrenzung zum Neokonfuzianismus der Song-Dynastie (960-1279)* — zu zeigen, dass eine
natlrliche Theologie sehr wohl in China existent gewesen sei, die den Gebrauch von Shangdi
als Gottesbezeichnung rechtfertige.*® Er vermochte jedoch damit nicht allgemein zu tberzeu-
gen. Da unter protestantischen China-Missionaren Shangdi weithin als oberste Gottheit des
chinesischen Pantheons angesehen wurde und nicht zuletzt aus konfessionspolitischen Grin-
den keine breite Zustimmung fiir T7anzhii zu erhalten war,? gibt es bis heute in der chinesi-
schen Sprache drei verschiedene christliche ,,Gottesnamen®, eben Tranzhui, Shangdi und Shén.
Ahnlich verhalt es im koreanischen Christentum, wo der von protestantischen Missionaren
propagierte indigene Name Hananim (s, analog zum chinesischen Shangdi) dem in der
romisch-katholischen sowie der episkopalen Kirche verwendeten C# onju (z=, analog zu
Tianzhii) entgegensteht.?!

Der Vollstandigkeit halber seien noch zwei weitere Ubersetzungsversuche erwahnt, die jedoch
fiir die gegenwartige Christenheit in China keine Rolle mehr spielen. So hat die China-Mis-
sion der Assyrischen Kirche des Ostens (,,Nestorianer*) im 7. Jahrhundert wahrend der Tang-

16 MaRgeblich hierfir war NiccoLo LONGOBARDI, Riccis Nachfolger als Missionsoberer von China, mit seiner
Schrift Responsio brevis super controversias de Xamti, hoc est de altissimo Domino, de Tien-chin, id est de
spiritibus coelestibus, de Lim-hoén, id est de anima rationali de aliisque nominibus ac terminis sinicis ad
determinandum, qualia eorum uti possint vel non in hac Christianitate von 1623, die zuerst in spanischer
Ubersetzung (1676) und dann auf Franzosisch (1701) publiziert worden ist. Vgl. C. VON COLLANI, Niccolo
Longobardis Traité, in: Leibniz und Europa. VI. Internationaler Leibniz-KongreR, Vortrége. I. Teil, Hannover
1994, 120-127; bzw. S. GOLDEN, ‘God’s Real Name is God’. The Matteo Ricci-Niccolo Longobardi Debate on
Theological Terminology as a Case Study in Intersemiotic Sophistication, The Translator 15 (2009), 375-400.

7 Bullarium pontificium sacrae congregationis de propaganda fide, Tom. 1, Rom 1859, 305-312, 306. Vgl. R.R.
NoLL (Hg.), 100 Roman Documents Concerning the Chinese Rites Controversy (1645-1941), San Francisco
1992, 49-54,

18 \/gl. W. BAUER, Geschichte der chinesischen Philosophie. Konfuzianismus, Daoismus, Buddhismus, hg. v. H.
VAN Ess, Miinchen 2001, 240-272.

19 ). LeGGE, The Notions of the Chinese Concerning God and Spirits, Hongkong 1852, 7-64; DERS., The
Religions of China: Confucianism and Taoism Described and Compared with Christianity, London 1880, 1-58.
Siehe L. PFISTER, Discovering Monotheistic Metaphysics. The Exegetical Reflections of James Legge (1815-
1897) and Lo Chung-fan (d. circa 1850), in K.-W. CHOw/O.-CH. NG/J.B. HENDERSON (Hg.), Imagining
Boundaries. Changing Confucian Doctrines, Texts and Hermeneutics, Albany 1999, 213-254; bzw. N.J.
GIRARDOT, The Victorian Text of Chinese Religion: With Special Reference to the Protestant Paradigm of James
Legge’s Religions of China, Cahiers d’Extréme-Asie 12 (2001), 23-57.

% Nur eine protestantische Minderheit wie der episkopalische Bischof von Shanghai, Samuel Isaac Joseph
Schereschewsky (1831-1906), der Bischof von Hongkong, John Shaw Burdon (1826-1907), der deutsche
Missionsgelehrte Ernst Faber (1839-1899) sowie der presbyterianische Missionar Henry Blodget (1825-1903)
haben fiir Tianzhii optiert. Siehe S.1.J. SCHERESCHEWSKY, The Bible, Prayer Book, and Terms in Our China
Missions Addressed to the House of Bishops, Geneva 1888, 9-12; J.S. BURDON, The Chinese Term for God. A
Letter to the Protestant Missionaries of China, Hongkong 1877; bzw. H. BLODGET, The Use of T"ien Chu for
God in Chinese. Why Protestant Missionaries in China Should Unite in Using the Words 7T’ien chu for God,
Shanghai 1893. Zu Fabers Position siehe J.0. ZETzSCHE, The Bible in China, 209-212.

2Lvgl. S.H. Ahn, Term Question in Korea 1882-1911, and Its Chinese Roots: A Study in Continuity and
Divergence, Ph.D. Thesis, Edinburgh 2011; S.D. OAK, Competing Chinese Names for God. The Chinese Term
Question and Its Influence upon Korea, Journal of Korean Religions 3 (Nr. 2, Oktober 2012), 89-115; D. BAKER,
Hananim, Hantinim, Hanullim, and Hanollim. The Construction of Terminology for Korean Monotheism, The
Review of Korean Studies 5 (2002), 105-131. Vgl. auRerdem B.-R. Ro, Communicating the Biblical Concept of
God to Koreans, in: W.D. SPENCER/A.B. SPENCER (Hg.), The Global God. Multicultural Evangelical Views of
God, Grand Rapids 1998, 207-230. Zur Ubersetzungsproblematik im afrikanischen Kontext siehe P. BEYERHAUS,
Der Name Gottes in den afrikanischen Sprachen und das Problem der missionarischen Ubersetzung, in: H.v.

STIETENCRON (Hg.), Der Name Gottes, Diisseldorf 1975 191-208.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



Dynastie den Titel Zhénzhii (7, ,,wahrer Herr*) eingefiihrt.?? Spater nach dem definitiven
Scheitern dieser Mission zum Ende der mongolischen Yuan-Dynastie Mitte des 14. Jahrhun-
derts wurde Zhenzhii von chinesischsprachigen Muslimen ibernommen und bis heute neben
Ala, einer Transkription des arabischen Allah, verwendet. Weiterhin gab zu Beginn der jesuiti-
schen Chinamission den Versuch, den lateinischen Begriff Deus bedeutungsfrei in Dousi ([
1) zu transkribieren.?® Niccold Longobardi, Matteo Riccis Nachfolger als Missionsoberer
von China, schlug dies 1633 vor, nachdem er zu der Uberzeugung gekommen war, dass die
chinesische Weltanschauung genuin atheistisch sei. Da jedoch die chinesische Schrift als
Morphemschrift mit ihren Logogrammen auf Bedeutungsverweisung angelegt ist, konnte eine
lautschriftliche Ubertragung des lateinischen Deus keine diskursfahigen Lehraussagen
ermoglichen.

Européer vermogen in der Regel kaum abzuschatzen, was die drei verschiedene christliche
,Gottesnamen* Tianzhii, Shangdi und Shén flr die Einheit der Christenheit in China bedeuten,
halten sie doch den Gebrauch verschiedener ,,Gottesnamen* eher fiir ein theologisches Adia-
phoron. Nirgends treffender als in Goethes Faust ist dies zum Ausdruck gebracht worden. Die
verfangliche Gretchenfrage nach der Religion beziehungsweise nach dem Glauben an Gott
wird von Faust mit der Verkiindigung einer gottwesentlichen Namenlosigkeit begegnet:

Nenns Gliick! Herz! Liebe! Gott!
Ich habe keinen Namen

Dafir! Gefiihl ist alles;

Name ist Schall und Rauch,
Umnebelnd Himmelsglut.?*

,,Name ist Schall und Rauch* — solch eine Aussage verneint die eigentliche Bedeutung von
Namen; diese gelten vielmehr als unwesentlich, zuféllig und damit auch veranderlich — gleich-
sam wie Klebeetiketten auf einer Verpackung, die beliebig entfernt oder tberklebt werden
kénnen. Namen an sich scheinen nichts zu bedeuten und sind somit ersetzbar. So l&sst Shake-
speare Juliet gegenliber Romeo zu Wort kommen:

What's in a name? that which we call a rose
By any other name would smell as sweet;

So Romeo would, were he not Romeo call’d,
Retain that dear perfection which he owes
Without that title. Romeo, doff thy name,
And for that name which is no part of thee
Take all myself.”

Theologen in Europa vermgdgen ganz unbefangen von ,,Gottesnamen* oder auch von ,,Gottes-
bildern* zu reden, sind doch ,,Gott* bzw. die Idee von ,,Gott* davon nicht im Geringsten
betroffen.”® Mit Augustin gesprochen:

2Vgl. R. MALEK/P. HOFRICHTER (Hg.), Jingjiao: The Church of the East in China and Central Asia, Sankt
Augustin 2006.

2 Sjehe J. ZETZSCHE, Tianzhu, Shangdi oder Shen? Zur Entstehung der christlichen chinesischen Terminologie,
Chun — Chinesischunterricht 13 (1997), 23-34.24f.

 Faust |, Z. 3454-3458. \/gl. J. EBACH, ,,Name ist Schall und Rauch“. Beobachtungen und Erwégungen zum
Namen Gottes, in: DERS./H.-M. GUTMANN/M.L. FRETTLOH (Hg.), Gretchenfrage. Von Gott reden — aber wie? 2,
Giitersloh 2002, 17-82.

% \W. SHAKESPEARE, Romeo and Juliet, zweiter Akt, zweite Szene, Zeilen 43-49.

% 350 z.B. J. Hick, Gott und seine vielen Namen, (ibers. v. I. ETTEMEYER u. P. SCHMIDT-LEUKEL, Frankfurt a.M.

22002.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 5 09.02.2018



Alles kann von Gott gesagt werden, und nichts wird angemessen von Gott gesagt. Nichts ist
reicher als diese Armut. Du suchst einen passenden Namen, du findest keinen; du suchst ihn
irgendwie zu nennen, du findest alles.”’

Dass Gotter auf deren Namen hin untersucht werden kdnnen, wird zum ersten Mal bei Platon
im Dialog Kratylos angesprochen:

Hermogenes: ,,Das scheint mir gut genug gesagt zu sein, Sokrates. Aber kdnnten wir auch von
anderen Gottern, wie du es vorher vom Zeus erklart hast, auf dieselbe Weise untersuchen, in
welcher Beziehung wohl ihre Namen mit Recht beigelegt sind?

Sokrates: ,,Ja beim Zeus, Hermogenes, konnen wir es, wenn wir doch Vernunft haben, auf eine,
und zwar die schonste Weise, dass wir namlich von den Goéttern nichts wissen, weder von
ihnen selbst noch von ihren Namen, wie sie sich untereinander nennen. Denn offenbar werden
sie selbst sich richtig benennen. Die n&chst dieser am meisten richtige Art aber wére, wie es
bei den Gebeten Brauch ist, dass, wie und woher sie selbst begehren genannt zu werden, so
auch wir sie nennen, weil wir ndmlich weiter von nichts wissen. Denn das scheint mir ein sehr
guter Gebrauch. Willst du also, so wollen wir den Gottern dies gleichsam vorher bedeuten,
dass wir Uber sie gar keine solche Untersuchung anstellen wollen, denn wir bilden uns gar
nicht ein, dies zu konnen, sondern nur ber die Menschen, von was fiir Gedanken sie wohl
ausgegangen sind bei Bestimmung ihrer Namen. Denn dies hat wohl keine Bedenken.*?®

Verninftigerweise kdnnen keine gottlichen Eigennamen untersucht werden, sondern nur
diejenigen Namen, mit denen sie menschlicherseits benannt werden. Da fir Platon die Ideen
die eigentlichen Gegenstande menschlicher Erkenntnis sind, haben Namen keinen eigenen
Erkenntniswert.” Als menschliche Benennungen sind sie kontingent und damit austauschbar.
Etymologien tber Gotternamen reflektieren menschlichen Sprachgebrauch und haben somit
keine Offenbarungsqualitat.

In der européischen Kultur, die durch die griechische Seins- bzw. Ideenlehre wesentlich
gepragt ist, tragt der Name nichts zu einem namenlos gedachten Wesen bei.*® Nach
Aristoteles gilt er als ,,eine bereinstimmungsgemal etwas bezeichnenden Lautform ohne
Zeitzusatz (phane semantiké kata syntheken aneu chronou). Dies ist auch der Grund,
warum schon der Philosoph Celsus in seinem Traktat gegen die Christen, Aléthes Logos
(,,Wahres Wort” —um 178 A.D.), schreiben konnte, dass ,,es keinen Unterschied mache, ob
man Zeus den Hochsten (hypsistos) nennt, oder Zen oder Adonaios oder Sabaoth oder Amun,
wie die Agypter, oder Papaios, wie die Skythen.”* Zuvor hatte bereits der rémische
Polyhistor Marcus Terentius Varro (116-27 v. Chr.) beziglich des Gottes der Juden behauptet,
zwischen Jovis und Jao gébe es keinen Unterschied, ,,weil es auf den Namen nicht ankame,
solange nur dieselbe Sache gemeint sei.«* In dieser Tradition beginnt dann auch Wolfgang
Amadeus Mozarts Freimaurerkantate mit den Worten: ,,Die lhr des unermeRlichen Weltalls

27 _Omnia possunt dici de Deo, et nihil digne dicitur de Deo. Nihil latius hac inopia. Quaeris congruum nomen,
non invenis; quaeris quoquo modo dicere, omnia invenis.” Tractatus in lohannis Euangelium 13,5 (Des heiligen
Kirchenvaters Aurelius Augustinus Vortrége uber das Evangelium des hl. Johannes, tbers. v. TH. SPECHT, BKV
8, Miinchen 1913, 222).

%8 Krat. 400d-401a (Ubers. F. SCHLEIERMACHER). Vgl. auRerdem Philebos 12c.

2 Vgl. dazu M. KrAUS, Name und Sache. Ein Problem im friihgriechischen Denken, Amsterdam 1987.

%0 50 schon Platon mit der ersten Hypothese in Parmenides (142a 4ff).

*! De interpretatione 2 (16a 19f).

% Zitiert nach ORIGENES, Gegen Celsus V,41. Vgl. J. AssmANN, Der Name Gottes und das Problem
interkultureller Ubersetzbarkeit, in: C. HILFRICH-KUNJAPPU/S. MosES (Hg.), Zwischen den Kulturen. Theorie
und Praxis des interkulturellen Dialogs, Tubingen 1997, 47-64; bzw. DERS., Monotheism and Polytheism, in: S.I.
JOHNSTON (Hg.), Ancient Religions, Cambridge u.a. 2007, 17-31.

% Antiquitates rerum divinarum, frag. 16* Cardauns bzw. AUGUSTIN, De consensu Evangelistarum 1,22,20. Vgl.
W. FAUTH, lao, KP 2 (1967), 1314-1319. Zur Vielnamigkeit siehe auerdem Diogenes Laertius, Vitae philoso-

phorum V11,1,68.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 6 09.02.2018



Schopfer ehrt, / Jehova nennt ihn, / oder Gott / nennt Fu ihn, / oder Brahma, / hort! Hort
Worte aus der Posaune des Allherrschers!*3

In aulRereuropdischen Kulturen, die von der griechischen Metaphysik unbeeinflusst sind, wirkt
sich eine namenlose Vielnamigkeit (Polyonymitat)®* freilich anders aus. Dort gibt es kaum
eine Maglichkeit zwischen Namen und Wesen (oder Personen) zu unterscheiden und damit
von konkreten Namen denkerisch zu abstrahieren.®® Wird auRerhalb einer Seins- bzw. Ideen-
lehre eine Namensabstraktion vorgenommen wird, kann diese nicht auf einen Begriff gebracht
werden, sondern resultiert in einem Paradoxon, so wenn es in der Einleitung des Daodejing
(Tao te king) heil3t:

Ein Dao — kann es als Dao bestimmt werden, ist es kein stetiges Dao.

Ein Name — kann er als Name bestimmt werden, ist er kein stetiger Name.
Keinen-Namen-habend ist der Beginn der zehntausend Dinge.
Namen-habend ist die Mutter der zehntausend Dinge.*’

Verschiedene Namen kommen verschiedenen Wesen gleich, was nicht ausschlief3t, dass
einem Namenstrager mehrere Namen beigelegt werden kénnen. In solch einem Fall ist jedoch
einer davon als Eigenname (onoma kyrion/nomen proprium) anzuerkennen, bezlglich dessen
die anderen Namen als nachrangige Beinamen (cognomina) oder als Titelbezeichnungen
(tituli) zu gelten haben.*® Diese Abstufung schlieBt nicht aus, dass es gerade der Eigenname
ist, dessen Aussprache im alltaglichen Miteinander aus sittlichen oder apotropdischen Griin-
den vermieden wird — man denke nur an die titulare Anrede der eigenen Eltern.* In der kon-
fuzianischen Tradition Chinas wird das Namenstabu (bihui, #£5%) sprichwdrtlich, wenn es
heift: ,,Ein guter Sohn ist traurig, wenn er den Namen seines Vaters zu horen hat.““® Namen
sind jedenfalls nicht beliebig ersetzbar; eine Umbenennung bedarf vielmehr der besonderen
Vollmacht eines Superiors und markiert in der Regel einen Statuswechsel. So setzt beispiels-

¥ KV 619. Der Text stammt von Franz Heinrich Ziegenhagen.

® vgl. H. KLEE, Katholische Dogmatik 1: Specielle Dogmatik, Mainz 1835, 32.

% \/gl. K. RADNER, Die Macht des Namens. Altorientalische Strategien zur Selbsterhaltung, Wiesbaden 2005,
15-25.

3 LAOTSE, Tao Te King. Nach den Seidentexten von Mawangdui hg. u. tibers. v. H.-G. MOLLER, Frankfurt a.M.
1995, 144. In der klassischen Ubersetzung von Richard Wilhelm von 1911 heift es hingegen ontologisch einge-
farbt: ,,Der SINN, der sich aussprechen lasst, ist nicht der ewige SINN. Der Name, der sich nennen l&sst, ist nicht
der ewige Name. ,Nichtsein‘ nenne ich den Anfang von Himmel und Erde. ,Sein‘ nenne ich die Mutter der Ein-
zelwesen.“ (LAOTSE, Tao te King. Das Buch vom Sinn und Leben, Minchen 2005, 9).

% Beziiglich altorientalischen Namensverhaltnissen siehe F. SToLz, Determinationsprobleme und Eigennamen,
ThZ 53 (1997), 142-151. Die sprachwissenschaftliche Unterscheidung zwischen Eigennamen und
Gattungsnamen ist erstmals beim stoischen Grammatiker Dionysius Thrax (um 100 v. Chr.) mit dessen
Untergliederung von onoma (Namen) in onoma kyrion (eigentlicher Name) und onoma prosigorikon
(benennender Name) belegt. Ihr liegt Chrysipps Unterscheidung zwischen onoma (Namen) und proségoria
(Benennung) zugrunde. Vgl. S. MATTHAIOS, Kurion onoma. Zur Geschichte eines grammatischen Terminus, in:
P. SWIGGERS/A. WOUTERS (Hg.), Ancient Grammar. Content and Context, Leuven 1996, 55-77.

% Grundlegend hierzu K. ALLAN/K. BURRIDGE, Forbidden Words. Taboo and the Censoring of Language, NA,
Cambridge 2006, 125-143.Vgl. auBerdem G. vOoM BRUCK/B. BODENHORN (Hg.), An Anthropology of Names and
Naming, Cambridge 2006; insbesonders A. ITEANU, Why the Dead Do Not Bear Names. The Orokaiva Name
System, 51-72; sowie C. HUMPHREY, On Being Named and Not Named. Authority, Persons, and Their Names in
Mongolia, 157-176. Siehe aullerdem S.J. HARRISON, Stealing People’s Names. History and Politics in a Sepik
River Cosmology, Cambridge u.a. 1990, 52-62; C. GEERTZ, Person, Zeit und Umgangsformen auf Bali, in: DERS.,
Dichte Beschreibung. Bemerkungen zu einer deutenden Theorie der Kultur, Frankfurt a.M. 1983, 133-201; R.D.
ALFORD, Naming and Identity. A Cross-Cultural Study of Personal Naming Practices, New Haven 1988; S.
WILSON, The Means of Naming. A Social and Cultural History of Personal Naming in Western Europe, London
u.a. 1998; V. ALLETON, Les Chinois et la Passion de Noms, Paris 1993; bzw. J. GERHARDS, Die Moderne und
ihre Vornamen. Eine Einladung in die Kultursoziologie, Wiesbaden 22010.

“0 Siehe P. ADAMEK, A Good Son Is Sad if He Hears the Name of His Father. The Tabooing of Names in China

as a Way of Implementing Social Values, MSer 66, Sankt Augustin-Leeds 2015.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



weise der babylonische Kénig Nebukadnezzar nach der ersten Eroberung Jerusalems den
Davididen Mattanja als neuen Kénig von Judaa ein und dndert dessen Namen eigenmachtig in
,Zidkija« (2K&n 24,17).** Bei den Erzvétern im Ersten Testament ist es der Gott selbst, der
die Namensanderungen ausspricht (vgl. Gen 17,5; 32,29; 35,10). Wenn es nun um machtiber-
legene Gotter geht, ist eine menschenmogliche Umbenennung undenkbar. Besser tibt man sich
in ehrfiirchtiger Verschwiegenheit.** Nur dort wo Gotter ihrer eigenen Machtlosigkeit tiber-
fiihrt worden sind, kann man sich an deren Namen zu schaffen machen.

Wie andere auBereuropdische Kulturen kennt auch die chinesische Kultur keine metaphysi-
sche Trinitat bestehend aus ursprungszentrierter Kosmologie (Urprinzip), abstrahierender
Ontologie (Sein-Selbst) sowie epistemischer Ideologie (héchste Idee bzw. summum bonum).*?
Eine solche intelligible Dreieinigkeit hat Immanuel Kant mit seinem transzendentalen Gottes-
begriff zur Sprache gebracht: ,,Gott ist ens originarium, das Urwesen, welches der Ursprung
aller Dinge ist; und dieser Gott ist ens summum perfectissimum, daher ens entium*.** In Er-
mangelung einer solchen , trinitarischen* Gottesbegriffs kommen im Chinesischen die unter-
schiedlichen Namen Tranzhiz, Shén oder Shangdi zunachst einmal verschiedenen Namens-
tragern bzw. ,,Gottern gleich. Will man sie wechselseitig aufeinander beziehen, ohne einem
davon die Prioritat als Eigenname (hao) gegeniiber den anderen zu geben, bedarf es einer
gemeinsamen externen Referenz. Ein solcher Bezug ist nun der européische Gottesbegriff,
wie er Uber die christliche Mission in China ins Spiel gebracht worden ist. Da alle drei Namen
als chinesische Ubersetzung von ,,Gott* (bzw. Deus oder God) angesehen werden, scheinen
sie letztendlich denselben zu bezeichnen. Konsequenterweise hat denn auch die jesuitische
Japanmission auf die Ubersetzung des europaischen Gottesbegriffs verzichtet. Nachdem Franz
Xaver entdeckt hatte, dass der von seinem japanischen Fihrer Yajird vorgeschlagene Begriff
Dainichi (K H, ,,GroBe Sonne*) dem esoterischen Shingon-Buddhismus entstammte und fr
die christliche Lehre nicht anschlussfahig war, schuf er durch die Transkription des lateini-
schen ,,Deus* das japanische Lehnwort Daiusu (7 7 2) und vermied damit eine weitere
Term question.®

Beim Namen nennen

Obwohl die sogenannte Term question gemeinhin als chinesisches Sprachproblem verstanden
wird, liegt deren Ursprung im europaischen Gottesbegriff. Nicht die chinesische, sondern die
europaische Kultur hat ein ernsthaftes Problem in Sachen Gottesnamen bzw. Gottesbezeich-
nungen. Im Hinblick auf das biblische Zeugnis ist der artikellose Gottesbegriff eine Fehlbe-
zeichnung (misnomer). Wer von ,,Gott“ spricht, kann denjenigen nicht beim Namen nennen,

*! Siehe auBerdem 2Ko6n 23,34. Vgl. A.S. van der Woude, Art. sém (Name), THAT 2 (1976), 935-963, 943f; O.
EIRFELDT, Umnennungen im Alten Testament, in: DERS., Kleine Schriften 5, Tiibingen 1973, 68-76; bzw. Art.
Name, Change of, in: CH. PEARL (Hg.), The Encyclopedia of Jewish Life and Thought, New York 1996, 323.
%2 Zur altorientalischen Namensverschwiegenheit siehe E. BRUNNER-TRAUT, Anonymitat (der Gotter), LA 1
(1973), 281-291.

8 Zur Wendung ,,metaphysische Trinitit vgl. U.F. WODARzIK, Uber die metaphysische Trinitat Welt, Mensch
und Gott, in: G. ALMEIDA/V. V. ROHDEN/M. RUFFING/ R.R. TERRA (Hg.), Recht und Frieden in der Philosophie
Kants. Akten des X. Internationalen Kant-Kongresses 2, Berlin u.a. 2008, 817-830.

* Vorlesungen iiber Rationaltheologie, in: I. KANT, Gesammelte Schriften, Akademie-Ausgabe, Bd. 27, Zweite
Halfte, Zweiter Teil, Berlin 1972, 1240.

** Siehe M. RePP, Die Begegnung zwischen Europa und Ostasien anhand der Auseinandersetzungen um die
christliche Gottesvorstellung, NZSTh 45 (2003), 71-100, 73-76; bzw. G. SCHURHAMMER, Das kirchliche
Sprachproblem in der japanischen Jesuitenmission des 16. und 17. Jahrhunderts. Ein Stuck Ritenfrage in Japan,
Tokyo 1928 (Nachdr. 1965), 37-39. Vgl. aulerdem S. KAISER, Translations of Christian Terminology into
Japanese 16-19th Centuries. Problems and Solutions, in: J. BREEN/M. WiLLIAMS (Hg.), Japan and Christianity.

Impacts and Responses, New York 1996, 8-29.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 8 09.02.2018



der im Ersten Testament sich selbst als ,,Ich bin JHWH* (Ex 6,2 u.8.)*® zur Sprache gebracht
und im Neuen Testament sich als ,,der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus* (R6m
15,6; 2Kor 1,3) erwiesen hat. Aus dem brennenden Dornbusch heraus stellt sich dieser Gott
im Zwiegesprach mit Mose selbst namentlich vor:

Mose aber sagte zu dem Gott (ha’@lohim): ,,Wenn ich zu den Israeliten komme und ihnen sage:
Gottheit eurer Vater (’dlohe awotechdm) hat mich zu euch gesandt, und sie sagen zu mir: Was
ist sein Name?, was soll ich ihnen dann sagen? Da sprach Gottheit (’dlohim) zu Mose: Ich
werde sein, der ich sein werde. Und er sprach: So sollst du zu den Israeliten sprechen: Ich-
werde-sein hat mich zu euch gesandt. Und weiter sprach Gottheit zu Mose: So sollst du zu den
Israeliten sprechen: JHWH, Gottheit eurer Véter, Gottheit Abrahams, Gottheit Isaaks und
Gottheit Jakobs, hat mich zu euch gesandt. Das ist mein Name fiir immer, und dies mein
Gedachtnis von Generation zu Generation. (Ex 3,13-15)"

Der zur Sprache gekommene Name ist keine Benennung, sondern ein ganz besonderer Eigen-
name: Man kann ihn ansprechen, aber nicht (langer) phonetisch aussprechen. Als Tetragramm
JHWH lasst ER sich literarisch ins menschliche Gedéachtnis nehmen.*® Nur 1Hm allein kommt
dieser Name zu. Im Vorlbergehen ruft sich JHWH gegentber Mose auf dem Sinai als Solitér
in einer Tautologie selbst aus:

JHWH [ist] JHWH, ein barmherziger und gnadiger Gott (’e/), langmitig und von groler
Gnade und Treue, der Gnade bewahrt Tausenden, der Schuld, Vergehen und Siinde vergibt,
der aber nicht ungestraft lasst, sondern die Schuld der Vater heimsucht an Séhnen und Enkeln,
bis zur dritten und vierten Generation. (Ex 34,6f; vgl. 33,19).%

Genauer gesagt handelt es sich dabei um eine doppelte Tautologie: JHWH ruft aus, dass
JHWH JHWH ist. Damit wehrt ER Verbindungen mit Ortsnamen (Toponymen) ab, die ihn

“\/gl. W. ZIMMERLI, Ich bin Jahwe, in: DERS., Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsitze zum Alten Testament,
ThB 19, Miinchen 21969, 11-40; bzw. A.A. DIESEL, ,,Ich bin Jahwe*. Der Aufstieg der Ich-bin-Jahwe-Aussage
zum Schlusselwort des alttestamentlichen Monotheismus, WMANT 110, Neukirchen-VIuyn 2006, 95-118. Siehe
aullerdem R. RENDTORFF, Theologie des Alten Testaments. Ein kanonischer Entwurf, Bd. 2: Thematische Ent-
faltung, Neukirchen-VIuyn 2001, 168-170.

*"\vgl. O. KAISER, Der Gott des Alten Testaments. Wesen und Wirken, Theologie des Alten Testaments 2,
Gottingen 1998, 95-100.

“8 Genau betrachtet handelt es sich bei JHWH (bzw. YHWH) um eine Transliteration des hebraischen Tetra-
gramms M. Vgl. A.R. MULLER, Transkription, Transliteration, NBL 3 (2001), 914-916. Wenn im Folgenden
von dem NAMEN (in Kapitdlchen) die Rede ist, bezieht sich dieser ,,Name* analog zum HaSchem (vgl. Lev 24,11)
des orthodoxen Judentums auf das Tetragramm JHWH. Personal- und Possessivpronomen, die in Kapitalchen
wiedergegeben sind, z.B. ,,ER®, , IHM*, ,,DESSEN*, werden entsprechend der Buber-Rosenzweigschen Uberset-
zung des Alten Testamentes neben dem artikellosen ,,HERR* ebenfalls als Antonomasien fiir JHWH verwendet
(&hnlich wie im Gesangbuch der Evangelisch-reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz von 1998).
Vgl. F. ROSENZWEIG, Brief an Martin Goldner vom 23. Juni 1927, in: DERS., Briefe, hg. v. E. ROSENZWEIG,
Berlin 1935, 599-603; M. BUBER, Uber die Wortwahl in einer Verdeutschung der Schrift, in: DERS./F. ROSEN-
ZWEIG, Die Schrift und ihre Verdeutschung, Berlin 1936, 135-167, 162-165; bzw. H. Liss, Entkontextualisierung
als Programm: Die Bedeutung des géttlichen Namens bei Franz Rosenzweig und die pronominale ,,Er-Set-
zung“ des Tetragramms, in: K. HERRMANN/M. SCHLUTER/G. VELTRI (Hg.), Jewish Studies Between the Disci-
plines. Judaistik zwischen den Disziplinen, FS Peter Schéfer, Leiden u.a. 2003, 373-404. Im Ubrigen existiert
eine dhnliche Ldsung in chinesischen Bibellbersetzungen, wo bei den NAMENbezogenen Personalpronomen #
(-,DU“) und # (,,ER”) der Radikal % an Stelle des humanoiden Radikals ¢ vorangestellt wird. Vgl. dazu T.S.
FoLEY, Biblical Translation in Chinese and Greek: Verbal Aspect in Theory and Practice, Leiden 2009, XXII-
XXIV. In der Tradition der King-James-Version werden die NAMENbezogenen Personalpronomen im Englischen
mit den alten Formen ,,Thou* und ,,Thee* wiedergegeben.

* Zur Auslegung von Ex 34,5-9 vgl. K.H. MISKOTTE, Wenn die Gotter schweigen. Vom Sinn des Alten Testa-
ments, Minchen 1963, 395-401; bzw. E. ZENGER, Gott hat niemand je geschaut (Joh 1,18). Die christliche
Gottesrede im Angesicht des Judentums, BiKi 65 (2010), 87-93, 91; DERS., ,,Gott hat keiner jemals ge-

schaut“ (Joh 1,18). Die christliche Gottesrede im Angesicht des Judentums, in: E. DIRSCHERL ET AL. (Hg.),

Einander zugewandt. Die Rezeption des chrlstllch-Judlschen Dialogs in der Dogmatik, Paderborn 2005, 77-89.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



kultisch zu vereinnahmen suchen.”® Im ,,voriibergehenden* Namen kann JHWH menschli-
cherseits nicht auf ortsgebundene Machterweise hin fixiert werden, wie man dies von der
volksreligiosen Verehrung ortlicher Gnadenbilder und Gnadenfiguren, so z.B. ,,die schwarze
Maria von Otting®, her kennt. JHWH lasst sich nicht wirkungsbezogen in Lokalgottheiten
kultisch vervielfaltigen im Sinne eins Polyjahwismus. Nur dort wo JHWH selbst seinen
Namen wohnen lasst, darf es eine kultische Annaherung geben (vgl. Dtn 12,5.11 u.6.). Es gilt
der eindringliche Ruf: ,,Hore, Israel, JHWH, unser Gott, ist der einzige JHWH.* (Dtn 6,4)51

Ganz anders hingegen verhalt es sich mit den hebraischen Begriffen “el*? bzw. dlohim>
sowie mit dem griechische Begriff the6s*. Diese gelten wegen ihren Pluralformen als Gat-
tungsnamen (Appellativa), die als Pradikatsnomen fungieren konnen, wie beispielsweise in
folgender Selbstaussage: ,,Gott ("el) bin ich und nicht Mensch, heilig in deiner Mitte.« (Hos
11,9) Somit vermdgen sie eben nicht die Identitét desjenigen zu benennen, fur den das Tetra-
gramm ,,JHWH* (bzw. die Antonomasie ,,HERR®) steht.>® Zu Recht hat der judische Gelehrte
Moses Maimonides in seiner Schrift Dalalat alha’irin (Fuhrer der Unschllssigen) darauf
hingewiesen, dass ,,Allah* (arabisch ,,der Gott*) das Tetragramm als ,,abgesonderter

Name* (schem ha-m°férasch/nomen separatum) zukommt. Allein dieser Eigenname (schem
ha-m°jlichad) hat im Unterschied zu allen sonstigen verehrungswiirdigen Namen nichts mit
anderen gemein.*®

Alle Namen Allahs, die sich in den heiligen Schriften vorfinden, sind von Wirkungen
hergeleitet, und dies ist etwas, worin kein Geheimnis liegt. Eine Ausnahme bildet nur der
Name m: (Ihvh), welcher der Allah ausschlieRlich zukommende Name ist und deshalb Schem
hamm’phorasch genannt wird, und dies bedeutet, dass dieser Name das Wesen Allahs in einer
klaren, jede Gemeinschaft mit irgendeinem anderen Wesen ausschlieRenden Weise bezeichnet.
[...] Nur von dem Namen Thvh ist keine Ableitung bekannt, und an diesem hat auf3er Allah
niemand Anteil.”’

% Archéologisch lassen sich aus den Inschriften von Kuntillet ‘Adschrud jhwh $mrn (,Jahwe von Samaria“)
sowie jhwh tmn (,,Jahwe von Teman*) lokale Jahwe-Kulte wéahrend der israelitischen Konigszeit vermuten. Siehe
CH. UEHLINGER, Kuntillet ‘Agriid, NBL 2 (1995), 566-568; bzw. K. ScHMID, Differenzierungen und
Konzeptualisierungen der Einheit Gottes in der Religions- und Literaturgeschichte Israels, in: M. OEMING/DERS.
(Hg.), Der eine Gott und die Gotter. Polytheismus und Monotheismus im antiken Israel, AThANT 82, Zirich
2003, 11-38.19-28.

51 zur Ubersetzung siehe M. ROSE in Erklart — Der Kommentar zur Ziircher Bibel 1, Zirich 22011, 417. Zur
Frage wie ’'ehad zu Ubersetzen ist — ob als ,,einzig(er)“ oder ,,allein“ im Sinne eines Monotheismus — vgl. O.
KEEL, Die Geschichte Jerusalems und die Entstehung des Monotheismus 1, Géttingen 2007, 583-590.

2V/gl. E. OTTO, El, NBL 1 (1991), 507f; W.H. SCHMIDT, e/, THAT 1 (1971), 142-149; bzw. W. HERRMANN, El,
DDD (21999), 274-280. Dies schlie3t nicht aus, dass in keilalphabetischen Texten aus Ugarit ein ,,E1“ als
Oberhaupt des lokalen Pantheons vorgestellt wird. VVgl. O. LORETZ, Ugarit und die Bibel. Kanaandische Gotter
und Religion im Alten Testament, Darmstadt 1990, 66-73; bzw. P. XELLA, El, RGG* 2 (1999), 1188-1190.

¥ Vgl. H. VORLANDER, Elohim, NBL 1 (1991), 526f; W.H. SCHMIDT, “Iohim, THAT 1 (1971), 153-167; bzw. K.
VAN DER TOORN, God (1), DDD (%1999), 352-365.

>*\gl. P.W. VAN DER HORST, God (I1), DDD (?1999), 365-369.

% Zur Unterscheidung zwischen Eigen- und Gattungsname im Hinblick auf Ex 3,15 siehe ABRAHAM IBN ESRAS
langer Kommentar zum Buch Exodus, eingeleitet, (ibersetzt und kommentiert von D.U. RoTTZOLL, Bd. 1:
Parascha Schemot bis Beschalach (Ex 1-17), SH 17/1, Berlin-New York 2000, 77-85.

% Dux dubitantium (Dalalat alha irin) lib. 1, cap. 61. Vgl. Mose BEN MAIMON, Fiihrer der Unschliissigen. Erstes
Buch, Ubers. A. WEIR, PhG 184a, Leipzig 1923, 221-227. Die Wendung ,,abgesonderter Name* (schem
hamm®phorasch) geht auf das rabbinische Judentum zuriick. Vgl. W. BACHER, Shem Ha-Meforash, JE 11 (1905),
262-264. G. BADERs Diskussion des maimonidischen Gedankenganges in Die Emergenz des Namens (HUT 51,
Tibingen 2006, 65-69) greift darin zu kurz, dass er sich nicht auf die arabische Originalfassung, sondern auf die
spatere lateinische Ubersetzung Dux dubitantium bezieht.

" Mose BEN MAIMON, Fiihrer der Unschliissigen, 221-223.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 10 09.02.2018



Martin Luther schlieRlich fihrte die handschriftliche Tradition der nomina sacra® in den
Buchdruck ein, indem er in seiner Bibelubersetzung das Tetragramm mit Grof3buchstaben als
,,HERR* wiedergab. In seiner Vorrede zum Alten Testament von 1523 erklart er dies wie folgt:

Es soll auch wissen, wer diese Bibel liest, dass ich mich befleiligt habe, denjenigen Namen
Gottes, den die Juden Tetragrammaton heifen, mit grof3en Buchstaben auszuschreiben, ndm-
lich so: HERRE, und den andern, den sie Adonai heiRen, zur Hélfte mit grof’en Buchstaben,
namlich so: HErr. Denn unter allen Namen Gottes werden diese zwei allein dem rechten,
wahren Gott in der Schrift zugeeignet; die andern aber werden oft auch den Engeln und
Heiligen zugeschrieben.”

In der Bibel ist nicht etwa vom ,,Namen Gottes* oder gar von ,,Gottesnamen*, sondern primar
vom ,,Namen des HERRN (sem jhiwh)“ die Rede. Die Wendung ,,Name des HERRN* findet sich
88-mal in der Bibel, wihrend ,,Name des Gottes* nur in Dan 2,20 (auf Aramaisch, nicht aber
LXX); Ps 69,31; Rom 2,24; 1Tim 6,1; sowie moglicherweise in Offb 16,9 erscheint.® Ahn-
lich ist im Ersten Testament in Bezug auf Israel vom ,,VVolk des HERRN (‘am jhwh)“ (Num
11,29; Dtn 27,9; 2Sam 1,12 u.6.) und nicht etwa vom ,,Gottesvolk* bzw. dem ,,Volk Got-
tes die Rede (Ausnhahmen in Ri 20,2 und 2Sam 14,13).%

Gottliche Anonymitat und Polyonymitat

Dass nun im europdischen Kontext scheinbar selbstverstandlich von dem oder den ,,Namen
Gottes die Rede ist, verdankt sich wesentlich der spatantiken Schrift ,,\Von den goéttlichen
Namen‘ (De divinis nominibus) des Pseudo-Dionysius Areopagita, wo dieser von einer
essentiellen Namen- bzw. Begriffslosigkeit ,,Gottes* ausgeht:

Jeglicher Denktétigkeit ist das lber alles Denken erhabene Eine unausdenkbar, jeglicher Rede
ist das alle Rede Ubersteigende Gute unaussprechlich, jene Einheit ndmlich, welche jeder
Einheit Einheitlichkeit verleiht, jene Uberwesentliche Wesenheit, jene keiner Vernunft

% Zur handschriftlichen Praxis der nomina sacra in der Alten Kirche siehe L.W. HURTADO, The Earliest Chris-
tian Artifacts. Manuscripts and Christian Origins, Grand Rapids 2006, 95-134; bzw. DERS., The Origin of the
Nomina Sacra. A Proposal, JBL117 (1998), 655-673.

* M. LUTHER, Das schéne Confitemini, Calwer Luther-Ausgabe 7, Miinchen-Hamburg 1967, 51 (WA DB 8,30).
Vgl. Christoph Walters Kommentar von 1563 zur Orthographie der Wittenberger Lutherbibeln, in: M. LUTHER,
Die gantze Heilige Schrifft Deudsch 1545, hg. v. H. VoLz, Anhang und Dokumente, Minchen 1972, 273*f. Vgl.
weiterhin H. AsSeL, Gottesnamen und Kernstellen in Luthers Bibellibersetzung 1545. Eine systematisch-theo-
logische Perspektive, in: M. LANGE/M. ROSEL (Hg.), »Was Dolmetschen fur Kunst und Arbeit sei«. Die Luther-
bibel und andere deutsche Bibellibersetzungen, Stuttgart-Leipzig 2014, 107-135. Siehe auBerdem M. FLACIUS
ILLYRICUS, De Jesu, nomine Christi servatoris nostri proprio, contra Osiandrum. De lehova homine veri Dei
proprio, Wittenberg 1552: ,,non esse nomen appelatiuum, nec temere quemuis Deum significare, sed esse propri-
um nomen lIsraelitico Dei.* (4v). Hierzu T.J. WENGERT, Defending Faith. Lutheran Responses to Andreas Osian-
der's Doctrine of Justification, 1551-1559, Tiibingen 2012, 120-122.

% Hieronymus spricht im Prologus galeatus vom ,,nomen Domini tetragrammaton* (Biblia Sacra Iuxta Vulgatam
Versionem, Stuttgart 1983, 364). In seinem Brief Ad Marcellam (Epistulae 2,25,1) hingegen fuhrt Hieronymus
zehn verschiedene Namen auf, mit denen ,,Gott* bei den Hebrdern angerufen wird (de decem Nominibus, quibus
apud Hebraeos Deus vocatur) und nennt dabei das unaussprechliche Tetragrammaton als neunten Namen. Vgl.
ISIDORUS VON SEVILLA, Etymologiae VI11,1,1-18; bzw. W. SCHMIDT-BIGGEMANN, Philosophia perennis.
Historische Umrisse abendl&ndischer Spiritualitat in Antike, Mittelalter und Friher Neuzeit, Frankfurt a.M. 1998,
97-128. Vgl. auerdem W. SCHMIDT-BIGGEMANN, Geschichte der christlichen Kabbala, Clavis Pansophiae 10,1-
4, Stuttgart-Bad Canstatt 2012-2015.

81 v/gl. N. LOHFINK, Beobachtungen zur Geschichte des Ausdrucks ‘am yhwh, in: H.W. WOLFF (Hg.), Probleme
biblischer Theologie (FS G. von Rad), Miinchen 1971, 275-305, 275f. Im Neuen Testament ist nur in 1Petr 2,10
sowie in Hebr 4,9 bzw. 11,25 explizit vom ,,Volk (des) Gottes“ die Rede. Wenn im Wissenschaftlichen Bibel-
lexikon im Internet (http://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/) ein Artikel ,,Gottesvolk (AT) verzeichnet ist,

wird die NAMENSbindung ignoriert.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 11 09.02.2018



zugéngliche Vernunft und jenes durch kein Wort auszudriickende Wort, ein Nichtwort, ein
Nichtwissen, ein Nichtname, alles das nach keiner Art von dem, was ist; Grund des Seins fur
alle Dinge und doch selbst nicht seiend, weil Uber alle Wesenheit erhaben und so beschaffen,
wie es nur selbst eigentlich und wissend tiber sich Kunde geben méchte.®

Dionysius bezieht sich damit nicht auf das biblische Zeugnis, sondern auf die apophatische
Theologie des Neuplatonismus.®® 1hm ist die lateinischsprachige ,,negative Theologie* gefolgt,
wie zum Beispiel bei Nikolaus von Kues, der in seine Uberlegungen das hermetische Schrift-
tum miteinbezieht®

Es ist ja einleuchtend, dass kein Name eigentlich dem Gréfiten angemessen sein kann, da es
das schlechthin GroRte ist, zu dem nichts in Gegensatz tritt. Alle Namen sind namlich auf-
grund einer gewissen Besonderheit in der verstandesméaiigen Erfassung den Dingen zugelegt,
auf der die Unterscheidung der einen vom anderen beruht. Wo jedoch alles eines ist, da kann
es keinen besonderen Namen geben. Hermes Trismegistos sagt darum mit Recht: ,Da Gott die
Gesamtheit der Dinge ist, so gibt es keinen ihm eigenen Namen, miisste doch Gott sonst mit
jeglichem Namen benannt werden oder alles mit seinem Namen. Er umgreift ja in seiner
Einfachheit die Gesamtheit aller Dinge. Gemal seinem eigentlichen Namen — der fir uns als
unaussprechbar gilt und das Tetragramm ist, d. h. aus vier Buchstaben besteht, und der deshalb
eigentimlicher Name ist, weil er Gott nicht zukommt gemal irgendeiner Beziehung zu den
Geschdpfen, sondern geméaR seinem eigenen Wesen — miisste man ihn deuten als ,Einer und
Alles® oder ,Alles in Eins‘, was noch besser ist. So haben wir oben die grofite Einheit gefun-
den, die dasselbe ist wie ,Alles in Eins‘. Freilich noch geméafier und zutreffender als ,Alles in
Eins® erscheint der Name ,die Einheit*. Deshalb sagt der Prophet, dass ,an jenem Tage Gott

%2 Dionysius Areopagita, De divinis nominibus 1,1 (zitiert nach Des heiligen Dionysus Areopagita angebliche
Schriften tiber ,,Gottliche Namen®, iibers. J. STIGLMAYR, BKV, 2. Reihe, Bd. 2, Kempten u.a. 1933, 20f). Vgl.
CH. SCHAFER, The Philosophy of Dionysius the Areopagite. An Introduction to the Structure and Content of the
Treatise ,On the Divine Names’, PhAnt 94, Leiden u.a. 2006, 66-74; bzw. B. SUCHLA, Wahrheit Uber jeder
Wahrheit. Zur philosophischen Absicht der Schrift ,,De divinis nominibus* des Dionysius Areopagita, ThQ 176
(1996), 205-217. Zur gottlichen Anonymitéat bzw. Polyonymitét siehe auerdem EUSEBIUS VON CAESAREA,
Historia ecclesiastica V,1,52; CLEMENS VON ALEXANDRIEN, Stromateis 5,12,81,5-82,4; THEOPHILUS VON
ANTIOCHIEN, Ad Autolycum 1,3,4; GREGOR VON NAZIANZ, Orationes 30,17; GREGOR VON NYSSA, Contra
Eunomium 1,42 (PG 45, 1108); JOHANNES CHRYSOSTOMOS, Hom In Hbr. 2,2; (ps.-)JusTIN, Cohort. ad gent. 21;
JusTIN, 1 Apol. 10,1; 61,11; DERs., 2 Apol. 6,1-3; MINUCIUS FELIX, Octavius 18,10. Vgl. L.F. MATEO-SECO,
Divine Names, in: DERS./G. MASPERO, The Brill Dictionary of Gregory of Nyssa, ibers. S. CHERNEY, Leiden u.a.
2010, 237-244. Vgl. aulRerdem I. RAMELLI, Name, Encyclopedia of Ancient Christianity 2, Downers Grove
22013, 862-866, 865; bzw. H. BIETENHARD, onoma, ThWNT 5 (1954), 242-283, 248f.

% S0 beispielsweise PLOTIN, Uber das Gute oder das Eine (Enneaden V1,9,5,33-35). Vgl. dazu J. HALFWASSEN,
Plotin und der Neuplatonismus, Miinchen 2004, 43-49; bzw. DERs., Neuplatonismus und Christentum, in: CH.
SCHAFER (Hg.), Kaiser Julian ,Apostata‘ und die philosophische Reaktion gegen das Christentum, Berlin-New
York 2008, 1-15.

% Im Traktat ,,Asclepius“ des Corpus Hermeticum kommt Hermes Trismegistos im 20. Kapitel mit der Lehre
einer gottlichen Anonymitat bzw. Polyonymitéat zu Wort: ,,Der Schopfer ist namenlos oder trigt jeden Namen,
weil er ja einer und alles ist, so daR man entweder alles mit seinem Namen oder ihn selbst mit dem Namen von
allem benennen muB.* (zitiert nach C. CoLPE/J. HOLZHAUSEN, Das Corpus Hermeticum Deutsch, Teil 1: Die
griechischen Traktate und der lateinische ,Asclepius‘, Stuttgart-Bad Cannstatt 1997, 280.) Schon LAKTANZ
berichtet in seinen Divinae institutiones (inst. 1 6,4) (iber Hermes Trismegistos’ Lehre: ,,Dieser [sc. Trismegistos]
hat Blcher geschrieben, und zwar viele, die sich auf die Erkenntnis der gottlichen Dinge beziehen, in denen er
die Erhabenheit des héchsten und einzigen Gottes spricht und ihn mit demselben Namen wie wir bezeichnet:
Herr und Vater. Und damit nicht einer nach seinem Namen frage, hat er gesagt, er sei ,namenlos*, weil er keines
Eigennamens bedrfe, selbstverstdndlich wegen eben dieser seiner Einzigkeit. Dies sind seine eigenen Worte:
,Gott ist einer, der Eine aber bedarf keines Namens, denn der Seiende ist namenlos (anonymos).** (zitiert nach C.
CoLPE/J. HOLZHAUSEN, Das Corpus Hermeticum Deutsch, Teil 2: Exzerpte, Nag-Hammadi-Texte, Testimonien,

Clavis pansophiae 7/2, Stuttgart-Bad Cannstatt 1997, 572)
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



Einer sein wird und sein Name das Eine‘, und an anderer Stelle ,Hore Israel (das bedeutet
,der, welcher Gott mittels der Vernunft erschaut®), dein Gott ,ist Einer<.%

Die gottliche Anonymitat ist bereits in der antiken Gnosis vorgedacht worden, wenn es im
valentianischen Tractatus Tripartitus heif3t:

,,Keiner der Namen, die man kennt oder die man nennt oder die man sieht oder die man fiihlt —
keiner von ihnen ist passend fiir ihn, auch wenn sie tberaus gldnzend, ehrend und herrlich sind.
Vielmehr kann man diese zwar aussprechen ihm zu Ehren und zum Ruhme nach der Fahigkeit
eines jeden aus dem Kreise derer, die ihn preisen. Ihn selbst aber, wie er ist und wie er sich be-
findet und wie er aussieht, kann kein Verstand erkennen, und kann keine Rede beschreiben

und kann kein Auge sehen, und kann kein Kdrper flihlen — wegen seiner unaufspirbaren

Grofe und %giner unerreichbaren Tiefe und seiner unermesslichen Héhe und seiner unfassba-
ren Weite.*

HERR, Gott und Zebaot

Folgt man an Stelle einer griechischen Ontotheologie dem biblischen Zeugnis, so existiert
kein vorgedachter, anonymer ,,Gott“, der mit unterschiedlichen Namen (unzutreffend) benannt
werden kann. Stattdessen muss ,,Gott“ als Appellativum auf SEINEN Eigennamen bezogen
werden, wie dies in der Bibel auf drei verschiedene Weisen geschieht:

a) als enge Apposition via Beinamen (Kognomen) — ,,HERR Gott” (z.B. Gen 2,4b-3,24),%
b) als lockere Apposition — ,,HERR, der Gott Israels“ (z.B. Ex 5,1), oder aber
c) als Pradikatsnomen — ,,HERR ist (der) Gott* (z.B. Dtn 4,35.39; 1K6n 18,39)

Gerade der pradikative Bezug verdient besondere Beachtung, lasst sich doch eine Umkehrung
von Subjekt und Pradikatsnomen in der Bibel nicht finden —,,Gott* bzw.

,Gottheit ("dlohim)® ist nicht JHWH, andernfalls ware Moses Israelanrede bedeutungslos:
,,Welche groRe Nation hatte Gotter (*dlohim), die ihr so nahe sind wie uns JHWH, unser Gott
(*dlohenu), so oft wir zu ihm rufen?* (Dtn 4,7)% Ebenso ist in deutschsprachigen Bibeln die
Wendung ,,Gott der Herr* — sie geht auf Martin Luther zurtick — in den meisten Fallen als
Fehlibersetzung von jhwh “alohim anzusehen, wird doch damit der NAME zur Apposition
degradiert.”® Korrekter ware in jedem Fall die zugegebenermaBen frommlerisch klingende
Wendung ,,HERR Gott*.

% NikoLAUS VON KUES, De docta ignorantia / Die belehrte Unwissenheit, iibers. und mit Vorwort und
Anmerkungen vers. von P. WILPERT, Hamburg 1993, Bd. I, Kap. 24., Seite 97-99. VVgl. W. BEIERWALTES, Der
verborgene Gott. Cusanus und Dionysius, Trier 1997.

8 NHC 1,5,2-23, zitiert nach H.-M. SCHENKE/U. U. KAISER/H.-G. BETHGE (Hrsg.), Nag Hammadi Deutsch. NHC
I-XI11, Codex Berolinensis 1 und 4, Codex Tchacos 3 und 4, Studienausgabe, Berlin 32013, 39.

%7 In der LXX wird die Wendung JHWH ‘ilohim gewdhnlich mit HoThe6s wiedergegeben. Zur Unterscheidung
zwischen enger und lockerer Apposition siehe G. HELBIG/J. BusCHA, Deutsche Grammatik. Ein Handbuch fur
den Auslénderunterricht, Berlin u.a. 2001, 510-515.

% Da es sich bei “dlohim sich um einen Hoheitsplural (pluralis excellentiae) handelt (vgl. W. GESENIUS/E.
KAUTZzSCH, Hebraische Grammatik, Leipzig 81909, §124q), kann dieser nicht einfach mit ,,Gott* ibersetzt
werden. So zu Recht O. KAISER, Der Gott des Alten Testaments. Wesen und Wirken, Theologie des Alten
Testaments 2, Gottingen 1998, 97. Im Unterschied zu el erscheint 'dlohim in constructus-Verbindungen nicht
als Lokalgottheit.

% Siehe K.H. MiskoTTE, Wenn die Gotter schweigen, 130-132; bzw. H. RosIN, The Lord is God. The
Translation of the Divine Names and the Missionary Calling of the Church, Amsterdam 1956, 34-54. In Ps
118,27 ist freilich von ,, el jhwh* die Rede, in Ps 50,1 sogar dreigliedrig von ,, el ‘dlohim jhwh* und in Jos 22,22
schliellich sechsgliedrig von ,,’el “dlohim jhwh el *dlohim jhwh*.

" Hingegen sind sowohl in der lateinischen Vulgata als auch in der englischen King James Version die richtige

Abfolge von NAMEN und Beinamen eingehalten. Es ist das besondere Verdienst der neuen Ziircher Ubersetzung
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 13 09.02.2018



Ein weiteres Beispiel einer Fehllibersetzung betrifft die Wendung jhwh s°ba ’ot. Diese hat
Martin Luther in seiner Ubersetzung mit ,,HERR Zebaot“ — in Entsprechung zur Septuaginta
(kyrios sabaoth — vor allem in 1Sam und Jes) —korrekt wiedergegeben hat. In Luthers Uber-
setzung gilt ,,Zebaoth“ zu Recht als Beiname bzw. enge Apposition zum NAMEN. Hingegen ist
in der Zircher Bibel vom ,,HERRN der Heerscharen®, sowie in der revidierten Einheitsiiberset-
zung vom ,,HERRN der Heere* die Rede, analog zum englischsprachigen ,,Lord of Hosts. Beli
diesen Ubersetzungen wird jedoch durch das jeweilige Genetivattribut der NAME als Gat-
tungsname entstellt. Unabhangig davon ob jhwh s°ba ‘ot als Constructus-Verbindung oder aber
s°bad’ot als enge Apposition zu lesen ist, muss im Deutschen s°ba ‘ot als titularer Beiname
wiedergegeben werden.” So (ibersetzen Martin Buber und Franz Rosenzweig jhwh s¢ba ‘¢ in
zutreffender Weise mit ,,ER der Umscharte.”?

,Gott” und ,,der Gott”

Ist erst einmal das Verhaltnis des Appellativums ,,Gott* zum NAMEN geklart, kann erklart
werden, was es mit “alohim (bzw. HoTheds) als Aussagesubjekt im Alten Testament auf sich
hat. Hier handelt es sich nicht etwa um einen Gottesnamen, als vielmehr um eine Antonoma-
sie (,,an Stelle des Namens”), eine rhetorische Wendung, bei der ein Gattungsname an die
Stelle eines Eigennamens tritt.”® Der Beiname “alohim ist also so sehr mit dem NAMEN ver-
bunden (jhwh “@lohim), dass er auch an die Stelle des NAMENS treten kann, ohne diesen damit
jedoch zu ersetzen oder umzubenennen.”* So heift es denn auch im Buch Exodus: ,,Und der
Gott ("alohim/HoTheds) sprach weiter zu Mose: So sollst du zu den Israeliten sagen: HERR
(JHWH), der Gott eurer Vater, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks, der Gott Jakobs, hat
mich zu euch gesandt. Das ist mein Name auf ewig, mit dem man mich anrufen soll von
Geschlecht zu Geschlecht.”(3,15) Der zu Mose spricht gibt sich in seinem solitaren Namen
(vgl. Sach 14,9) und nicht etwa durch den Gattungsname ,,Gott ("alohim) zu erkennen.” Wo

von 2007 (anders als die revidierte Einheitstibersetzung 2017), die Fehllbersetzung im Deutschen — wenn auch
mit Ausnahmen, so z.B. Ps 84,12; Ex 9,30 bzw. Offb 1,8 — korrigiert zu haben. Allerdings findet sich dafiir in
der Ziircher Bibel eine andere Fehliibersetzung, wenn dort ,,JHWH ’ddonaj*“ (so z.B. Ps 109,21; Ps 141,8) bzw.

,, adonaj JHWH* (z.B. Jes 28,16; Am 3,11) generell mit ,,Gott mein HERR“ wiedergegeben werden Damit wird
der falsche Eindruck erweckt, man kdnne im biblischen Sinne von einem Namen Gottes sprechen. In Ps 140,8
hingegen tibersetzt die Ziircher Bibel ,,JHWH ’‘ddonaj* in zutreffender Weise mit ,,HERR, mein Herr*. Ebenso
wird in Gen 15,2.8 ,, ‘ddonaj JHWH® mit ,,Herr, HERR“ wiedergegeben, wohingegen der masoretischen Text

,, ddonaj 'dlohim® liest.

™ S0 M. GORG, Zebaot, NBL 3 (2001), 1174f. Vgl. auBerdem H.W. JUNGLING, Zebaot, LThK® 10 (2001), 1389-
1391; A.S. van der Woude, saba’, THAT 2 (1976), 498-507, 502-507; bzw. T.N.D. METTINGER, Yahweh
Zebaoth, DDD (*1999), 920-924.

2 F. HARTENSTEIN, Die Geschichte JHWHSs im Spiegel seiner Namen, in: I.U. DALFERTH/PH. STOELLGER (Hg.),
Gott Nennen. Gottes Namen und Gott als Name, RPT 35, Tiibingen 2008, 73-95, 83.

" Siehe L. DREws, Antonomasie, HWR 1 (1992), 753f; bzw. H. LAUSBERG, Handbuch der literarischen Rhetorik.
Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, Stuttgart #1990, 300-302.

™ Ahnlich verhélt es sich auch mit Aristoteles und dem Kognomen philosophus in der Scholastik. Wenn Thomas
von Aquin in seiner Summa Theologiae den Namen ,,Aristoteles” unerwéhnt lasst und stattdessen vom philoso-
phus spricht, ersetzt diese Antonomasie nicht etwa ,,Aristoteles. Vielmehr zeigt die Verwendung des Gattungs-
namens philosophus an, dass die Wirkung seines (Euvres so Uberwaltigend ist, dass jeder Scholastiker ihn als den
Philosophen schlechthin anzuerkennen weil3. Zum unmarkiert-determinierten Gebrauch von Titeln siehe E.
BLUM, Der vermeintliche Gottesname ,Elohim‘, in: I.U. DALFERTH/PH. STOELLGER (Hg.), Gott Nennen. Gottes
Namen und Gott als Name, RPT 35, Tuibingen 2008, 97-119.108-110.

™® F. ROSENZWEIG, Der Stern der Erlésung, Frankfurt a.M. *1993, 208f. Vgl. auBerdem G. VON RAD, Theologie
des Alten Testaments 1, Miinchen 1961, 181-188; R. RENDTORFF, Theologie des Alten Testamentes. Ein
kanonischer Entwurf, Bd. 2, Neukirchen-VIuyn 2001, 160-170; A. STOCK, Poetische Dogmatik — Gotteslehre. 2.
Namen, Paderborn u.a. 2005, 71-91; DERS., Herr und Gott. Anredeprobleme, in: Arbeitsstelle Gottesdienst 22 (2-
2008), 4-16; bzw. G.H. vaN KOOTE (Hg.), The Revelation of the Name YHWH to Moses. Perspectives from

Judaism, the Pagan Graeco-Roman World, and Early Chrlstlanlty, Leiden 2006.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



nun in der Septuaginta der Begriff the6s auf IHN angewandt wird, geschieht dies in aller Regel
tiber den bestimmten Artikel ho (,,der),”® so wenn es am Anfang des Dekalogs in wortlicher
Ubersetzung heiRt: ,,Ich bin HERR (KYRI0S), der Gott deiner (ho theds sou), der ich dich aus
Agyptenland, aus Knechtschaftshaus herausgefiihrt habe. Es seien dir nicht andere Goétter
(theoi héteroi) vor mir.” (Ex 20,2f LxX) Der bestimmte Artikel ho deutet an, dass ER ein
besonderer Gott ist, auf den gezeigt werden kann — nicht etwa Gottheit (theozes/deitas) im
Allgemeinen. Andernfalls hatte Mose sich ja nicht davor gefiirchtet, diesen Gott anzuschauen,
der sich ihm als ,,der Gott deines Vaters, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott
Jakobs” vorgestellt hat (Ex 3,6). Ebenso wird im griechischen Neuen Testament in der Regel
der determinierte Gattungsname HoTheos als Aussagesubjekt angefiihrt.”” Besonders konse-
quent ist hierbei das Buch der Offenbarung, findet sich doch dort nicht eine einzige Stelle, wo
der Gattungsname Theos ohne Definitartikel angefiihrt wird.” Wenn in den Praskripten des
Corpus Paulinum artikellos vom Theos Patér (hamaon) die Rede ist’®, so ist diese Wendung als
Antonomasie zu lesen. Die gangigen deutschen Ubersetzungen ,,Gott, der Vater bzw. ,,Gott,
unser Vater* (LU, ZURCHER, EU und andere) entstellen diese Antonomasie, indem ,,Gott* als
vermeintlicher Eigenname und ,,Vater* als appellativer Beiname bzw. lockere Apposition
missverstanden werden.

Wie kommt es nun, dass im européischen Kulturkreis — nicht nur im Deutschen — der
Gattungsname ,,Gott* ohne Definitartikel als Aussagesubjekt angefiihrt wird, ohne dass die
damit verbundene semantische Entstellung wahrgenommen wird? Die Antwort darauf ist
vergleichsweise einfach: Die meisten europdischen Bibellbersetzungen basieren letztlich auf
der lateinischen Vulgata, selbst dort wo sie als Direktubersetzung aus dem Hebraischen bzw.
dem Griechischen ausgewiesen sind. Da das Lateinische weder bestimmte noch unbestimmte
Artikel kennt, kann Deus sowohl sich als Aussagesubjekt auf einen bestimmten Gott beziehen
als auch gattungsbezogenes Pradikatsnomen sein. Wird jemand als ,,Gott” pradiziert, heif3t
dies, dass dieser zur Gattung ,,Gott” gehort und damit tiber gottliche Eigenschaften verfiigt,
ahnlich wie jemand, der als ,,Mensch* bezeichnet wird, eben zur Gattung Homo sapiens
gehort. Fallt die Rede auf ,,Gott™, ist damit die Gattungslogik angesprochen: Was ist ,,Gott*,

"® Bereits Philo von Alexandrien hat darauf hingewiesen, dass der Definitartikel konstitutiv ist (Philo somn.
1,229f). Vgl. R. WILLIAMSON, Jews in the Hellenistic World. Philo, Cambridge u.a. 1989, 123f; bzw. F. SIEGERT,
Der Logos, ,,lterer Sohn“ des Schopfers und ,,zweiter Gott“. Philons Logos und der Johannesprolog, in: J.
FREY/U. SCHNELLE (Hg.), Kontexte des Johannesevangeliums. Das vierte Evangelium in religions- und
traditionsgeschichtlicher Perspektive, WUNT 175, Tlibingen 2004, 277-293.285f. In der neuen Septuaginta
Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Ubersetzung (hg. v. M. KARRER/W. KRAUS, Stuttgart
2009) bleibt dennoch der Definitartikel uniibersetzt, obwohl gerade diese Ubersetzung es sich zur Aufgabe
gemacht hat, ,,.Spracheigentiimlichkeiten der Septuaginta zu erhalten bzw. abzubilden* (S. XX). Gleiches gilt
auch fur A. PIETERSMA/B.G. WRIGHT (Hg.), A New English Translation of the Septuagint, New York u.a. 2007;
bzw. fiir S.A. BRAYFORD, Genesis, Septuagint Commentary Series, hg. v. S.E. PORTER, R.S. HESS u. J. JARICK,
Leiden u.a. 2007.

"7 Siehe F. BLASS/A. DEBRUNNER, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, bearb. v. F. REHKOPF,
Gottingen #1975, § 254, S. 204f. Als Ausnahmen gelten unter anderem Mk 12,27par; Rém 8,33b; 2Kor 1,21;
2Kor 5,19; sowie Phil 2,13. Johann Gerhard erdrtert in seinen Loci Theologici, Loc. I, Cap 2, 88 15f die Frage
eines Bedeutungsunterschieds zwischen ,,theos* und ,,HoTheos*.

® Anders hingegen Gregor von Nazianz in seinen Orationes theologicae, wo — auBer bei Schriftzitaten — theos in
der Regel ohne Definitartikel angefuhrt wird. Vgl. GREGOR VON NAzIANZ, Orationes theologicae. Theologische
Reden, hg. u. Ubers. v. H.J. SIEBEN, FChr 22, Freiburg i.Br. u.a. 1996. Wegen seinen essentiellen Gottesreden ist
Gregor von Nazianz vom Konzil von Chalcedon zu Recht als ho the6logos tituliert worden. Dem gegeniber folgt
Basilius von Césarea (wie auch Origenes) der biblische Artikelverwendung und weif in De Spiritu sancto 6,14
treffend zwischen ,,ho Theos kai Pater® und ,,ho Yios kai Theos* zu unterscheiden (BASILIUS VON CASAREA,
Uber den Heiligen Geist, tibers. von H.J. SIEBEN, FC 12, Freiburg u.a. 1993, 104). Man darf annehmen, dass die
artikellose und damit abstrakte Gottrede sich wesentlich dem neuplatonischen Denken des Einen verdankt.

" Rém 1,7; 1Kor 1,3; 2Kor 1,2; Gal 1,1.3; Eph 1,2 Phil 1,2; Kol 1,2; 1Th 1,1; 2Th 1,1; 1Tim 1,2; 2Tim 1,2; Tit
1,4; Phim 3; vgl. Phil 2,11; Eph 6,23; 1Petr 1,2 — im Unterschied zu 1Kor 15,24; 2Th 2,16; Kol 3,17; Eph 5,20.
Teuffel - NAMENSgedéchtnis statt Gottdenken 15 09.02.2018



wie l&sst er sich definieren? Darin unterscheidet sich ,,Gott von einem Eigennamen, dessen
Aufruf zur anspruchsvollen Frage fihrt: ,,Wer ist er?«

In der Etymologie des neuhochdeutschen ,,Gott* kommt die Gattungslogik zur Sprache. Als
Verbalsubstantiv, das das Ergebnis einer Verbalhandlung bezeichnet (nomen rei actae), l&sst
sich ,,Gott* entweder auf das Angerufene oder aber auf das Gegossene (im Sinne einer Opfer-
gabe) zuriickfithren.® Gétter sind also im urspriinglichen Sinne Wesen, die angerufen oder
denen eine Opfergabe dargebracht werden.®! Die Etymologie diskreditiert ,,Gott. Unter dem
Anspruch des ersten Gebots ,,Du sollst keine anderen Goétter haben neben mir* (Ex 20,3) wird
,,Gott“ zum religiosen Problembegriff. Daher definiert Martin Luther im GrolRen Katechismus
den Gattungsname ,,Gott* wie folgt:

Ein Gott heiRet das, dazu man sich versehen soll alles Guten und Zuflucht haben in allen
Noten. Also daf? einen Gott haben nichts anders ist, denn ihm von Herzen trauen und gl&uben;
wie ich oft gesagt habe, daf3 alleine das Trauen und Glauben des Herzens machet beide, Gott
und Abegott. Ist der Glaube und Vertrauen recht, so ist auch Dein Gott recht, und wiederiimb,
wo das Vertrauen falsch und unrecht ist, da ist auch der rechte Gott nicht. Denn die zwei
gehoren zuhaufe, Glaube und Gott. Worauf Du nu (sage ich) Dein Herz héngest und verléssest,
das ist eigentlich Dein Gott.*

Dass nun Deus bzw. ,,Gott* im absoluten Sinne auRerhalb einer solchen pragmatischen
Gattungslogik verstanden (und damit letztlich das erste Gebot eliminiert) wird, basiert auf
einem metaphysischen Gottdenken, wie es beispielsweise Thomas von Aquin ausspricht: ,,.Der
Name ,Gott* bezeichnet die gottliche Natur. Dieser Name wird ndmlich verwendet, um etwas
zu bezeichnen, was Uber allem existiert, was das Prinzip von allem ist und was von allem ent-
fernt ist.“®® Aufgrund dieser Definition ist nach Thomas der Gottesbegriff nur im tibertragenen
Sinne auf andere Wesen zu beziehen.®* Damit ist der Gottesbegriff der einzige Begriff, wo das

8 v/gl. W. PFEIFER (Hg.), Etymologisches Weérterbuch des Deutschen, Miinchen 1995, 463f; F. KLUGE/E.
SEEBOLD, Etymologisches Wérterbuch der deutschen Sprache, Berlin 22002, 332; J. FIGAL, Gott — monothe-
istisch, in: DERS. (Hg.), Handbuch Religionswissenschaft. Religionen und ihre zentralen Themen, Géttingen
2003, 545-558, 545f; K. KUPFER, Zur Etymologie von nhd. ,Gott* und deren Implikationen fiir die nominalen
Kategorien des Indogermanischen, in: M. FRITZ/l. WISCHER (Hg.), Historisch-vergleichende Sprachwissenschaft
und germanische Sprachen. Akten der 4. Neulandtagung der Historisch-Vergleichenden Sprachwissenschaft in
Potsdam 2001, Innsbruck 2004, 119-128; K. SHIELDS, A Proposal Regarding the Etymology of the Word God,
Leuvensc bijdragen 85 (1996), 69-74; C. WATKINS (Hg.), The American Heritage Dictionary of Indo-European
Roots, Boston 22000, 30f; bzw. E. PARTRIDGE, A Short Etymological Dictionary of Modern English, London-
New York 1966, 1300f. Anders R.S.P. BEEKES, God is Non-Indo-European, in: A. QUAK (Hg.), Language
Contact: Substratum, Superstratum, Adstratum in Germanic Languages, Amsterdamer Beitrége zur &lteren
Germanistik 54 (2000), 27-30, der einen vorindogermanischen Ursprung annimmt. Zur Etymologie des
lateinischen deus siehe M. DE VAAN, Etymological Dictionary of Latin and the other Italic Languages, Leiden-
Boston 2008, 167f.

8 v/gl. dazu G. ZIMMERMANN, »Gott« ist kein Eigenname, sondern ein zweistelliger Relationsbegriff, NZSTh 54
(2012), 332-348; DERS., »Gott« ist kein Eigenname. Eine sprachphilosophische Darlegung, DPfB 112 (10/2012),
567-570; DERs., Wissen, wovon man redet. »Gott« - Begriff oder Name? Eine Scheinfrage, DPfB 115 (08/2015),
468-470.

8 Auslegung zum ersten Gebot, BSLK 560,9-24.

¥ Summa Theologiae | q 13 a 8 ad 2. Ahnlich schon Celsus in ORIGENES, Gegen Celsus VII,42. Zu Thomas’
Lehre von den géttlichen Namen siehe R. TE VELDE, Aquinas on God. The ‘divine science’ of the Summa
theologiae, Aldershot 2006, 95-121; DERS., Die Gottesnamen. Thomas’ Analyse des Sprechens tiber Gott unter
besonderer Berlicksichtigung der Analogie (S.th. I, g. 13), in: A. SPEER (Hg.), Thomas von Aquin: Die Summa
theologiae. Werkinterpretationen, Berlin u.a. 2005, 51-75; bzw. D.B. BURRELL, Aquinas on Naming God, TS 24
(1963), 183-212.

8 Summa Theologiae 1 g 13 a 9 c. Ahnlich bestimmt 1. KANT Gott als das in jeder Hinsicht ,realste* Wesen, so
kann es ihn nur als einzigen und einigen im Sinne eines Einzelbegriffs (conceptus singularis) geben kann: ,,.Die
Aleinigkeit, diese ist leicht zu beweisen: der Begrif des entis realiBimi ist ein conceptus singularis, und durchgén-
gig bestimmt in Ansehung aller Praedicate; conceptus singularis ist ein Begrif der nicht vielen gemein seyn kann,

der Begrif des entis realiBimi kann also nicht vielen gemein seyn“ (Vorlesungen iiber Rationaltheologie, AA 28,
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 16 09.02.2018



Analogieverhaltnis vom gottlichen Sein her bestimmt ist. Ist erst einmal der Gottesbegriff
kraft der damit bezeichneten géttlichen Natur als inkommunikabel ausgewiesen, kann der
solchermalen ,,entgattete* Gattungsname ,,Gott“ in artikelloser Weise auf ein Wesen allein
bezogen werden, ohne damit als Eigennamen zu gelten.®®

Was bei solch einer Theophysik — die keine Parallelen in den ostasiatischen Kulturen hat —
freilich auler Acht bleibt, ist, dass dem biblischen Zeugnis zufolge jemand sich selbst zur
Sprache bringt, dessen Natur und Wesen von Menschen nicht einfach vorgedacht werden kon-
nen. Biblische Erzahlungen sind keine Veranschaulichungen eines selbstgedachten Gottes.
Stattdessen wird ein NAMENIicher Anspruch bezeugt: ,,Ich bin HERR, dein Gott, der ich dich
aus Agyptenland, aus der Knechtschaft, gefiihrt habe. Du sollst keine anderen Gétter haben
neben mir.« (Ex 20,2f) Wenn HERR sich selbst als einziger Gott ausspricht (so z.B. Jes 44,6-8;
45,21; 46,9), bezieht ER sich auf seine eigenen Taten, die andere Machte und Gewalten ent-
machtet haben. Nicht per noetische Wesensdefinition, sondern aufgrund eigener Machttaten
hat ER als einziger Gott zu gelten.® So heiRt es im Psalm 86:

Keiner ist dir gleich unter den Géttern (’alohim), Herr,
und nichts gleicht deinen Werken.

Alle Volker, die du geschaffen hast,

werden kommen und vor dir sich niederwerfen, Herr,
und deinen Namen ehren.

Denn du bist grof3 und tust Wunder,

du allein bist Gott (’alohim).

(vv 8-10 ZURCHER).*’

Folgerichtig bekennen Christen mit dem Apostel Paulus:

Obwohl es solche gibt, die Gotter genannt werden, es sei im Himmel oder auf Erden, wie es ja
viele Gotter und viele Herren gibt, so haben wir doch nur einen Gott, den Vater, von dem alle
Dinge sind und wir zu ihm; und einen Herrn, Jesus Christus, durch den alle Dinge sind und
wir durch ihn.

(1Kor 8,5f)

Entgegen aller Gewohnheit hat dem biblischen Zeugnis zufolge der NAME Prioritét vor dem
Appellativum ,,Gott*“. ,,Gott“ gilt eben nicht als Eigenname, sondern nur als Beiname, so wie
dies ja in der iberkommenen Wendung ,,HERR Gott* korrekt zum Ausdruck kommt. Wenn
wir vom ,,HERR Gott“ reden, geschieht dies in Analogie zu ,,Jesus Christus®. Der Beiname
,,Christus* kann wie ,,Gott* als Antonomasie verwendet werden, so wenn es beispielsweise im
ersten Brief des Petrus heil3t: ,,Christus hat einmal fur die Stinden gelitten, der Gerechte flr
die Ungerechten, damit er euch zu dem Gott fiihrte.” (1 Petr 3,18; vgl. 2,21; 4,1) Damit ist
freilich derjenige, um den es dabei geht, ndmlich Jesus (von Nazareth), nicht bei seinem
eigenen Namen genannt. Vielmehr gilt ,,Christus als Gattungsname, der einen ,,Gesalb-

601). Ahnlich heift es in seinen Reflexionen, ,,daB der Begrif von Gott ein conceptus singularis sey und es auch
keinen andern conceptum singularem von einem Wesen geben kénne, als den, der omnitudinem enthalt* (Refl.
4444, AA 17, 549; vgl. AA 28, 1262).

® Summa Theologiae | q 13 a 9 ad 2. Titular kénnte durchaus von ,,Gott die Rede sein, allerdings in der Anrede
vergleichbar mit ,,Majestét”. Dabei wire allerdings ,,Gottheit™ vorzuziehen.

% vgl. K. BARTH, Einfilhrung in die evangelische Theologie, Ziirich *1985, 15f.

8 \vgl. auBerdem Ps 82, wo von IHM als richtende ,,Gottheit ( ‘dlohim)* unter den ,.Gottheiten ( ‘dlohim)“ die
Rede ist (v 1). Siehe dazu P.D. MILLER, God among the Gods. Defining Deity in a Differentiated Religious
Context, PSB 31 (2010), 90-100; DERS., Gott unter den Géttern. Ein differenziertes Gottesbild in differenzierten
religiosen Kontexten, EvTh 73 (2013), 72-78; bzw. J. MOLTMANN, ,,Sein Name ist Gerechtigkeit“. Neue
Beitrage zur christlichen Gotteslehre, Gutersloh 2008, 110-117; DeRS., Predigt zu Psalm 82, EvTh 61 (2001),

147-153.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 17 09.02.2018



ten* (Messias) bezeichnet und damit als Hoheitstitel fungiert.?® Wo dieser Hoheitstitel als
Apposition dauerhaft mit den Namen ,,Jesus* verbunden worden ist — Jesus Christus — B tritt
,,Christus® als Antonomasie an dessen Stelle, ohne damit jedoch den Namen ,,Jesus* zu erset-
zen oder umzubenennen. Auch wenn es fur Christen nur einen wahren Gesalbten geben kann,
wird ,,Christus* im Hinblick auf Jesus nicht zu einem (zweiten) Eigenname.*® Andernfalls
konnte es ja kein pradikatives Christusbekenntnis des Petrus geben: ,,Du bist der Christus, der
Sohn des Gottes, des lebendigen!* (Mt 16,16). So wie ,,Christus* eben kein Eigenname ist, so
kann auch ,,Gott* kein Eigenname bzw. Letztreferenz sein. Es l&sst sich zwar scheinbar selbst-
verstéandlich von dem ,,Gott* sprechen; und dennoch ist fur Juden und Christen damit allein
der NAME gemeint.

Wer als Christ dem biblischen Zeugnis folgt, denkt nicht Uber eine Gottheit nach oder hat eine
Gottesidee, sondern redet von und zu dem einen Gott, dem ,,Vater unseres Herrn Jesus Chris-
tus* (Eph 1,3; Kol 1,3).°* Fiir die christliche Redeweise ist die kategorische Unterscheidung
zwischen diesem Gott und ,,Gottheit* von grundlegender Bedeutung. Folgt man mit dem
artikellosen Gottesbegriff der lateinischen Bibel, gerat man in theologische Aporien, wie sich
im Prolog des Evangeliums nach Johannes zeigen lasst: ,,Im Anfang war das Wort, und das
Wort war bei Gott, und Gott war das Wort.*“ (Joh 1,1 LUTHER) Dieser Vers irritiert: Wie kann
man mit jemandem zusammen sein, wenn man derselbe ist — das Wort mit Gott und zugleich
Gott. Die Ursache fir diese Konfusion ist schlicht die Auslassung des bestimmten Artikels in
der deutschen Ubersetzung. Dem griechischen Original zufolge muss die korrekte Uberset-
zung wie folgt lauten: ,,Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei dem Gott, und das
Wort war Gott.” Das Objekt ,,dem Gott” bezieht sich auf den himmlischen Vater, wo hinge-
gen im dritten Satzteil ,,Gott” als Gattungsname bzw. Pradikatsnomen gilt. Darauf hat schon
ORIGENES in seinem Kommentar zum Johannesevangelium hingewiesen, wenn er schreibt:

Gewiss wohlbedacht und nicht wie einer, der die griechische Sprachgenauigkeit nicht versteht, ge-
braucht Johannes manchmal die Artikel und manchmal I&sst er diese fort. Zu ,,Logos* setzt er das
,der, zur Bezeichnung ,,Gott" aber setzt er es manchmal, manchmal 14sst er es aber fort. (14) Er setzt
aber den Artikel, wenn der Ausdruck ,,Gott* der ungewordenen Ursache des Alls zugeordnet wird, er
lasst ihn fort, wenn der Logos ,,Gott* genannt wird. Wie an allen diesen Stellen sich ,,der Gott* und
,»Gott unterscheidet, so unterscheiden sich vielleicht <auch> ,,der Logos“ und ,,Logos*. (15) Auf die
Weise, auf die der Gott iiber allem ,,der Gott* und nicht einfach ,,Gott“ <ist», so <ist> die Quelle des

% Siehe B. LANG/D. ZELLER, Messias/Christus, NBL 2 (1995), Sp. 781-786; bzw. F.-L. HOSSFELD/J. GNILKA,
Messias I1. Biblisch-theologisch, LThK?® 7 (1998), Sp. 168-174.

8 Aufschlussreich hierzu M. KARRER, Der Gesalbte. Die Grundlagen des Christustitels, FRLANT 151,
Gottingen 1991, 48-81.

% Anders W. BAUER, Worterbuch zum Neuen Testament, hg. v. K. u. B. ALAND, Berlin-New York 1988, Sp.
1768f. Dass in der Exegese immer wieder von ,,Christus® als einem Eigenname die Rede ist, hingt damit
zusammen, dass nur die grammatikalische Unterscheidung zwischen Eigenname und Gattungsname bertick-
sichtigt wird. Wird ein Gattungsname auf eine einzige Person angewandt, scheint sich das Appellativum in einen
Eigennamen verwandelt zu haben (mutatio nominis). Dabei wird jedoch auRer Acht gelassen, dass der Gattungs-
name immer nur an Stelle des jeweiligen Eigennamens verwendet wird, womit es sich um den rhetorischen
Tropus einer Antonomasie handelt. Selbst dort, wo eine Antonomasie permanent verwendet wird, ist und bleibt
die Letztreferenz der urspriingliche Eigenname. Ein Gattungsname kann schon allein deswegen nicht zum
Eigennamen werden, da das Appellativum ja weiterhin die Gattung bezeichnet und damit eben nicht eindeutig zu
identifizieren vermag. Ahnlich wie bei Pronomina kann es auch fir einen Gattungsnamen keinen transkontex-
tuellen Bezug auf eine ganz bestimmte Person geben. Wo es in verschiedenen Sprachen wie dem Hebréischen
(aber auch den sinotibetischen Sprachen) zur Bildung von Eigennamen kommt, bestehen diese in der Regel aus
der Kombination von mindestens zwei Wértern (Satz- oder Bezeichnungsnamen; vgl. A.S. VAN DER WOUDE,
THAT 2, 940). Eine solche Wortkombination verwehrt in der Regel eine pradikative Verwendung, womit diese
Eigennamen gegentiiber den einzelnen Gattungsnamen distinkt gehalten sind.

% Anders F. RICHERT, Platon und Christus. Die antike Wurzeln des Neuen Testaments, Darmstadt 2011.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 18 09.02.2018



Logos in jedem der Logika ,,der Logos®, wobei <aber> der Logos in jedem <Logikon nicht im eigent-
lichen Sinne gleich dem ersten <Logos> als ,,der Logos* bezeichnet und genannt wiirde. %

Folgerichtig wird das Wort (bzw. der Logos) als gottlich pradiziert, was nichts anderes heif3t,
als dass es Uber dieselben Wesenseigenschaften wie der Gott verfiigt. Trotz Wesenseinheit ist
es jedoch nicht mit dem Vater identisch. Das Wort ist Gott, ohne damit ,,der Gott* (Vater) zu
sein (vgl. auBerdem Joh 13,3).%3 Wenn es in den Formel von Chalcedon heift, dass Jesus
Christus wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch sei,” handelt es sich bei diesen beiden artikel-
losen Pradikaten um Gattungsnamen, die Jesu Wesenseinheit mit dem Vater und uns Men-
schen aussprechen.

Die immanente bzw. intellektuelle Trinitatslenre der Westkirche mit deren essentiellen Ver-
lieblichung ,,Gott ist Liebe* verdankt sich letztlich der Ambiguitét des artikellosen Deus als
Aussagesubjekt bzw. Pradikatsnomen. Die ostkirchliche Lehre hingegen, die in der griechi-
schen Sprache formuliert worden ist, unterscheidet im Allgemeinen zwischen HoTheos und
dem artikellosen the6s (bzw. theotés).*® StoRt man in der griechischsprachigen Bibel auf das
Aussagesubjekt HoTheos, bezieht sich dies zunachst auf den Vater. Vater, Sohn und Heiliger
Geist sind wesenseins (homoousioi), ohne jedoch derselbe zu sein. Stattdessen wohnen sie
jeweils ineinander (pericharesis) und kooperieren in untrennbarer Weise miteinander in der
HEerRIlichen Heilsokonomie. Es ist jedoch allein der Vater, der mit den Worten des Nicéno-
Konstantinopolitanum als der eine Gott und damit als der alleinige Ursprung (monarchia) des
gemeinsam geteilten Wesens gilt, wohingegen Jesus Christus, der Sohn des Gottes (ho hyios

%2 11,2, zitiert nach ORIGENES’ Johanneskommentar Buch I-V, herausgegeben, iibersetzt und kommentiert von
H.G. THUMMEL, Studien und Texte zu Antike und Christentum 63, Tibingen 2011, 111. Vgl. N. BrRoX, ,,Gott* —
mit und ohne Artikel. Origenes ber Joh 1,1, BN 66 (1993) 32-39 (wieder abgedruckt in: DERS., Das Friihchris-
tentum. Schriften zur Historischen Theologie, hg. v. F. DUNZL, A. FURST u. F.R. PROSTMEIER, Freiburg u.a. 2000,
423-429). Ebenso der Antitrinitarier Fausto Sozzini in seinem Tractatus de Deo, Christo et Spiritu Sancto,
Rakéw 1611, S. 55. Vgl. auRerdem JOHANNES CHRYSOSTOMUS, hom. in Jo. 4,3; J. GERHARD, Loci Theologici,
Loc. Il, Cap. 2, §8§ 15-16, S. 246f; A. SCHLATTER, Der Evangelist Johannes, wie er spricht, denkt und glaubt. Ein
Kommentar zum vierten Evangelium, Stuttgart 1930, 3; R. SCHNACKENBURG, Das Johannesevangelium — Erster
Teil: Einleitung und Kommentar zu Kapitel 1-4, HThK IV/1, Freiburg i.Br. u. a. #1979, 211; S. ScHuLz, Das
Evangelium nach Johannes, NTD 4, Géttingen 1978, 18f; CH.K. BARRETT, Das Evangelium nach Johannes,
KEK Sonderband, Géttingen 1990, 183; bzw. PH.B. HARNER, Qualitative Anarthrous Predicate Nouns: Mark
15:39 and John 1:1, JBL 92 (1973), 75-87. Eine Ausnahme stellt Ignatius von Antiochien dar, der Jesus Christus
als theds mit Artikel (so z.B. IgnSm 1,1, fiir weitere Belege siehe W.R. SCHOEDEL, Die Briefe des Ignatius von
Antiochien. Ein Kommentar, Miinchen 1990, 83) prédiziert, was freilich einem unreflektierten Ditheismus
gleichkommt. Vgl. C.CH. RICHARDSON, The Christianity of Ignatius of Antioch, New York 1935, 40-45; bzw. D.
TRAKATELLIS, God Language in Ignatius of Antioch, in: B.A. PEARSON (Hg.), The Future of Early Christianity.
Essays in Honour of H. Koester, Minneapolis 1991, 422-430. Bei den dlteren arabischen Bibelibersetzungen
wird im Allgemeinen das artikellose theos in Joh 1,1c¢ (wie auch in Joh 1,18b) mit illah wiedergegeben und damit
explizit von A/lah unterschieden. Siehe H. KACHOUH, The Arabic Versions of the Gospels. A Case Study of John
1.1 and 1.18, in: D. THOMAS (Hg.), The Bible in Arab Christianity, Leiden 2007, 9-36. Allerdings wird in der
griechischen Chrysostomus-Liturgie (wie auch in der Basilius-Liturgie) Christus wiederholt als ho theds
angerufen. Siehe F.v. LILIENFELD (Hg.), Die Géttliche Liturgie des hl. Johannes Chrysostomos, Heft A
Griechisch-Deutsch, Erlangen 21986, S. 2, 6, 8, 10 u.6.

% Die vokative Gott-Pridikation mit Artikel ,,ho theos* in Hebr 1,8f, die sich auf den Sohn bezieht, spricht keine
NAMESidentitat aus, ist sie doch vielmehr ein Zuspruch des Vaters (HoTheos — Hebr 1,1) an den Sohn im Rah-
men dessen kdniglichen Inthronisation bzw. Salbung. Vgl. H. HEGERMANN, Der Brief an die Hebraer, ThHK 16,
Berlin 1988, 53-55; bzw. M.J. HARRIS, The Translation and Significance of O ®EOX in Hebrews 1:8-9, TynB 36
(1985), 129-162. Zum Versuch, in der Bibel verschiedenartige Duotheismen ausfindig zu machen, siehe B. LANG,
Monotheismus, NBL 2 (1995), 834-844, 838-842.

% DS 301. Eine umfassende Untersuchung von theos als christologischer Titel im Neuen Testament bietet M.J.
HARRIS, Jesus as God. The New Testament Use of Theos in Reference to Jesus, Grand Rapids 1992.

% Vgl. TH. HoPKo, The Trinity in the Cappadocians, in: J. LEDERCQ/B. MCGINN/J. MEYENDORFF (Hg.),
Christian Spirituality. Origins to the Twelfth Century, New York 1985, 260-275, 263-265; bzw. J.D. ZIZIOULAS,
The Doctrine of the Holy Trinity. The Significance of the Cappadocian Contribution, in: CH. SCHWOBEL (Hg.),

Trinitarian Theology Today. Essays on Divine Being and Act, Edinburgh 1995, 44-60.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 19 09.02.2018



tou theou), als der eine Herr bekannt wird (vgl. 1Kor 12,5).%® Im Nicano-Konstantinopolita-
num wird Jesus Christus als ,,wahrer Gott von wahrem Gott (theos aléthinos ek theou alethi-
nou) ohne Definitartikel pradiziert, nicht aber als der (wahre) Gott identifiziert. Wo freilich im
Deutschen — wie auch im Englischen — der bestimmte Artikel auRer Acht gelassen wird,
spricht man Uber Vater, Sohn und Heiliger Geist in identischer Weise als von ,,Gott”. Dies
fhrt letztlich zu einem Modalismus, bei dem sich ein Wesen ,,Gott” als Vater, Sohn und
Heiliger Geist offenbart — eine Dreifaltigkeit des Wesens an Stelle der Dreieinigkeit der
Hypostasen.®” Dagegen ist in Entsprechung zum biblischen Zeugnis festzuhalten, dass das
artikellose Wort ,,Gott” — wie im Ubrigen auch ,, Trinitat” — im eigentlichen Sinne kein Hand-
lungssubjekt ist; ,,Gott* fungiert vielmehr semantisch als Gattungsname (bzw. syntaktisch als
Pradikatsnomen), der dasselbe Wesen, nicht aber dieselbe Identitat bezeichnet. Vermeintlich
trinitarische Wendungen wie ,,Gott der Geist* bzw. ,,Gott der Sohn*®® entstellen den Sohn
bzw. den Geist als Apposition beziglich eines Gottwesens und reden damit einem Modalis-
mus das Wort. Stattdessen gilt mit den Worten Jesu ,,der Gott ist Geist“ (Joh 4,24) bzw. die
Préadikation ,,der Geist ist Gott*. Die Paradoxie der Trinitatslehre besteht nicht etwa darin,
dass ein gottliches Wesen aus oder in drei Personen besteht, sondern dass der Sohn und der
Heilige Geist Gott sind, ohne damit selbst ein Gott (was einem Tritheismus gleichk&me) oder
der Gott (was Modalismus bedeuten wirde) zu sein.

Das Gottdenken und das Welttheater

Wenn es um die Identitat von jemand geht, hat man sich auf dessen Namen und nicht auf
dessen Wesen zu beziehen. Der Begriff ,,Name” (sem/dnoma) erscheint in der Bibel Giber 700-
mal, wéhrend sich die Begriffe ,,Idee” (eidos) sowie ,,Wesen* (ousia) nicht ein einziges Mal
finden lassen. Dennoch hat die westliche Theologie die grundlegende Bedeutung von Namen
und insbesondere des NAMENS wenig beachtet.” Stattdessen wurde (und wird) in der systema-

% DS 150. In der griechischen Bibel bezieht sich das artikellose Kyrios in der Regel auf JHWH, im Unterschied
zu HoKyrios, das Jesus Christ zugeschrieben wird.

%"vgl. D. RITsCHL, Trinitat, OL? 1196-1199, 1198. Zur neueren Diskussion siehe M. STRIET, Spekulative
Verfremdung. Trinitatstheologie in der Diskussion, HerKorr 56 (2002) 202-207; bzw. G. GRESHAKE, Streit um
die Trinitat. Ein Diskussionsbeitrag, HerKorr 56 (2002) 534-537.

% \/gl. C. GUNTON, Gott der Sohn, RGG* 3, 2000, 1142f.

% Es ist vor allem KORNELIS HEIKO MISKOTTE gewesen, der unter dem Einfluss Franz Rosenzweigs einen Sinn
fur den Primat des NAMENS entwickelt hat. Siehe DERs., Wenn die Gotter schweigen, 127-140; DERS.,
Biblisches ABC. Wider das unbiblische Bibellesen, Neukirchen-VIuyn 1976, 36-53; sowie DERS., Der (Un-)Sinn
des Lebens, in: DERS., Der Gott Israels und die Theologie, Neukirchen-Vluyn 1974, 145-179.161-163. Vgl. S.
PETERSHANS, Offenbarung des Namens und versohntes Leben. Eine Untersuchung zur Gotteslehre bei Kornelis
Heiko Miskotte, Leipzig 2016; M. KESSLER, Kornelis Miskotte. A Biblical Theology, Selinsgrove 1997, 73-76;
bzw. E. NOORT, Wenn die Gétter reden ... Uber den Sinn des Alten Testaments in der heutigen Diskussion,
ZDTh 22 (2006), 34-54;. Siehe aullerdem F.H. BREUKELMAN, Bijbelse theologie 11/2: Sjemot. De eigen taal en
de vertaling van de Bijbel, Kampen 2009; A.-M. BESNARD, Le Mystére du nom. Quiconque invoquera le nom du
Seigneur sera sauvé. Joél 3,5, LeDiv 35, Paris 1962; E. LEVINAS, Le Nom de Dieu d'aprés quelques textes
talmudiques, in: DERS., L'au-dela du verset. Lectures et discours talmudiques, Paris 1982, 143-157; H.-CH.
AsKANI, Der Name Gottes bei Emmanuel Lévinas und Jacques Derrida, EvTh 64 (2004), 379-393; CH. LINK,
Die Spur des Namens. Zur Funktion und Bedeutung des biblischen Gottesnamens, EvTh 55 (1995), 416-438; CH.
SENKEL, Vom Nennen Gottes und der anonymen Autorschaft. Mit zunehmender Ricksicht auf Klopstock,
Hamann und Herder, in: ST. PABST (Hg.), Anonymitét und Autorschaft. Zur Literatur- und Rechtsgeschichte der
Namenlosigkeit, Berlin 2011, 129-150; A. WOLFF-STEGER, ,,Kein Gott, kein Herr, kein Sklave* — kein Mann.
Das Problem der Ubersetzung des NAMENS, Texte und Kontexte 52 (1991), 2-19; DiEs., Der NAME und die
Namen, Texte und Kontexte 76 (1997), 3-21; T. VEERKAMP, Die Welt anders. Politische Geschichte der Grof3en
Erzéhlung, Hamburg 2012. Zur jidischen NAMENSIehre siehe F. NIEWOHNER, Der Name und die Namen Gottes.
Zur Theologie des Begriffs ,,Der Name* im jiidischen Denken. Mit einem Anhang: Jakob von Edessa, ,,Scholion
uber den ausgezeichneten und besonderen Namen®, ABG 25 (1981), 133-161; L. JACOBS, Excursus: The Names
of God, in: DERs., A Jewish Theology, New York 1973, 136-151; bzw. A. MARMORSTEIN, The Old Rabbinic

Doctrine of God 1: The Names and Attributes of God, London 1927, 17-145. Erstaunlicherweise findet sich in
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 20 09.02.2018



tischen Theologie Uber Sein, Wesen, Existenz, Attribute und gottliche Eigenschaften extensiv
gelehrt, obwohl all diese Begriffe (nomina essentialia) keinen biblischen Bezug haben. Die
weltanschauliche Vorherrschaft griechischer Metaphysik in der europaischen Kultur Iasst —im
Unterschied zu anderen Kulturen — die Lebenswirklichkeit von Namen ignorieren.*® Der
theologische Fokus liegt weithin auf einem intellektuellen Begreifen der Idee eines absoluten
Wesens. Da man Eigennamen nicht denken, sondern nur vernehmen kann, richtet sich ein
intellektuelles Verstehen zwangslaufig auf den Gattungsnamen ,,Gott” aus. Im Unterschied zu
Eigennamen lassen sich ja Appellativa durch den Bezug auf eine ihnen tibergeordnete Gattung
(genus) und ihre signifikanten Unterschiedsmerkmale (differentiae) innerhalb dieser Gattung
definieren.

Obwohl Scholastiker wie Thomas von Aquin festgehalten haben, dass ,,Gott* keine Art inner-
halb einer Gattung sein kann (Deus non est in genere sicut species),’®* bzw. dass ,,Gott nicht
definiert werden kann (Deus definiri nequit),'® fehlt es nicht an Definitionsversuchen inner-
halb der alteuropdischen Theologie. So gilt Philipp Melanchthon zufolge ,,Gott” als ,,geistiges
Wesen, vernunftig, ewig, wahrhaftig, gut, rein, barmherzig, auf das Freieste, von unermessli-
cher Macht und Weisheit.”*® Der tibergeordnete Gattungsbegriff in dieser Definition ist
,,geistiges Wesen”, wohingegen die Spezifikationsmerkmale (attributa Dei), die dieses Wesen
von anderen — den Engeln — unterscheiden, ,,ewig®, ,,wahrhaftig, ,,gut”, usw. sind. Eine
solche wesensbezogene ,,Gottesdefinition* wird als Nominaldefinition ausgewiesen, nicht
aber als Realdefinition, die sich auf die Sache selbst erstreckt.*® In der theologischen Tradi-
tion gilt schliellich das gdéttliche Wesen als unbegreiflich, was einer negativen Theologie
gleichkommt.'%® Definitionen tiber ,,Gott” geben nur das wieder, was Menschen von

,,ihm* denken kdnnen, ohne dass damit das gottliche Wesen letztendlich erfasst ware.

den beiden maRgeblichen Lexika des Judentums, der Encyclopaedia Judaica (hg. v. F. SKOLNIK/M. BERENBAUM,
Detroit u.a. *2007) sowie der The Encyclopaedia of Judaism (hg. v. J. NEUSNER/A.J. AVERY-PECK/W.S. GREEN,
Leiden 22005), kein Eintrag zum NAMEN. Stattdessen ist nur von ,,God* die Rede. Wo jlidischerseits die
Pravalenz des NAMENS preisgeben wird, kann freilich die Erwéhlung Israels als SEIN Volk nicht mehr geltend
gemacht werden.

199 1 wie weit Ephraems Trinitatslehre mit der Unterscheidung von smd und gnoma (vgl. Sermones de fide 4,45-
57) einer biblischen Namenslehre folgt, bedarf einer gesonderten Untersuchung. Vgl. dazu J. Martikainen,
Ephraem der Syrer, in: H. Fried/G. Kretschmar (Hg.), Klassiker der Theologie I, Miinchen 1981, 62-75, 67-69; U.
POSSEKEL, Ephrem’s Doctrine of God, in: A.B. MCGOWAN/B.E. DALEY/T.J. GADEN (Hg.), God in Early
Christian Thought. Essays in Memory of Lloyd G. Patterson, Leiden 2009, 195-237, 230-233; DIES., Evidence of
Greek Philosophical Concepts in the Writings of Ephrem the Syrian, CSCO.Sub 102, Leuven 1999; bzw. S.
BRrock, The Luminous Eye. The Spiritual World Vision of Saint Ephrem, CistSS 124, Kalamazoo 1992, 60-67.
Auf Ephraem geht jedenfalls der Ausruf zuriick: ,,Selig der Mann, der nicht von dem Gift der Griechen gekostet
hat.* (Hymni de fide 2,24) Vgl. dazu P.S. RUSSELL, A Note on Ephraem the Syrian and 'The Poison of the
Greeks' in Hymns on Faith 2, The Harp 10:3 (1999), 45-54.

1% THomAS VON AQUIN, Summa Theologiae | q 3 a 5; dhnlich DERs., Compendium Theologiae 1,12-14.

102 59 z.B. THOMAS VON AQUIN, Summa contra gentiles 1,25,7.

1931 oci praecipui theologici (1559), Loc. I, in: Melanchthon Studienausgabe, hg. v. R. STUPPERICH, Bd. 11/1,
Giitersloh 1978, S. 200. Ahnlich Artikel 1 der Confessio Belgica (1561): ,,Wir glauben von Herzen und
bekennen mit dem Munde, dass da ist ein einziges und einfaches geistiges Wesen, das wir Gott nennen, ewig,
unbegreiflich, unsichtbar, unveranderlich, unendlich, der vollkommen weise ist, gerecht und gut und die
reichlichste Quelle aller Giiter ist.“ Bzw. die Antwort auf die vierte Fragen im Westminster Shorter Catechism
von 1647, wo es heifit: ,,God is a Spirit, infinite, eternal, and unchangeable, in his being, wisdom, power,
holiness, justice, goodness, and truth.“ Vgl. auBerdem Origenes’ Gottesgedanken in De Principiis: ,,Gott ist also
nicht als ein Kdrper oder als in einem Kdrper wohnend anzusehen, sondern als einfache geistige Natur, die
keinerlei Beifugung in sich zuldsst; sonst miisste man etwas GroReres und etwas Geringeres in ihm annehmen, so
aber ist er in jeder Hinsicht eine Einheit (monas) und sozusagen eine Einsheit (henas), sowie Vernunft und die
Quelle, aus der jegliche geistige Natur, jede Vernunft, ihren Ursprung hat.” (Or.princ. 1,1,6: 21,10-14).

104 Zur Unterscheidung von Nominal- und Realdefinition siehe ARISTOTELES, Analytica Posteriora 11,7.10
(92b4ff; 93b29ff); bzw. BOETHIUS, In Topica Ciceronis 111 1098B-1099A.

105 50 7.B. JOHANNES VON DAMASKUS, De fide orthodoxa 1,4.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 21 09.02.2018



Die trinitarische Vereinigung von ,,unbedingtem Ursprung* (arché anhypothetos), zeit- und
erscheinungsenthobenen ,,Sein-Selbst* (éntas on, idios ousia bzw. par hautou on) und der
selbst gedachten ,,1dee des Guten* (hé tou agathou idea) in dem ,,Einen selbst* (auto to
hen)'% ist eine Denkleistung, die auf der griechischen Metaphysik basiert und demzufolge in
auBereuropaischen Kulturen nicht vorhanden ist."”” Man mag in anderen Kulturen ein héchs-
tes Wesen oder einen Schopfergott ausfindig machen, aber derartige ,,Theismen* stehen mit-
nichten fiir ein Gottdenken als ,.die Alles bestimmende Wirklichkeit«.*®® Was dort als géttlich
ausgewiesen wird, ist eben kein transzendentes Wesen, das sich durch Aseitat auszeichnet.
Vielmehr hat der fremdkulturelle Gott seinen wenn auch hdchsten Platz in einem unbestimm-
ten Machtgefiige, in dem er sich selbst durchsetzen muss. Nur so lassen sich ja schliellich
Géttergeschichten erzahlen.'®® Im theoretischen Monotheismus hingegen ist ,.das, tiber dem
GroReres nicht gedacht werden kann (aliquid quo nihil maius cogitari potest)**° ein namen-
los gedachtes Gottwesen, das in seiner Zeitlosigkeit jeglichem Wirklichkeitsgefuige entzogen
ist (apatheia-Axiom) und daher als causa prima et principalis allein ersturséchlich wirksam

ist. M

Wo nun kreatirliches wirkurséchliches Geschehen auf das apathische Gottwesen hin bedacht
wird, geschieht dies unter der Lehre vom concursus divinus: Als Erstursache (prima causa)
verleiht das Gottwesen den Geschopfen den Akt selbstwirksamen Verursachens, Zweitursach-
lichkeit (causae secundae) genannt. Ein selbstandiges Wirken der Geschdpfe ist also nur kraft
eines entsprechenden Erwirkens Gottes mdglich, sind doch diese selbst nicht reines Wirken,
energeia dynamis.*? Auch wenn man hierbei — in missverstandlicher Weise — von einem
,,Mitwirken Gottes* spricht, handelt es sich dabei nicht um eine kommunikative Interaktion
zwischen Gott und Geschdpf, wo beide im Sinne eines Synergismus teilurséachlich wirksam
waren. Vielmehr gelten sowohl gottliche Erstursache als auch geschopfliche Zweitursachen in
Bezug auf die eine Wirkung jeweils als deren wahre und vollstdndige Wirkursache.

Um das Verhaltnis von Erst- und Zweitursachen verstandlich zu machen, empfiehlt sich eine
ebenentheoretische Differenzierung, wie sie im Bild des Welttheaters (theatrum mundi) ange-

196 v/gl. dazu J. HALFWASSEN, Das Eine, in: H.J. SANDKUHLER (Hg.), Enzyklopadie Philosophie 1, Hamburg
1999, Sp. 281-285; DERS., Metaphysik und Transzendenz, Jahrbuch fir Religionsphilosophie 1 (2002), 13-27;
bzw. F.-P. HAGER, Neuplatonismus, TRE 24 (1994), 341-363, 345-348.

197 Eine Ausnahme stellen bekanntlich die arabisch-islamische sowie die jidische Kultur dar, die die griechische
Metaphysik im fruhen Mittelalter rezipiert hat. VVgl. dazu R.G. KHOURY/J. HALFWASSEN (Hg.), Platonismus im
Orient und Okzident. Neuplatonische Denkstrukturen im Judentum, Christentum und Islam, Heidelberg 2005; S.
AHBEL-RAPPE, Plato’s Influence on Jewish, Christian, and Islamic Philosophy, in: H.H. BENSON (Hg.), A
Companion to Plato, Oxford u.a. 2006, 434-451; bzw. W. BEIERWALTES, Platonismus im Christentum. Frankfurt
a.M. 1998. Zur Auswirkung des Platonismus auf den deutschen Idealismus siehe B. M0JSISCH/O. SUMMERELL
(Hg.), Platonismus im Idealismus. Die platonische Tradition in der klassischen deutschen Philosophie, Munchen
2003; J. HALFWASSEN, Metaphysik als Denken des Ganzen und des Einen im antiken Platonismus und im
deutschen Idealismus, in: H. GEBHARDT/K. BRODERSEN (Hg.), Weltbilder, HdJb 47, Berlin-Heidelberg 2003,
263-283; DERs., Hegel und der spatantike Neuplatonismus. Untersuchungen zur Metaphysik des Einen und des
Nous in Hegels spekulativer und geschichtlicher Deutung, Hamburg ?2005; sowie D.J. O’MEARA (Hg.), Neopla-
tonism and Christian Thought, New York 1981; T. FINAN/V. TWOMEY (Hg.), The Relationship between Neopla-
tonism and Christianity, Dublin 1992.

108 \/gl. R. BULTMANN, Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?, in: DERS., Glauben und Verstehen 1, Tiibingen
%1958, 26-38, 26.

1% \Wenn von einem biblischen Monotheismus die Rede sein kann, ist dieser Theismus nicht etwa in einer Meta-
physik begriindet, als vielmehr in dem weitgehenden Fehlen mythischer Gottergeschichten (rudimentére Ausnah-
men z.B. Gen 6,1-4 bzw. in den Psalmen).

110 ANSELM VON CANTERBURY, Proslogion, Cap. 2 (227C).

1 v/gl. dazu W. BEIERWALTES, DEUS EST ESSE - ESSE EST DEUS. Die onto-theologische Grundfrage als
aristotelisch-neuplatonische Denkstruktur, in: DERS., Platonismus und Idealismus, Frankfurt 22004, 5-82.

12 \/gl. THOMAS, Summa I, g. 105, g. 109; bzw. R. SCHULTE, Mitwirkung Gottes, LTHK? 7 (1998), Sp. 348-349.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 22 09.02.2018



legt ist."*® Die metaphysisch bestimmte Providenzlehre simuliert Wirklichkeit gleichsam als
Schauspiel, wo Geschehenes als inszeniertes Spiel auf einen vermeintlich extramundanen
Urheber reflektiert wird. Spielort und Handlung in ihrer raumzeitlichen Begrenzung sowie
Zielbestimmung des Schauspiels verdanken sich der géttlichen Erstursache. Die Menschen
wiederum agieren bzw. interagieren untereinander und bewirken damit als Zweitursachen das
kontingente Handlungsgeschehen auf der Biihne tatsachlich. Sie sind also weder handgefiihrte
Puppen noch fadenabhangige Marionetten.*** Doch was immer sie tun und woraufhin sie sich
auch bewegen, in all ihrem Wirken kénnen sie dem Welttheater nicht entgehen, so wie dies ja
der melancholische Edelmann Jacques in Shakespeares ,,Wie es euch geféllt (As You Like

It) als Monolog zum Ausdruck bringt:

Die ganze Welt ist Buhne

Und alle Fraun und Ménner bloRe Spieler.

Sie treten auf und geben wieder ab,

Sein Leben lang spielt einer manche Rollen
Durch sieben Akte hin. [...]

Der letzte Akt, mit dem

Die seltsam wechselnde Geschichte schliefit,

Ist zweite Kindheit, ganzliches Vergessen,

Ohn Augen, ohne Zahn, Geschmack und alles.™®

Innerhalb eines Schauspiels kann man als Akteur seiner Rolle nicht entkommen. Aber das
Bild des Welttheaters legt eine Perspektive aul3erhalb der Buhne nahe — die des Zuschauers.
Dieser vermag das Schauspiel auf die Dramaturgie zu hintergehen: Alles nur Theater, auch
wenn es die Akteure in ein schlussendlich todliche Mitleidenschaft zu ziehen weil3. Wo man
jedoch einen transzendenten Dramaturg als die notwendigerweise ,,alles bestimmende Wirk-
lichkeit* denkt, scheint man sich mit dieser Gottesidee dem kontingenten Handlungsgesche-
hen zu entziehen. Metaphysisches Gottdenken, so es jegliche géttliche Handlung in Raum und
Zeit kategorisch ausschliefl3t (andernfalls ware ja das Gottwesen selbst im Welttheater einge-
bunden), sucht das Heil bzw. die Erlésung in der letztgiiltigen, zeitlosen Erkenntnis.**® Wer
Gott denkt, muss in diesem Denken selbst nicht das Zeitliche segnen. Der Preis solchen Gott-
denkens ist freilich die EntduRerung der korporealen Welt (mundus sensibilis), konnen doch
weder Leiblichkeit noch Passion — das Erlebte, das Erlittene und das Verlorene — von einem
gedachten Wesen wirklich eingeholt werden. So l&asst also die metaphysische Dramaturgie das
Seufzen und das Sehnen der Geistbegabten ,,nach der Kindschaft, der Erlésung unseres Lei-
bes* (R6m 8,23) ins Leere gehen.!!’

Der NAME und die Antonomasien*®

13 Zur Geschichte der Theatermetapher siehe E.R. CURTIUS, Europaische Literatur und Mittelalter, Tiibingen u.a.
111993, 148-154; bzw. F. LINK/G. NIGGL (Hg.), Theatrum Mundi. Gotter, Gott und Spielleiter im Drama von der
Antike bis zur Gegenwart, Berlin 1981. Zur theologischen Legitimitat der Theatermetapher vgl. U.H.J. KORTNER,
»Alles war nur ein Spiel«? Legitimitat und Grenzen dramatischen Denkens in der Theologie, NZSTh 38 (1996),
198-218.

14 yv/gl. Platon, Gesetze (Nomoi) 1, 644d-645a.

1152 Akt, 7. Szene (Ubersetzung Schlegel).

18 v/gl. u.a. die spekulative Theologie eines RICHARD ROTHE mit seiner Theologischen Ethik. Zur platonischen
Vorstellung von Erkenntnis als Heilsweg siehe F. MILDENBERGER, Theologie der Lutherischen
Bekenntnisschriften, Stuttgart u.a. 1983, 48-50.

ur Vgl. dazu FRIEDRICH NIETZSCHES leidenschaftliche Kritik am ,,Monotono-Theismus® in: Der Antichrist, § 17-
19, KSA 6, 183-185.

118 \/gl. dazu Kongregation fiir den Gottesdienst und die Sakramentenordnung, Brief an die Bischofskonferenzen

zum ,.;Namen Gottes*, Rom, 29. Juni 2008 (Prot. no. 213/08/L)
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



Was dem metaphysischen Gottdenken entgeht, sind die besonderen und damit verheiungs-
vollen Aussagen Uber IHN. Der HERR ist nicht einfach ,,Gott”. Die Kennzeichnung HoTheds
aus der Septuaginta bezieht sich auf "@lohim, einem Gattungsnamen, der auch anderen ,,lber-
natlrlichen” Wesen (z.B. Gen 31,30.32; Dtn 6,14; Jos 24,15; 2Kon 18,35), Menschen (so
Mose in Ex 4,16; 7,1 bzw. der Konig in Ps 45,7), Totengeistern (1Sam 28,13; Jes 8,19) oder
auBergewohnlichen Phanomenen (z.B. Hi 1,16; 1Sam 14,15) zugesprochen wird.**® In Psalm
95 wird klargestellt, dass der Gattungsname ‘dlohim keine ontologische Letztreferenz im
Sinne des Anselmschen aliquid quo nihil maius cogitari possit'* sein kann, wenn es heift:
,.Ein grofer Gott (’el) ist der HERR, und ein grolRer Konig Uber alle Gotter (‘d@lohim)* (v 3; vgl.
Ps 96,4f; bzw. Ps 97,7.9). Als Gattungsname ist ‘alohim definitiv nicht SEIN wirklicher Name,
nicht einmal ein moglicher Name — im Sinne eines Gottesnamens —, sondern ein Beiname
(Kognomen), der als Antonomasie fungieren kann (enge Apposition vgl. Gen 2,4-3,24), ohne
damit freilich den NAMEN zu ersetzen.*?* Der Name, um den es in der Bibel geht, ist keine
menschenmdgliche Benennung, sondern ein HERRIicher Anspruch. Menschen wie Jakob oder
Manoach kdnnen nur fragen ,,Wie heif3t du? (Gen 32,30; Ri 13,17f). Wo ER seinen NAMEN
entdulert, ist dies ein Geschenk an Menschen und insbesondere an Israel, das ihnen erlaubt,
IHN anzurufen und damit mit IHmM zu kommunizieren. Wenn ER sich selbst als ,,Ich bin, der
ich bin” (Ex 3,15) ausspricht, enthélt diese Selbstvorstellung keine ontologische Definition
seines Wesens, wie dies von christlichen Theologen in der Nachfolge von Philo von Alexan-
driens Auslegung der Septuagintatibersetzung egé eimi ho on verstanden worden ist.*??
Stattdessen steht der hebréische Wortlaut ‘@hja ‘asdr 'ahja fir eine Tautologie, die jeden
menschlichen Versuch einer NAMENsdefinition zurlickweist: ,,Ich bin, der ich bin (oder: Ich
werde sein, der ich sein werde).”*?® Ebenso ist im Buch der Offenbarung die Unveranderlich-
keitsformel ,,der ist und der war und der kommt* (1,4; vgl. 4,8; 11,17; 16,5) nicht ontologisch,
sondern zeitlich im Hinblick auf SEiNE Handlungstreue zu verstehen.*®* Der sich selbst ,,Ich
bin, der ich bin* (idem per idem) ausspricht, verweigert sich einer etymologischen Namens-
erschlieRung’®. Kénnte im NAMEN ein vermeintlich urspriingliches Pradikat gefunden werden,
waére er als menschenmdgliche Benennung entstellt. Wahrend Prophetennamen wie Elia, Jesa-
ja oder Jeremia etymologisch auf den NAMEN hin erschlossen werden kénnen, entzieht sich
JHWH jeglicher Etymologie.

19 Schon Moses Maimonides in Dalalat alha’irin (Lib. 1, Cap. 2) hat darauf hingewiesen, dass ’dlohim als
Homonym gleichermaBen auf ,,Allah, Engel, Richter oder Herrscher bezogen werden kann; vgl. MOSE BEN
MAIMON Fihrer der Unschlissigen. Erstes Buch, Gbers. A. WEIR, PhG 184a, Leipzig 1923, 31. Zur
Bedeutungsbreite von ‘dlohim siehe H. RINGGREN, Elohim, ThWAT 1 (1971), 285-305, 295-302.

120 ANSELM VON CANTERBURY, Proslogion, Cap. 2 (227C).

121 v/gl. MiskoTTE, Wenn die Gétter schweigen, 219; bzw. E. BLUM, Der vermeintliche Gottesname , Elohim®, in:
I.U. DALFERTH/PH. STOELLGER (Hg.), Gott Nennen. Gottes Namen und Gott als Name, RPT 35, Tiibingen 2008,
97-119. Siehe aulerdem G. DAVIES, ‘God’ in Old Testament Theology, in: A. LEMAIRE (Hg.), Congress Volume
Leiden 2004, Leiden 2006 (VT.S. 109), 175-194.

122 50 beispielsweise HILARIUS VON POITIERS, De trinitate 1,5; bzw. AUGUSTIN, De trinitate V11, 5,10. Vgl. D.T.
RUNIA, Philo of Alexandria and the Beginnings of Christian Thought, Studia Philonica Annual 7 (1995), 143-
160; DEeRs., Naming and Knowing. Themes in Philonic Theology with Special Reference to the De mutatione
nominum, in: DERS., Exegesis and Philosophy. Studies on Philo of Alexandria, Aldershot 1990, 69-91; bzw. A.C.
GELJON, Philo of Alexandria and Gregory of Nyssa on Moses at the Burning Bush, in: G.H. vAN KOOTEN (Hg.),
The Revelation of the Name YHWH to Moses. Perspectives from Judaism, the Pagan Graeco-Roman World, and
Early Christianity, Leiden 2006, 225-236.

123 30 J.R. LUNDBOM, God's Use of the Idem Per Idem to Terminate Debate, HThR 71 (1978), 193-201. Zu Karl
Barths Gleichung ,,Gott ist Gott* (Unterricht in der christlichen Religion 1, GA 11.17, Zirich 1985, 15, 138f., 147,
164) siehe E. BuscH, Die Anfange des Theologen Karl Barth in seinen Géttinger Jahren, Gottingen 1987, 23-30.
124 \/gl. Jiirgen Roloff, Die Offenbarung des Johannes, ZBK.NT 18, Ziirich #1987, 32; bzw. Kornelis Heiko
Miskotte, Das Geheimnis der Geschichte — der ,,totale Staat” im Lichte der Offenbarung des Johannes (1944),
Kamen 2011, 26f.

125 \/gl. CURTIUS, Europaische Literatur und Mittelalter, 486-490.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 24 09.02.2018



Die biblische NAMENSIehre steht einer anonymen Metaphysik kategorial entgegen, wie dies
Franz Rosenzweig emphatisch zur Sprache gebracht hat: ,,Name ist nicht, wie der Unglaube
immer wieder in stolz-verstockter Leere wahrhaben mochte, Schall und Rauch, sondern Wort
und Feuer. Den Namen gilt es zu nennen und zu bekennen: Ich glaub ihn.«*?

Die Welt ist geordnet. Es ist nichts mehr tberall und nirgends, sondern es sind Richtlatten
eingeschlagen; man weil wo man steht und man weil3 das Ziel. Statt des Uberall des unnenn-
baren Gefiihls das ,,den Fingerdrauf !*“ des Namens. Und zwar des Namens, der nicht ,,Schall
und Rauch® ist. Nicht Schall und Rauch, sondern Wort und Feuer. Wo das Wort gehort wird,
da ist es vorbei mit dem Schweigen, der Stille, der Stummheit, und auch dem L&rm, dem
Schrei, dem Tierlaut. Und wo das Feuer brennt, da gibt es keine Kélte und kein Dunkel. Es
gibt zwar noch all das, aber eben nur dort wo das Wort und das Feuer noch nicht hingedrungen
ist; aber es sind ihnen ja keine Grenzen gesetzt; das Wort tont fort durch die Zeit, von Mund
zu Mund, und das Feuer breitet sich aus im Raum. Eben durch das Einbrechen des Namens in
das Chaos des Unbenannten, das so und auch anders heiflen kann (und das tiberhaupt ,,auch
anders kann*), ist der Schauplatz und der Inhalt der Weltgeschichte entstanden. Weder Platon
noch Aristoteles hat etwas davon gewult. ,,Die ganze Erde* und das ,,Ende der Tage* fehlen
in ihrem Wortschatz.'?

Weder im Alten noch im Neuen Testament werden schallfliichtige, arbitrare Namen von
unsichtbaren, ewigen Ideen unterschieden. So lasst der HERR seinen Namen in Jerusalem bzw.
im dortigen Tempel wohnen (1K6n 9,3; 11,37; vgl. Dtn 12,5.11),"? und Petrus hat im Namen
Jesu Christi zu lehren, ist doch ,,kein andrer Namen und dem Himmel den Menschen gegeben,
durch den wir sollen selig werden.* (Apg 4,12) Es ist weder ein Wesen noch eine Idee, son-
dern der ganz bestimmte Name, auf den es ankommt.*?® Der lebensentscheidende Name fiir
Juden und Christen ist der zugesprochene NAME (vgl. Ex 33,19; 34,5), der von Menschen
weder ausgesprochen werden darf noch durch andere Namen ersetzt werden kann. Wenn es
um das ausgesprochene Verschweigen des NAMENS geht, steht dahinter keine mystische
Apophasis oder eine kognitive Unaussprechlichkeit (ineffabilitas) im Hinblick auf das gottli-
che Wesen,* als vielmehr das Herrliche Gebot, SEINEN Namen nicht zu verunehren.™*! Was
sich menschenmdglich anfuhren lasst, sind nur Antonomasien, die den NAMEN an-, aber nicht
aussprechen.® Die beiden hebraischen Antonomasien, die dabei besondere Beachtung ver-
dienen, sind "&lohim und ‘adonaj. Dass der Abstraktplural "@lohim mit der Bedeutung ,,Got-
ter” oder ,,Gottheit” als eine Antonomasie fiir JHWH verwendet werden kann, ist nicht zuletzt
im Buch des Propheten Jesaja zu vernehmen:

So spricht HERR, der Konig Israels,
und sein Erldser, der HERR Zebaoth:

126 Der Stern der Erlésung, Frankfurt a.M. #1993, 209. Vgl. H. AsseL, Name und Negativitat. Der gottliche Name
als selbstbezugliches Zeichen bei Franz Rosenzweig, in: I.U. DALFERTH/PH. STOELLGER (Hg.), Krisen der
Subjektivitat. Problemfelder eines strittigen Paradigmas, RPT 18, Tubingen 2005, 333-359; bzw. B.E. GALLI,
Rosenzweig and the Name for God, Modern Judaism 14 (1994), 63-86.

127 Brief an Gertrud Oppenheim vom 30. Mai 1917, in: F. ROSENZWEIG, Briefe, hg. v. E. ROSENZWEIG, Berlin
1935, 211.

128 \/gl. S.L. RICHTER, The Deuteronomistic History and the Name Theology. I%5akkén $°mé Sam in the Bible and
the Ancient Near East, BZAW 318; Berlin 2002; DIEs., The Place of the Name in Deuteronomy, VT 57 (2007),
342-366; bzw. M. HUNDLEY, To Be or Not to Be: A Reexamination of Name Language in Deuteronomy and the
Deuteronomistic History, VT 59 (2009), 533-555.

129 Fiir einen kulturgeschichtlichen Vergleich siehe K. RADNER, Die Macht des Namens. Altorientalische
Strategien zur Selbsterhaltung, Wiesbaden 2005, 271-278.

130 v/gl. TH.G. WEINANDY, Ineffability of God, NCE? 7 (2003), 445-446.

BLv/gl. Lev 24,16 LxX; PHILO, De vita Mosis 11,23,114; FLAVIUS JOSEPHUS, Antiquitates Judaicae 11,276.

32 \/gl. G. ScHOLEM, Der Name Gottes und die Sprachtheorie der Kabbala, in: DERS., Judaica 3. Studien zur
judischen Mystik, Frankfurt a.M. 1973, 7-70, 15; bzw. F. ROSENZWEIG, Brief an Martin Goldner, Nachum

Glatzer u.a., Ende November 1924, in: DERS., Briefe, hg. v. E. ROSENZWEIG, Berlin 1935, 518-521.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 25 09.02.2018



Ich bin der Erste und ich bin der Letzte,
und auBer mir ist kein Gott (&lohim).
(Jes 44,6; vgl. Dtn 4,35)

Da SEINEN eigenen Worten zufolge andere Gotter keine eigene Realitat neben IHm haben, ist
ER allein als ,,Gottheit” anzuerkennen — JHWH “alohim bzw. ‘el “dlohim JHWH (Ps 50,1; Jos
22,22). Die paradigmatische Geschichte zu diesem Bekenntnis ist die von Elija initiierte
Opferprobe auf dem Karmel, wo der Anrufung Baals durch seine 450 Propheten eine Opfer-
annahme versagt bleibt. Nachdem Elijas Anrufung des HERRN durch DESSEN Feuer mit
Brandopferverzehr beantwortet wird, hat das ganze Volk zu bekennen: ,,HERR, er ist der Gott,
HERR, er ist der Gott (JHWH hu ha’dlohim, JHWH hu hadlohim)!* (1K6n 18,39).

Die zweite prominente Antonomasie beziglich des NAMENS ist “ad6naj, buchstéblich tber-
setzt ,,[mein] Herr” bzw. ,,meine Herren* (&hnlich wie ,,Mylord* bzw. ,,Monseigneur*). Sie
entstammt der Gebetsanrede und spricht die eigene Anerkennung einer exklusiven Herrschaft
JHWHs aus.™* Sie wird mit der engen Apposition ’ddénaj JHWH (,,[mein] Herr HERR®) ein-
gefiihrt, so beispielsweise im Buch des Propheten Amos (1,8; 3,7.8.11.13; 4,2.5; 5,3;
7,1.2.4.5.6; 8,1.3.9.11; 9,8). Franz Rosenzweig hat zu Recht darauf hingewiesen, dass ’adbnaj
einen vokativen Unterton hat, durch welchen man ,,gewissermafien mitten aus dem Satz fur
einen Augenblick zum Himmel« aufblickt.** Als es im spatantiken Judentum Gewohnheit
wurde, eine Aussprache des NAMENS zu vermeiden, wurde ‘addnaj zur permanenten Anto-
nomasie.’® Die Masoreten setzten daher die Vokale von ’dd6ndj (a-0-a) zum Tetragramm,
um den Leser daran zu erinnern, dass er an Stelle der Konsonantenfolge JHWH das

Wort ‘adénaj zur Aussprache bringen sollte (Q°re perpetuum).

Im Psalm 86 wird die Zuordnung von NAME und Antonomasien paradigmatisch vorgestellt:
Der in der eigenen Bedréngnis Angerufene wird zuallererst bei seinem ureigenen Namen
genannt: ,,Neige, JHWH, dein Ohr, erhdre mich, denn ich bin elend und arm.* (v 1) Wo der
Betende seine Anrufung fortsetzt (vv 3-5), tritt im hebrdischen Text an Stelle des NAMENS die
Antonomasie ‘adonaj (Ketib). In den Versen 8 bis 10 wird die Einflihrung der zweiten Anto-
nomasie ’‘dlohim vorbereitet, So wenn es zunachst in Vers 8 heilt: ,,Keiner ist dir gleich unter
den Gottern (*dlohim), Herr (’adonaj), und nichts gleicht deinen Werken.“(v 8) Bestérkt wird
diese Aussage mit der Ansage einer zukinftigen Alleinverehrung des NAMENS unter den Vol-
kern (v 9). Der Gattungsname ‘dlohim wird schlieBlich in Vers 10 als Pradikatsnomen dem
NAMEN exklusiv zugesprochen: ,,.Denn du bist grof3 und tust Wunder, du allein bist Gott
(’alohim).” Wenn nun in Vers 14, Gott (‘dlohim)“ als Subjekt angefiihrt wird, ist zuvor
klargestellt worden, dass dieser Gattungsname eben nicht als Eigenname, sondern nur als
Antonomasie fungiert. Der Beter jedenfalls weil} sich mit seinem Leben nicht etwa auf den
Gattungsnamen ,,Gott*“, sondern allein auf den NAMEN auszurichten:

Weise mir, JHWH, deinen Weg, dass ich in deiner Wahrheit gehe,

richte mein Herz darauf, deinen Namen zu flirchten.

Ich will dich preisen, Herr (*adonaj), mein Gott (*dlohaj), von ganzem Herzen
und ewig deinen Namen ehren.

(vv 11-12 ZURCHER)

13 vgl. M. RGSEL, The Reading and Translation of the Divine Name in the Masoretic Tradition and the Greek
Pentateuch, JSOT 31 (2007), 411-428; DERS., Names of God, EncDSS 2 (2000), 600-602; bzw. DERs., Adonaj —
warum Gott ,,Herr* genannt wird, FAT 29, Tiibingen 2000.

34 F. RoSENZWEIG, »Der Ewige«. Mendelsohn und der Gottesname, in: M. BUBER/F. ROSENZWEIG, Die Schrift
und ihre Verdeutschung, Berlin 1936, 184-210, 197. Vgl. E. ROSENSTOCK-HUESSY, Der Atem des Geistes, NA,
Moers 0.J. (1991), 60.

35 v/gl. C. THOMA, Gott I11. Judentum, TRE 13 (1984) 626-645, 628-635.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



Schlief3lich sei noch eine dritte Antonomasie herausgestellt, die im Neuen Testament von
Jesus selbst zur Sprache gebracht worden ist, ‘abba ho pater (Mk 14,36; vgl. Rém 8,15; Gal
4,6). ,,.Der/mein/euer/unser Vater (im Himmel)“ — der determinierte VVatername in den synop-
tischen Evangelien, im Corpus Paulinum und insbesondere im Corpus Johanneum ist eben-
falls kein Gottesname, sondern eine eingangige Antonomasie flr den NAMEN, der die im
Pascha-Mysterium Jesu Christi er6ffnete Beziehung und Zuwendung des HERRN zu uns
Menschen zur Sprache bringt.**

Metaphysischer Synkretismus

Als das Alte Testament aus dem Hebréischen in das Griechische Ubersetzt wurde, unterblieb
die Transliteration des NAMENS. MaRgeblichen Grund hierfur war die NAMENSverschwiegen-
heit im nachexilischen Judentum. Da seit der Perserzeit der NAME weitgehend aphonetisch
tradiert wurde, konnte auch keine Umschrift des NAMENS ins Griechische vorgenommen
werden. Wo in judischen Versionen der griechischen Bibel (Aquila bzw. Symmachus) sowie
in einigen wenigen Manuskripten der Septuaginta explizit der Name angefiihrt wurde,
geschah dies graphisch entweder in Gestalt des althebrédischen Tetragramms oder aber als
griechische Buchstabenfolge ITITIL.**’ Erst nachdem der hebraische Konsonantentext der
Bibel von den Masoreten Mitte des 10. Jahrhunderts einheitlich vokalisiert worden ist,
nahmen sich christliche Gelehrte des NAMENS an, so zuerst der Dominikanerménch
Raymundus Martinus mit seinem Werk Pugio Fidei adversus Mauros et Judaeos
(,,Glaubensdolch gegen Mauren und Juden*, um 1270).® In Unkenntnis des Q°re perpetuum
wurde freilich die VVokalfolge von ’adénaj (a-0-a) mit dem konsonatischen Tetragramm
JHWH zusammengesprochen, woraus bekanntlich der Barbarismus ,,lehovah* entstand.**°

Was im Griechischen zur Sprache gebracht werden konnte, war weder eine Transliteration
noch eine Ubersetzung des NAMENS. SchlieRlich fehlte dem NAMEN wie jedem anderen
Eigennamen auch ein fremdsprachiges Synonym. Da Eigennamen die besondere Geschichte
deren Trager beinhalten, kénnen sie eben nicht durch einen anderen Namen adaquat wieder-
gegeben werden.**® Andernfalls waren zwei verschiedene Lebensgeschichten miteinander

138 v/gl. 0. HoFIUS/A. DENECKE, Vater, TBLNT (NA 1997), 1720-1730; O. MICHEL, pater, EWNT 3 (1983),
125-135; bzw CH. ZIMMERMANN, Die Namen des Vaters. Studien zu ausgewahlten neutestamentlichen
Gottesbezeichnungen vor ihrem friihjidischen und paganen Sprachhorizont, AGJU 69, Leiden-Boston 2007, 41-
166.

137 M. RosEL, Die Ubersetzbarkeit des Gottesnamens, 90. Vgl. Origenes zu Ps 2,1ff, Migne PG 12,1104; bzw.
HIERONYMUS ad Marcellam, Ep. 25,3 (CSEL 54,219,13-17): ,,Nonum (sc. nomen) tetragrammum, quod
avekpavnrov, id est ineffabile, putaverunt et his litteris scribitur: iod, he, vau, he, quod quidam non intellegentes
propter elementorum similitudinem, cum in Graecis libris reppererint, ITITII legere consueverunt®. Vgl. auller-
dem W. KINzIG, Eigenart und Aussprache des Tetragramms bei den Kirchenvitern, in: H. ASSEL/H.-CH. ASKANI
(Hg.), Sprachgewinn. Festschrift flir Giinter Bader, Arbeiten zur historischen und systematischen Theologie 11
Berlin 2008, 202-233; DERS., Tetragramm und Trinitat. Trégt der Gott der Kirchenvéter einen Namen?,
Religionen unterwegs 21, Nr. 1, Februar 2015.

138 pygio Fidei adversus Mauros et ludaeos, hg. v. J.B. CARPZOV, Leipzig 1687. Im Ubrigen versteht Raimund
das Tetragramm als Essenz und Ausdruck der Trinitat (S. 685-689).

139 Zur Rezeption des NAMENS im Christentum siehe R.J. WILKINSON, Tetragrammaton. Western Christians and
the Hebrew Name of God. From the Beginnings to the Seventeenth Century, Leiden u.a. 2015. Als Versuch, das
Tetragramm neu zur Sprache zu bringen, siehe G. GERTOUX, The Name of God Y.EH.OW.AH Which Is
Pronounced as It Is Written, Lanham, MD 2002 (im franzdsischen Original Un historique du nom divin. Un Nom
Encens, Paris 1999); vgl. http://www.lifespurpose.net/divinename/NameofGod1.htm.

10\v/gl. J. EBACH, Die Uniibersetzbarkeit des Gottesnamens, in: CH. GERBER/B. JOSWIG/S. PETERSEN (Hg.), Gott
hei8t nicht nur Vater. Zur Rede iiber Gott in den ﬁbersetzungen der ,,Bibel in gerechter Sprache®, BTSP 32,
Gottingen 2008, 13-36; bzw. R.P. CARROLL, Between Lying and Blasphemy or On Translating a Four-Letter

Word in the Hebrew Bible: Critical Reflections on Bible Translation, in: A. BRENNER/J.W. VAN HENTEN (Hg.),
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 27 09.02.2018



vermischt, was eine multiple Personlichkeit kreierte, deren Identitat nicht langer ansprechbar
ist. Man mag in einer paganen Umwelt Gotternamen funktionalisieren und sie damit fur
Ubersetzbar halten, so wie dies in der Gebetsantwort der ,,Himmelskonigin® in den Metamor-
phosen (Der goldene Esel) des Apuleius von Madaura zur Sprache kommt.*** Wo jedoch das
NAMENSszeugnis an die Besonderheit des biblischen Kanons gebunden ist, lasst sich der NAME
durch keinen fremdsprachigen Eigenname wiedergeben. Mit Miskotte gesprochen: ,, JHWH ist
ein uniibersetzbarer Name und ein unbegreiflicher Begriff.“** Was kanongema® tbersetzt
werden kann, sind allein geschichtenneutrale Gattungsnamen. Folgerichtig wurden in der
Septuaginta als der paradigmatischen Bibeliibersetzung ’adonaj als Kyrios und ‘alohim als
HoTheés wiedergegeben.*?

Es ist gerade die Ubersetzung von “alohim als HoTheds gewesen, die fiir die europaische
Kultur die Grundlage fiir einen folgenschweren Synkretismus gelegt hat: Im Unterschied zu
anderen Kulturen, in denen der Gattungsname ,,Gott” — so Uberhaupt ein Synonym dafur
vorhanden ist — ,,polytheistisch* und damit geschichtenneutral ist, war im Griechischen
HoTheos bereits in einen metaphysischen Kontext eingewoben und damit monotheistisch
vorgedacht worden.*** Der solchermafen durchdachte Gottesbegriff wurde dabei als das
Ursprungsprinzip (arche) allen Seins bzw. als ,erster unbewegter Beweger” in einem kosmo-
logischen Sinne verstanden.*> Es waren jiidisch-hellenistische Philosophen ab dem zweiten
vorchristlichen Jahrhundert wie Aristobulos**® und spater Philo, die die Identitat des Gottes

Bible Translation on the Threshold of the Twenty-First Century. Authority, Reception, Culture and Religion.
Sheffield 2002, 53-64.

141 Metamorphosen XI, 5,1-3. Zur Ubersetzbarkeit von Gétternamen in der Antike siehe J. ASSMANN, Translating
Gods. Religion as a Factor of Cultural (Un)Translatability, in: H. DE VRIES (Hg.), Religion. Beyond a Concept,
New York 2008, 139-149.861-864; bzw. M.S. SMITH, God in Translation. Deities in Cross-cultural Discourse in
the Biblical World, FAT 57, Tibingen 2008.

142 K H. MISKOTTE, Wenn die Gétter schweigen, 130.

3 v/gl. dazu M. ROsEL, Die Ubersetzbarkeit des Gottesnamens. Die Septuaginta und ihre Theologie, in: CHR.
GERBER/B. JOSWIG/S. PETERSEN (Hg.), Gott heiRt nicht nur Vater. Zur Rede tber Gott in den Ubersetzungen der
,,Bibel in gerechter Sprache*, BThS 32, 2008, 87-103; bzw. DERs., ,,Wer den Namen des Herrn nennt, soll
gewiss getotet werden® (Lev 24,16 LXX). Der Gottesname in Qumran und in der Septuaginta (LXX), BiKi 65
(2010), 70-76.

144 50 schon der Vorsokratiker Xenophanes (DK 21 B 23-26). Vgl. J. HALFWASSEN, Der Gott des Xenophanes.
Uberlegungen iiber Ursprung und Struktur eines philosophischen Monotheismus, ARelG 10 (2008), 275-294; O.
KAISER, Der eine Gott und die Gotter der Welt, in: DERS., Zwischen Athen und Jerusalem. Studien zur
griechischen und biblischen Theologie, ihrer Eigenart und ihrem Verhéltnis, Berlin- New York 2003, 135-152;
bzw. W. DRECHSLER/R. KATTEL, Mensch und Gott bei Xenophanes, in: M. WITTE (Hg.), Gott und Mensch im
Dialog. Festschrift fir Otto Kaiser zum 80. Geburtstag, Berlin 2004, 111-129. Siehe auBerdem W. JAEGER, Die
Theologie der frihen griechischen Denker, Stuttgart 1953, 50-68; bzw. L.P. GERSON, God and Greek Philosophy.
Studies in the Early History of Natural Theology, London u.a. 1990; D. FREDE/A. LAKS (Hg.), Traditions of
Theology. Studies in Hellenistic Theology: Its Background and Aftermath, PhAnt 89, Leiden u.a. 2002; P.
ATHANASSIADI/M. FREDE (Hg.), Pagan Monotheism in Late Antiquity, Oxford u.a. 1999; M. WALLRAFF, Viele
Metaphern — viele Gotter? Beobachtungen zum Monotheismus der Spétantike, in: J. FREY/J. ROHLS/R.
ZIMMERMANN (Hg.), Metaphorik und Christologie, Berlin 2003, 151-166; sowie S. MITCHELL/P. VAN NUFFELEN
(Hg.), One God. Pagan Monotheism in the Roman Empire, Cambridge u.a. 2010. Differenziert M. EDWARDS,
Pagan and Christian Monotheism in the Age of Constantine, in: S. SWAIN/M. EDWARDS (Hg.), Approaching Late
Antiquity. The Transformation from Early to Late Empire, Oxford 2004, 211-234; bzw. J. Ripke, Polytheismus
und Monotheismus als Perspektiven auf die antike Religionsgeschichte, in: Ch. Schwébel (Hg.), Gott — Gotter —
Gotzen. XIV. Européischer Kongress fiir Theologie (11.-15. September 2011 in Zirich), VWGTh 38, Leipzig
2013, 56-68. Vgl. auBerdem ST. MITCHELL, Ein Gott im Himmel. Zur Problematik des heidnischen
Monotheismus in der Kaiserzeit und der Spétantike, in: C. BREYTENBACH/J. FREY (Hg.), Reflections on the Early
Christian History of Religion — Erwégungen zur friihchristlichen Religionsgeschichte, AGJU 81, Leyden-Boston
2013, 335-350.

15 Der Leittext dazu ist ARISTOTELES, Metaphysik X11,7 (1072b 7-30). Vgl. dazu O. HOFFE, Aristoteles,
Miinchen 1999, 157-168.

146 Eus.praep. 13,12,3-4. Siehe C.R. HOLLADAY, Fragments from Hellenistic Jewish Authors, Bd. 3 Aristobulus,

Atlanta 1995, 162-174.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 28 09.02.2018



der Philosophen mit dem Gott Israels behaupteten. Was in solch einem Synkretismus schein-
bar zueinander findet, ist der theoretische Monotheismus der griechischen Metaphysik mit
dem kanonisch-ethischen Alleinverehrungsanspruch des Sch®ma ' Jisra el (Dtn 6,4-9).**" Da
der hebraische Schriftenkanon keine zwischengéttlichen Interaktionen und damit auch keine
Gottergeschichten kennt, scheint er fr einen monotheistischen Gottesbegriff pradestiniert zu
sein. Der Rekurs auf einen tberlieferten Kanon verschaffte dem theoretischen Monotheismus
ein eigenes Traditionsprinzip und damit auch einen revelatorischen Geltungsanspruch. Im
Kontext der Septuaginta konnte sich jedenfalls ein theoretischer Monotheismus kultisch-
liturgisch und damit auch ,,synagogal“ zur Sprache bringen.

Die interpretatio graeca'*® des biblischen Kanons und inshesondere die Denkmachtigkeit
eines philosophischen Gottesbegriffs haben jedoch dazu gefihrt, dass die biblische Kenn-
zeichnung HoTheos nicht 1anger als Antonomasie fur den NAMEN gelesen wurde, sondern
umgekehrt zur Leitidee wurde, auf die hin der NAME als vermeintlicher Gottesname bestimmt
wurde. Der metaphysische Synkretismus fuhrte also zur Entlehrung des NAMENS. So lasst
Philo von Alexandria in seinem Leben des Moses diesen ,,Gott” die folgenden Worte zu Mose
sprechen:

Zuerst sage ihnen, dass ich der bin, der ist, damit sie den Unterschied zwischen dem was ist
und was nicht ist lernen, und als weitere Lehre, dass Uberhaupt kein Name auf mich, dem alle
Existenz gehdrt, angewandt werden kann'*

Nach Philo bedarf der Gott keines Namens; ,,allerdings — obwohl er ihn nicht braucht — hat er
sich dennoch dazu herabgelassen, der Menschheit einen Namen von sich selbst zu geben, so
dass die Menschen befahigt sind, in Gebet und Bitten Zuflucht zu ihm zu nehmen und sie
damit nicht einer trostlichen Hoffnung beraubt sind.”**® Unter diesen Umstanden ist die
Offenbarung des Namens ein padagogisches Mittel, das den spirituellen Bedurfnissen der
Menschen dient."®* Firr Philo héangt jedenfalls die Erkenntnis des géttlichen Wesens nicht von
einem Eigennamen ab:

An einer anderen Stelle, als er (Mose) untersucht hatte, ob Er-der-ist irgendeinen Eigennamen
hat, kam er zu der vollen Erkenntnis, dass Er keinen Eigennamen hat (Ex 6,3), und dass wel-
chen Namen auch man fiir Ihn benutzen wird, aus Griinden der Sprache gebraucht werden;
denn es liegt nicht in seiner Natur, dass von ihm zu sprechen ist, sondern einfach zu sein. Das
Zeugnis dazu ist auch durch die géttliche Antwort gegentiber Moses Frage geboten, ob Er
einen Namen hat, ,,Ich bin Er-der-ist (Ex 3,14).” Dies geschah deswegen, damit — da in dem
Gott keine Dinge sind, die Menschen begreifen kénnen — der Mensch sein Wesen anerkennt.™
Ahnlich statuiert Aristides in seiner Apologie: ,,Er [der Gott] hat keinen Namen; denn alles,
was einen Namen hat, gehdrt mit zum Geschaffenen.«*3

7 Siehe A. MOENIKES, Schma Yisrael, NBL 3 (2001), 489-492. Siehe dazu F. ROSENZWEIG, Die Wissenschaft
von Gott, in: DERS., Zweistromland. Kleinere Schriften zur Religion und Philosophie, hg. v. R. u. A. MAYER,
Dordrecht u.a. 1984, 619-642.

18 Siehe J.G. GRIFFITHS, Interpretatio graeca, LA 3 (1980), 167-172.

9 De vita Mosis 1,14,75. Vgl. lust. 1 apol. 61,10f; bzw. lust. 2 apol. 6.

%0 De Abrahamo 51.

1 AuGUSTIN unterscheidet diesheziiglich in Sermo 7,7 zwischen zwei géttlichen Namen — dem nomen
incommutabilitatis seu substantiae und dem nomen misericordiae. Das nomen incommutabilitatis bezieht sich
auf Ex 3,14, das nomen misericordiae auf Ex 3,6. VVgl. auBerdem DERS., Sermo 223/A, 5,21.

152 De somniis 1,230-231. Vgl. auRerdem PHILO, De mutatione nominum 11-14; bzw. JOHANNES VON
DAMAsKuUS, De fide orthodoxa 1,9. Zur Gotteslehre Philos siehe R. WILLIAMSON, Jews in the Hellenistic World.
Philo, Cambridge u.a. 1989, 28-102.121-125.

153 Aristides apol. 1,1, zitiert nach Bibliothek der Kirchenviter, 1. Reihe, Bd. 12, Miinchen 1913, 26.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 29 09.02.2018



Es war die Kombination aus platonischer Ideologie, aristotelischer Ontologie sowie stoischer
Kosmologie, die auf Dauer den Primat des NAMENS in der Westkirche verdrangt und schlieR3-
lich zu einer anonymen Ontotheologie gefiihrt hat.*>* Unter dem bis in unsere Gegenwart
andauernden Einfluss der griechischen Metaphysik ist die westliche Kultur auf das allge-
meinste und demzufolge zeitlose Wesen (bzw. Wissen) ausgerichtet, das durch solch abstra-
hierendes Denken zwangslaufig namenlos zu sein hat.™>> Oder wie es Thomas von Aquin
ausspricht: ,,Je weniger Begriffe bestimmt sind und je umfassender und absoluter sie sind,
desto angemessener lassen sie sich von uns iiber ,Gott* aussagen.”**® In letzter Konsequenz
flhrt dies zu einer anonymen Tautologie, wie sie Abraham Calov statuiert hat ,,Nomen Dei est
Deus ipse“™ oder aber zu einer apophatischen Paradoxie: ,,Der Name Gottes ist GOTT; aber
GOTT ist kein Name.“™® Freilich widerspricht die Anonymitat einer solchen Theologie dem
biblischen Zeugnis vom NAMEN grundlegend. Eine analphabetische Ontotheologie ist nichts
anderes als der menschliche Versuch, dem lebensumfassenden Anspruch des NAMENS zu ent-
kommen. Wie bereits gesagt, kennt die Bibel keine Ontologie, die die Unterscheidung zwi-
schen Namen und Wesen erlaubt: Sein oder Nichtsein, das ist hier nicht die Frage.™ Der
Name bezieht sich also nicht auf ein namenloses Wesen, das denkerisch begriffen werden
kann, sondern auf den ,,Namenlichen, dessen man sich auBerhalb seines Namens nicht
gewartig sein kann. Es ist der Eigenname, der jemanden flir andere ansprechbar macht.

Die Unbedingtheit des einen NAMENS wird nicht zuletzt im dritten Gebot des biblischen
Dekalogs herausgestellt, wenn es heil3t: ,,Du sollst den Namen des HERRN, deines Gottes, nicht
missbrauchen; denn HERR wird den nicht ungestraft lassen, der seinen Namen miss-

braucht.« (Ex 20,7; vgl. Lev 19,12; 24,16)."* Dem korrespondiert die erste Bitte des

14 vgl. dazu W. BEIERWALTES, Deus est esse — esse est Deus. Die ontotheologische Grundfrage als aristotelisch-
neuplatonische Denkstruktur, in: DERS., Platonismus und Idealismus, Frankfurt a.M. 22004, 5-82; bzw. J.B.
METz, Gott und Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Moderne, StZ 217 (1999), 147-159. Der
Begriff Ontotheologie geht auf IMMANUEL KANTS Kritik der reinen Vernunft (B 659f; vgl. auRerdem DERS.,
Vorlesungen iiber die philosophische Religionslehre, hg. v. K.H.L. PoLITZ, Leipzig *1830, 36-95) zuriick und
wurde von MARTIN HEIDEGGER (Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik, in: DERS., Identitat und
Differenz, Pfullingen 1957, 35-73) wieder aufgegriffen. Luther hat darin Recht, wenn er in De captivitate
Babylonica Dionysius Areopagita mit folgenden Worten diskreditiert: ,,Mir missfillt iiberhaupt, dass man jedem
Dionysius, wer er auch immer gewesen sein mag, so viel Ehre erweist [...] In der ,Mystischen Theologie* aber,
dem Buche, das gewisse, vollig ahnungslose Pseudo-Theologen so hochspielen, ist er sogar duBerst schadlich,
mehr platonisierend als christlich, so dass ich wiinsche, dass die Seelen der Gl&aubigen auch nicht die geringste
Muhe auf dieses Buch verwenden. Christus lernst du dort so wenig, dass du ihn sogar verlierst, wenn du ihn
schon kennst.“ (WA 6, 562,3f.8-11; deutsche Ubersetzung nach M. LUTHER, Die reformatorischen
Grundschriften in vier Banden, Bd. 3: Die Gefangenschaft der Kirche, tibers. H. BEINTKER, Miinchen 1983, 113).
Vgl. P. ROREM, Martin Luther’s Christocentric Critique of Pseudo-Dionysian Spirituality, LuthQ 11 (1997), 291-
307.

155 \/gl. W. PANNENBERG, Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als dogmatisches Problem der
frihchristlichen Theologie, in: DERS., Grundfragen systematischer Theologie. Gesammelte Aufsdtze, Géttingen
1967, 296-346.

156 Summa Theologiae | g 13 a 11 ¢. Ahnlich JOHANNES VON DAMASKUS, De fide orthodoxa 1,9,13; bzw. Gregor
von Nazianz, Orat. 38,7 (MPG 36, 317B) Vgl. G. Bader, Die Emergenz des Namens. Amnesie — Aphasie —
Theologie, HUTh 51, Tlbingen 2006, 56-61.

57 S0 in seiner Auslegung zur ersten Bitte des Vaterunsers in Biblia Novi Testamenti illustrata, Tom. I, Frankfurt
a. Main 1676, S. 231. Das Zitat wird wie folgt fortgefiihrt: ,,Nomen Dei est Deus ipse, ut inter homines
nominatur, h. e. agnoscitur et celebratur.” Siehe aulerdem N. HUNNIUS, Epitome credendorum oder Innhalt der
gantzen christlichen Lehr (1625), Frankfurt-Leipzig 1702, 55: ,,Der erste Name ist GOTT. Dieser Name ist des
wahren Gottes eigener Name*. Ahnlich W. ELERT, Der christliche Glaube, Berlin 21941, 246.

158 p_ FLoRENSKIJ, Uber den Namen Gottes, in: DERS., Denken und Sprache, hg. v. S. und F. MIERAU, Werke 3,
Berlin 1993, 291-306, 301.

159 Nach 1Kor 1,28 iiberbietet die gottliche Erwahlung die Seinsfrage.

160 Zum NAMENSsmissbrauch in Kriegspredigten aus dem Ersten Weltkrieg siehe G. BRAKELMANN, Gott hat sich
einen Namen gegeben: Jesus Christus, in: H. ALBERTZ (Hg.), Die Zehn Gebote. Eine Reihe mit Gedanken und

Texten 3: Du sollst den Namen des Herrn, deines Gottes nicht mi3brauche ..., Stuttgart 1986, 25-28.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 30 09.02.2018



UnserVater, ,,geheiligt werde dein Name* (Mt 6,9; vgl. Jes 29,23; bzw. Ez 36,20-23).** In der
Auslegung dieser Bitte ermahnt Martin Luther im GrofRen Katechismus: ,,Da ist nun die grofe
Not, dafiir wir am meisten sorgen sollen, dass der Name seine Ehre habe, heilig und hehr
gehalten werde als unser héchster Schatz und Heiligtum, so wir haben, und dass wir als die
frommen Kinder darum bitten, dass sein Name, der sonst im Himmel heilig ist, auch auf
Erden bei uns und aller Welt heilig sei und bleibe.«'*> Wenn es um den NAMEN geht, ist die
Frage nicht, ob oder wie Menschen ein gottliches Wesen benennen kénnen, sondern wie man
sich zum NAMEN als Gabe zu verhalten hat, die nicht von ihrem Geber geschieden werden
kann. Die Frage des NAMENS ist also keine epistemologische, sondern eine ethische: Wie
kann man diesem Namen treu sein? So heil3t es denn auch beim Propheten Micha: ,,Ein jedes
Volk wandelt im Namen seines Gottes, aber wir wandeln im Namen des HERRN, unseres
Gottes, immer und ewiglich!” (4,5) NAMENsheiligung bedingt NAMENStreue. In letzter Konse-
quenz kann menschliche NAMENsheiligung das eigene Blutzeugnis erfordern, wie das im
Judentum mit dem martyrialen Kiddusch HaSchem angesprochen ist.'®®

Kurt Marti hinterfragt in seinem Gedicht ,,der name* die Epiphanie des NAMENsheiligung in
poetischer Weise:

vielleicht

dass heisenberg

wirklich die weltformel fand

das wird sich noch weisen
aber wann aber wann
wird die heiligung
jenes namens erscheinen
der mehr ist
als welten und formeln?

vielleicht
dass die Herren der Erde
wirklich nicht nur das unrecht erstreben
das wird sich noch weisen
aber wann aber wann
wird die heiligung
jenes namens erscheinen
der die erde verwandelt
in eine sonne des rechts?

161 v/gl. dazu ORIGENES, De oratione 24; K. BARTH, Das christliche Leben. Die Kirchliche Dogmatik 1\V/4,
Fragmente aus dem Nachlass Vorlesungen 1959-1961, Ziurich 1976, 254-282; U. Luz, Das Evangelium nach
Matthdus (Mt 1-7), EKK 1/1, Zirich u.a. 1985, 342ff; A. STEUDEL, Die Heiligung des Gottesnamens im
Vaterunser. Erwdgungen zum antik-judischen Hintergrund, in: L. DOERING/H.-G. WAUBKE,/F. WILK (Hg.),
Judaistik und neutestamentliche Wissenschaft. Standorte — Grenzen — Beziehungen, Gottingen 2008, 242-256; M.
JAGER-BEUX, Das Verstandnis der Heiligung des géttlichen Namens und des Reiches Gottes in der alten
judischen Liturgie, Bern 20009.

192 BS| K 670,45-671,5.

163 vgl. N. LAMM/H.H. BEN-SAssON, Kiddush Ha-Shem and Hillul Ha-Shem, EJ? 12 (2007), 139-145; K.
KOHLER, Kiddush Ha-Shem and Hillul Ha-Shem, JE 7 (1904), 484f; H. MAccoOBY, Sanctification of the Name,
in: A.A. COHEN/P. MENDES-FLOHR (Hg.), Contemporary Jewish Religious Thought. Original Essays on Critical
Concepts, Movements, and Beliefs, New York 1987, 849-854; H. BERGMANN, Die Heiligung des Namens
(Kiddusch haschem), in: VEREIN JUDISCHER HOCHSCHULER BAR KOCHBA IN PRAG (Hg.), Vom Judentum. Ein
Sammelbuch, Leipzig 1914, 32-43 (wieder abgedruckt in: SCH. BEN-CHORIN/V. LENZEN (Hg.), Judische
Theologie im 20. Jahrhundert. Ein Lesebuch, Miinchen-Zirich 1988, 161-171); V. LENZEN, Jidisches Leben und
Sterben im Namen Gottes. Studien Uber die Heiligung des géttlichen Namens (Kiddusch HaSchem), Miinchen-
Ziirich 22002; K.H. HOLTSCHNEIDER, Kiddusch ha-Schem: Heiligung des Namens. Starben die ermordeten Juden

des Holocaust als Mértyrer?, Freiburger Rundbrief NF 13 (2006), 2-15.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



vielleicht
dass die Christen
wirklich das licht sind der welt
das wird sich noch weisen
aber wann aber wann
wird die heiligung
jenes namens erscheinen
der finsternis sprengt
mit explosionen des lichts?*®*

Fur uns Menschen heilst NAMENsheiligung NAMENSverschwiegenheit. Mittels Antonomasien
wird der NAME angesprochen, aber nicht ausgesprochen. Mit gutem Grund findet sich in der
romischen Instruktion Liturgiam Authenticam von 2001 folgende Bestimmung: ,,Nach der seit
unvordenklicher Zeit uiberlieferten Tradition, die ja schon in der genannten Septuaginta-Uber-
setzung sichtbar ist, soll der Name des allmachtigen Gottes — hebréisch das heilige Tetra-
gramm, lateinisch Dominus — in jeder Volkssprache durch ein Wort derselben Bedeutung
wiedergegeben werden.«'®®

Der Primat des NAMENS

Wenn es um die SchriftgemaRheit der christlichen Lehre geht, ist im européischen Kontext die
kategoriale Unterscheidung zwischen Eigen- und Gattungsnamen unbedingt zu beachten.
Beginnt man mit der Rede von ,,Gott”, so ist man bereits unrettbar im eigenen Gottdenken
verloren. Dem Denken kann nichts heilig sein. Anonymes Gottdenken eines selbstbewussten
,.Ichs® wiederholt in intellektueller Weise den Stindenfall, der unter dem falschen Verspre-
chen ,.ihr werdet sein wie Gottheit (*dlohim) und wissen, was gut und bose ist* (Gen 3,5) steht.
Was zukunftsverheif3end ist, sind weder allgemein Gedachtes noch generalisiertes Geschehen,
sondern Eigennamen, die jeweils eine besondere Geschichte tragen. Im Eigennamen geht das
eigentliche Geschehen dem Wesentlichen vor. An Stelle des metaphysischen Diktums agere
sequitur esse muss es heiRen nomen comprehendit agere. Die Besonderheit des Namens
widersteht der Allgemeinheit des Begriffs.*®® Wo es ums Wesentliche geht, entfallt das
Namentliche. Wahrend Metaphysik und Naturwissenschaften auf Gattungsnamen basieren,*®’
beruht die biblisch bezeugte ,,Heilige Geschichte* (historia sacra)™®® — wie andere
Geschichten auch — auf Eigennamen. Ohne Eigennamen — in Ergdnzung mit Personal-,

164 K. MARTI, gedichte am rand, Teufen-Kéln 1963 (wieder abgedruckt in: K.O. Conrady (Hg.), Das groRe
deutsche Gedichtbuch, Kronberg/Taunus 1977, 956f). Zur Interpretation siehe U. HAHN, Zu Kurt Martis Gedicht
.der name®, in: W. HINCK (Hg.), Gedichte und Interpretationen 6: Gegenwart 1, Stuttgart 1982, 209-214.

185 \erlautbarungen des Apostolischen Stuhls 154 (Bonn 2001), Nr. 41, S. 44. In einem Brief der Kongregation
fiir den Gottesdienst und die Sakramentenordnung vom 29. Juni 2008, unterzeichnet von Kardinal Francis
Arinze und Erzbischof Malcolm Ranjith, an die Bischofskonferenzen aller Welt wurden der Gebrauch des
Tetragramms bzw. Ausspracheversuche wie ,,Jahwe* oder ,,Jehovah® innerhalb der Liturgie explizit untersagt.
186 \/gl. K.H. MISKOTTE, Der praktische Sinn von Gottes Einheit, in: DERS., Der Gott Israels und die Theologie.
Ausgewdhlte Aufsdtze, Neukirchen-Vluyn 1974, 19-43.36. Zu Miskotte siehe M. HAILER, Heiko Miskottes
Israel-Theologie als theologisches Kaleidoskop, in: M. LEINER/M. TROWITZSCH (Hg.), Karl Barths Theologie als
européisches Ereignis, Gottingen 2008, 291-316.

187 \/gl. E. ROSENSTOCK-HUESSY, Die Sprache des Menschengeschlechts. Eine leibhaftige Grammatik in vier
Teilen, Bd. 1, Heidelberg 1963, 194-204. Vgl. auBerdem WILHELM WINDELBANDS Unterscheidung zwischen
nomothetischem und idiographischem Wissen in: DERS., Geschichte und Naturwissenschaft (1894), Praludien.
Aufsitze und Reden zur Einleitung in die Philosophie, Tiibingen 31907, 355-379. Werden in den
Naturwissenschaften Eigennamen eingefiihrt, sind dabei keine weiteren Namen involviert.
Naturwissenschaftliche Eigennamen lassen keine namentlichen Geschehenszusammenhénge zu.

188 Zur Unterscheidung von (Welt-)Geschichte und ,,Heiliger Geschichte* vgl. S. KIERKEGAARD, Einiibung im

Christentum, Erster Teil, Einhalt I, in: DERS., Einilbung im Christentum und anderes, Munchen 1977, 62-74.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 32 09.02.2018



Possessiv- und Demonstrativpronomen (Deiktika) — konnen einmalige Handlungen und
Geschehnisse weder erinnert noch erzéhlt werden. Jedes Geschehen, das in seiner
Einmaligkeit fr uns Menschen von Bedeutung ist, hdngt zumindest an einem Namen. Nur
wem ein eigener Namen gilt, hat seine eigene Lebensgeschichte.™® Insofern ist Goethe Recht
zu geben wenn er schreibt:

Der Eigennamen eines Menschen ist nicht etwa wie ein Mantel, der blo8 um ihn her héngt und
an dem man allenfalls noch zupfen und zerren kann, sondern ein vollkommen passendes Kleid,
ja wie die Haut selbst iber und tiber angewachsen, an der man nicht schaben und nicht
schinden darf, ohne ihn selbst zu verletzen.!”

Ernst Cassirer erkennt in dem genuinen Verhéltnis von Name und Namenstrager mythisches
Denken:

Das Wort und der Name [besitzen] keine bloRe Darstellungsfunktion [...], sondern [...] in
beiden [sind] der Gegenstand selbst und seine realen Krafte enthalten. [...] Insbesondere ist es
der Eigenname, der in dieser Weise [...] an die Eigenheit des Wesens gekn(pft ist. [...] dem
urspriinglichen mythischen Denken ist der Name noch mehr als eine solche Haut: Er spricht
das Innere, Wesentliche des Menschen aus und »ist« geradezu dieses Innere. Name und
Personlichkeit flieRen hier in eins zusammen.*"*

Was Cassirer tbersieht ist, ist die zeitliche Bestimmung des Eigennamens. Im Eigennamen
verdichtet und erhalt sich besonderes Geschehen (iber die Zeit hinweg.'"

Was Namen besagen, wachst ihnen selbst zu, namlich ihr Ruf.}”® Im Unterschied zu Gattungs-
namen lassen sich Eigennamen gerade nicht auf vorgegebene Merkmale hin definieren,
gewinnen sie doch mit der Zeit an Bedeutung. Nach all dem, was mit einem Namen gesche-
hen ist, ist dieser ein anderer geworden, der jedoch immer noch demselben gilt. So hat es
Zelda Schneersohn Mishkovsky (1914-1984) in das folgende Gedicht ,,Jeder Mensch hat
einen Namen (Lechol isch jesch schem) gefasst, das jedes Jahr im April in Israel am natio-
nalen Gedenktag an Shoa und Heldentum (Jom haScho ‘a) feierlich rezitiert wird:

Jeder Mensch hat einen Namen

den GOTT ihm gegeben

den Vater und Mutter ihm gegeben.
Jeder Mensch hat einen Namen,

den seine Gestalt und sein L&cheln ihm geben.
Jeder Mensch hat einen Namen,

den das Gebirge ihm gibt

und die Wande, in denen er lebt.

Jeder Mensch hat einen Namen,

den seine Siinde ihm gibt

und die Sehnsucht, die sein Leben pragt.

199 50 auch K. ADLOFF, Name/Namengebung V1. Systematisch-theologisch, TRE 23 (1994), 761-764. Zur
biblischen Namenslehre vgl. auBerdem H. BIETENHARD, onoma, ThAWNT 5 (1954), 242-283; bzw. O. GRETHER,
Name und Wort Gottes im Alten Testament, BZAW 64, Berlin 1934.

70 Dichtung und Wahrheit 11,10, Goethes Werke, Bd. 9, Hamburger Ausgabe, Hamburg °1967, 407,20-25.

"L E. CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen 2, Darmstadt *1964, 53-55.

12 y/gl. A.S. VAN DER WOUDE, $8m, THAT 2 (1976), 947-949; A.-M. BESNARD, Le Mystére du nom. Quiconque
invoquera le nom du Seigneur sera sauvé. Joél 3,5, LeDiv 35, Paris 1962, 22ff. Ahnlich auch PH. STOELLGER,
Die Gabe des Namens. Zur Gefahr der Namensgebung zwischen Gott und Mensch, in: CH. GERBER/B. JOSWIG/S.
PETERSEN (Hg.), Gott heiit nicht nur Vater. Zur Rede iiber Gott in den Ubersetzungen der ,,Bibel in gerechter
Sprache, BTSP 32, Géttingen 2008, 37-54, 39-42.

3 vgl. A. RIEDL, Ruf, guter Ruf, LThK? 8 (1999), 1348; bzw. K. HORMANN, Ehre, in: DERS., Lexikon der

christlichen Moral, Innsbruck 21976, 304-309.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 33 09.02.2018



Jeder Mensch hat einen Namen,

den seine Feinde ihm geben

und den seine Liebe ihm gibt.

Jeder Mensch hat einen Namen,

den seine Feste ihm geben

den seine Arbeit ihm gibt.

Jeder Mensch hat einen Namen

vom Kreislauf des Jahres

und von seiner Blindheit ihm beigelegt.
Jeder Mensch hat einen Namen,
den das Meer ihm gibt

und schlieRlich auch der eigene Tod.'™

Im Namen ist derselbe mit der Zeit ein anderer — VVerénderlichkeit in der Identitét, daftr steht
der jeweilige Namen in seiner Lebensdichte. Da Eigennamen weder a priori zu definieren
noch analytisch zu erschliel}en sind, kdnnen sie nur erzéhlt werden. Ohne namhafte Beson-
derheit entschwinden Ereignisse entweder als Zufall in das Vergessen oder aber in die prinzi-
pielle Wiederholbarkeit eines naturgesetzlichen Kausalzusammenhanges. Allein dort, wo ein
kontingentes Geschehen auf einen Namen als Kondensat eines Lebens gebracht wird, kann es
erinnert werden. Namen sind weder Worthiilsen noch Begriffe, sondern Anspruch und
Bestimmung, die zu erhdren sind.!” Mit Eugen Rosenstock-Huessy gesprochen: ,,Namen sind
so heilig, weil sie fir die Einheit oder den Zwiespalt von Worten und Taten im menschlichen
Leben Zeugnis ablegen.«!’® Mit sich selbst eins ist man nur in seinem eigenen Namen und
nicht etwa im Selbstbewusstsein. Andreas Knapp, katholischer Ordensgeistlicher bei den
kleinen Briidern vom Evangelium, hat dem poetisch Nachhall in seinem Gedicht

,,Name* verliehen:

dein Name

nicht Schall und Rauch
sondern Klang und Bild

ein gutes Omen
unverwechselbarer Schriftzug
Buchstaben des Lebens

dein Name

von der Liebe erfunden

zartlich geflustert

kein einsames Echo

sondern Widerhall des Herzschlags
Passwort zu dir

dein Name

Lebenslinie in SEINER Hand
unverganglicher eingraviert
als in granitesten Grabstein

174 Abgedruckt als Abendgebet fiir den Jom Kippur in: J. MAGONET/W. HOMOLKA (Hg.), Seder hat-tefillt. Das
judische Gebetbuch, Bd. 2. Gebete fiir die hohen Feiertage, Glitersloh 1997, 297. Vgl. dazu S. LAEMMLE. Zelda's
L'chol Ish Yesh Shem, in: A Sourcebook for Everything Has a Name. Poems of Jewish Life Featuring the Poetry
of Yehuda Amichai and Zelda, Compiled and Published by The Board of Rabbis of Southern California, Los
Angeles 2009, 9-14.

5 \/gl. H.G. GADAMER, Uber das Héren, in: DERS., Hermeneutische Entwiirfe. Vortrage und Aufsatze,
Tibingen 2000, 48-55.49.

178 Des Christen Zukunft oder Wir iiberholen die Moderne, Miinchen u.a. 1965, 25. Vgl. auBerdem DERSs., Der
Atem des Geistes, NA, Moers 0.J. (1991), 53-62. Fiir einen psychoanalytischen Zugang siehe P. WIDMER, Der

Eigenname und seine Buchstaben. Psychoanalytische und andere Untersuchungen, Bielefeld 2010.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 34 09.02.2018



Lieb-Kose-Name
unaufhorlich!’”

Worte und Taten, die nicht besonderen Namen zugesprochen und dann auch zugeschrieben
worden sind, gehen unwiederbringlich in einer anonymen Vergangenheit verloren. Namenlo-
ses verwest mit der Zeit und hat daher keinen Anhalt in der Ewigkeit. Eigennamen bezeugen
das eigene Leben; sie sind eminent ethisch und zugleich eschatologisch gehalten. So weil3
Jesus Sirach deren Bedeutung herauszustellen:

Alles, was aus dem Nichts kommt, kehrt ins Nichts zurtick;
so der Ruchlose aus dem Leeren zum Leeren.

Nichtig ist der Mensch in seinem Leib,

nur des Treuen Name wird nicht ausgerottet.

Zittre um deinen Namen; denn er gibt dir Geleit,

mehr als um tausend kostbare Schatze.

Das Glick des Lebens dauert gezahlte Tage,

aber ein guter Name Tage ohne Zahl.

Sir 41,10-13'"®

Kann es — hypothetisch gedacht — eine Welt ohne Eigennamen geben? Wovon koénnte da alles
die Rede sein? Mittels Gattungsnamen (bzw. generellen Termini) lieBen sich dabei ohne wei-
teres generelle Aussagen treffen. Weiterhin konnten durch deiktische Ausdriicke sowie Kenn-
zeichnungen kontextuelle Identifikationen vorgenommen werden. Es liel3e sich sogar eine
ganze Geschichte ohne Inanspruchnahme von Eigennamen erzahlen — ein Mensch irgendwo
an einem Ort, der mit der Zeit im Zusammenleben mit anderen Menschen irgendetwas

erlebt ... Allerdings kollabiert die Identitat des solchermalRen Benannten mit dem Ende der
jeweiligen Erzahlung. Anonyme Identifikationen via Kennzeichnungen oder Deiktika sind
uber den jeweiligen Kontext hinaus nicht kommunizierbar. Sie kdnnen allenfalls als anonyme
literarische Charaktere bedacht werden.”® Ohne intertextuelle Eigennamen (die Texten zu
entnehmen sind) konnen Geschehen ber die jeweils erzahlte Geschichte hinaus nicht
miteinander verbunden und damit auch nicht in einen zeitlichen Ablauf gebracht werden.**°
Jede Form von Geschichtsschreibung ware damit unmdglich. Insofern ist Franz Rosenzweig
Recht zu geben, wenn er schreibt, dass ,,durch das Einbrechen des Namens in das Chaos des
Unbenannten [...] der Schauplatz und der Inhalt der Weltgeschichte entstanden* sei.'®!

17 A KNAPP, Weiter als der Horizont. Gedichte iiber alles hinaus, Wiirzburg 2002, 25.

178 Ubersetzung nach O. KAISER, Der Mensch als Geschépf Gottes - Aspekte der Anthropologie Ben Siras, in:
DERS., Zwischen Athen und Jerusalem, Berlin 2003, 225-243.242. VVgl. B.M. ZAPFF, Jesus Sirach 25-51,
NEB.AT 39, Wirzburg 2010, 289f; bzw. A. STOCK, Poetische Dogmatik. Christologie 1. Namen, Paderborn
1995, 85-89. Weitere biblische Belege Sir 39,9-11; Jes 56,5; 2Sam 18,18; Pred 7,1; bzw. Spr 22,1.

19 v/gl. U. MARGOLIN, Character, in: D. HERMAN (Hg.), The Cambridge Companion to Narrative, Cambridge u.a.
2007, 66-79; bzw. F. JANNIDIS, Figur und Person. Beitrag zu einer historischen Narratologie, Berlin 2004.

180 \/gl. F. DEBUS, Identitétsstiftende Funktion von Personennamen, in: N. JANICH/C. THIM-MABREY (Hg.),
Sprachidentitét. ldentitat durch Sprache, Tubingen 2003, 77-90; DERs., Namen in literarischen Werken. (Er-
)Findung — Form — Funktion, Stuttgart 2002; DERS., Funktion literarischer Namen, in: INSTITUT FUR DEUTSCHE
SPRACHE (Hg.), Sprachreport, Heft 1/2004, 1-9 bzw. B. STIEGLER, Die Aufgabe des Namens. Zur Funktion der
Eigennamen in der Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts, Miinchen 1994. Anzumerken ist, dass in der
literaturwissenschaftlichen Narratologie der erzahlerischen Bedeutung von Eigennamen — wegen einer
referentiellen Engflihrung — wenig Beachtung geschenkt wird. Als Ausnahme U. MARGOLIN, Naming and
Believing. Practices of the Proper Name in Narrative Fiction, Narrative 10 (2002), 107-127, der allerdings die
Kondensierung von Geschehen im Eigennamen unberlcksichtigt 1asst. Vgl. auferdem U. MARGOLIN, Naming in
Narrative, in: D. HERMAN/M. JAHN/M.-L. RYAN (Hg.), Routledge Encyclopedia of Narrative Theory, Oxford u.a.
2005, 335-338; bzw. D. LAMPING, Der Name in der Erzéhlung. Zur Poetik des Personennamens, Bonn 1983;
P.W. NESSELROTH, Naming Names in Telling Tales, in: C.-A. MIHAILESCU/W. HAMARNEH (Hg.), Fiction
Updated. Theories of Fictionality, Narratology, and Poetics, Toronto 1996, 133-143.

181 Brief an Gertrud Oppenheim vom 30. Mai 1917, in: DERS., Briefe, hg. v. E. ROSENZWEIG, Berlin 1935, 211.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 35 09.02.2018



Wider die Anonymitét spricht Ingeborg Bachmann eindriicklich von der ,,Strahlkraft des
Namens*:

Der Name allein genlgt, um in der Welt zu sein und es gibt nichts Mysteridseres als das
Leuchten von Namen und unser Hangen an solchen Namen, und nicht einmal die Unkenntnis
der Werke verhindert das triumphierende VVorhandensein von Lulu und Undine, von Emma
Bovary und Anna Karenina, von Don Quichotte, Rastignac, dem Griinen Heinrich und Hans
Castorp. Ja, der Umgang mit ihnen in Gesprachen oder in Gedanken ist uns so selbstverstand-
lich, so geheuer, dass wir nicht ein einziges Mal fragen, warum ihre Namen in der Welt sind,
als ware jemand mit ihnen besser getauft als wir mit unseren Namen, als hétte da eine Taufe
stattgefunden, bei der zwar kein Weihwasser hat herhalten missen und von der kein Schrift-
zug in einem Register spricht — als hatte da eine Namensgebung stattgefunden, die endgultiger
und von einem Vorzug ist, an dem kein Lebender teilhat. Diese Namen sind eingebrannt in
erdachte Wesen und vertreten sie zugleich, sie sind dauerhaft und so mit diesen Wesen ver-
bunden, dass, wenn wir sie ausborgen und Kinder so nennen, diese zeitlebens mit der Anspie-
lung herumgehen oder wie in einem Kostum: der Name bleibt stirker an die erschaffene
Gestalt gebunden als an den Lebenden.

Dem sekundiert Sibylle Lewitscharoff, wenn sie (iber Namen schreibt:

Werden wir bei unserem Namen gerufen, kehrt unser im Vagen herumtreibendes Ich, das
unablassig in Aufflug- und Unterwindungsgeschaften unterwegs ist, augenblicks zu uns
zurtick. Beim Namen gerufen, sind wir in der innersten Substanz berthrt, die uns zusammen-
halt. [...] Niemals war der Name Schall und Rauch, niemals nur ein leicht obenauf sitzendes
Héubchen, zuféllig und ephemer, immer war zwischen dem Namen und dem, der ihn tragt,
eine innige Beziehung gestiftet. Im Namen wohnt eine Zwingkraft. Sie zwingt die Gestalt zu
bleiben, und sie verbiirgt, dass der windige, sich selbst immerzu entflatternde Mensch sich in
seiner Gestalt wieder versammeln kann. Ist mehr als ein Name da, konnen die Namen in die
Wechselrede eintreten und darin belebend wirken.'®

Gerét nun ein Name in Vergessenheit (vgl. Jer 11,19; Hos 2,19; Sach 13,2) oder wird er gar
aus dem kollektiven Gedachtnis ausgerottet (damnatio memoriae — vgl. Dtn 29,19; Zef 1,4; Ps
34,17),'® sind die ihm eigenen Geschehnisse gleichfalls vergessen. ,,Schwerer ist es, das
Gedachtnis der Namenlosen zu ehren als das der Bertihmten. Dem Geddchtnis der Namen-
losen ist die historische Konstruktion geweiht.* Da mag dieses Apophthegma durch den
berihmten Namen ,,Walter Benjamin‘ autorisiert sein,*® und dennoch macht es keinen Sinn:
Fir Namenlose — und seien sie symbolisch in Gedenksteine gehauen — gibt es kein wirkliches
Gedéachtnis. Ohne Eigennamen sind wir unseres Gedéchtnisses beraubt. Es ist allein das

182 Der Umgang mit Namen (1960), in: I. BACHMANN, Werke, hg. v. CH. KOSCHEL, . VON WEIDENBAUM und C.
MUNSTER, Bd. 4: Essays. Reden. Vermischte Schriften. Anhang. Miinchen 1978, 238-254.238f.

183 5. LEWITSCHAROFF, Vom Guten, Wahren und Schénen. Frankfurter und Ziircher Poetikvorlesungen, Berlin
2012, 7-9.

184 \/gl. K. RADNER, Die Macht des Namens. Altorientalische Strategien zur Selbsterhaltung, Wiesbaden 2005,
252-266; A. ZGOLL, ,,Einen Namen will ich mir machen!* Die Sehnsucht nach Unsterblichkeit im Alten Orient
Saeculum 54 (2003), 1-11; CH. GIzEwWSKI/A. MLASOWSKY, Damnatio memoriae, DNP 3 (1997), 299f; bzw. M.
RATHMANN, Damnatio memoriae. Vergessen oder doch erinnern?, in: S. SCHOLZ/G. SCHWEDLER/K.-M.
SPRENGER (Hg.), Damnatio in memoria. Deformation und Gegenkonstruktionen in der Geschichte, Kéln 2014,
85-108. Zur zwangsweisen Ausléschung von Namen durch Eintatowierung einer Nummer in den
nationalsozialistischen Vernichtungslagern siehe B. STIEGLER, Die Aufgabe des Namens. Zur Funktion der
Eigennamen in der Literatur des 20. Jahrhunderts, Miinchen 1994, 341-349. Vgl. auRerdem E. LEVINAS,
Namenlos, in: DERS., Eigennamen. Meditationen tber Sprache und Literatur, Minchen 1988, 101-106.

185 W. BENJAMIN, Gesammelte Schriften 1/3, Frankfurt a.M. 1974, 1241. BENJAMIN skizziert eine Namenslehre
in seinem Aufsatz ,,Uber Sprache tiberhaupt und tber die Sprache des Menschen* von 1916, in: DERS.,
Gesammelte Schriften 11/1, Frankfurt a.M. 1977, 140-157. Siehe dazu G. BADER, Die Emergenz des Namens

(HUT 51), Tubingen 2006, 237-244.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 36 09.02.2018



Namensgedachtnis bzw. die Wirklichkeit eines Eigennamens, die ein einzigartiges Leben mit
all seinen Erfahrungen und Handlungen zusammenfasst und ansprechbar macht.*#

John Stuart Mills Behauptung, dass Eigennamen nur denotativ, nicht aber konnotativ verwen-
det werden,*®" ist grundlegend falsch. Wird ein Name an- oder aufgerufen, ist das Leben des
Namenstragers gleichfalls gegenwartig.'®® | Der Nennung der Namen eignet Lebenskraft, denn
das Unbekannte hat in dieser Welt kein Dasein.«'*° Dies unterstreicht Franz Rosenzweig,
wenn er im Hinblick auf den NAMEN schreibt:

Mit dem Anruf des Eigennamens trat das Wort der Offenbarung in die wirkliche Wechselrede
ein; im Eigennamen ist Bresche in die starre Mauer der Dinghaftigkeit gelegt. Was einen
eigenen Namen hat, kann nicht mehr Ding, nicht mehr jedermanns Sache sein; er ist unfahig,
restlos in die Gattung einzugehen, denn es gibt keine Gattung, der es zugehdrte, es ist seine
eigene Gattung. Es hat auch nicht mehr seinen Ort in der Welt, seinen Augenblick im
Geschehen, sondern es tragt sein Hier und Jetzt mit sich herum; wo es ist, ist ein Mittelpunkt,
und wo es den Mund 6ffnet, ist ein Anfang.™

Wo ein offenbarter Name tatsachlich angerufen wird, vollzieht sich dessen unbedingte Aner-
kennung. Die Anrufung eines Eigennamens ist eben keine selbstbestimmte Benennung eines
anderen durch einen Gattungsnamen (vgl. Gen 2,18-20). Benennungen durch Gattungsnamen
definieren, ja bestimmen. Selbst dort wo die Uneigentlichkeit der eigenen Benennung im
Nachhinein betont wird, bleibt das Benannte eigenmachtig umgrenzt. Anders verhélt es sich
bei der Anrufung eines Eigennamens, lasst sich diese doch auf die unbestimmbare Wirklich-
keit des anderen — seine eigene Geschichte und Zukunft — ein. So hat es auch der niederlan-
dische Theologe und Poet Huub Oosterhuis in seiner Einflihrung in das Beten herausgestellt:

188 Ahnlich schon BASILIUS VON CASAREA, Contra Eunomium 11,4,1-26. Vgl. P. KALLIGAS, Basil of Caesarea on
the Semantics of Proper Names, in: K. IERODIAKONOU (Hg.), Byzantine Philosophy and its Ancient Sources,
New York u.a. 2002, 31-48.

187 \/on Namen (A System of Logic, London 1843, Buch I, Kap. 2, §§ 1-5), abgedruckt in: U. WOLF,
Eigennamen. Dokumentation einer Kontroverse, Frankfurt a.M. 1985, 43-62, 53. Ahnlich J.R. SEARLE: “They
[proper names] function not as descriptions, but as pegs on which to hang descriptions.” (Speech Acts. An Essay
in the Philosophy of Language, Cambridge u.a. 1969, 172).

188 Dje Schwierigkeit der analytischen Philosophie, Referenz und Bedeutung von Eigennamen zu bestimmen [vgl.
dazu U. WoLF (Hg.), Eigennamen. Dokumentation einer Kontroverse, Frankfurt a.M. 1985] ist nicht zuletzt
dadurch bedingt, dass dabei sowohl der kommunikative als auch der anamnetische Aspekt ausgeblendet bleiben.
Da Eigennamen zeitgebundene Handlungen und Ereignisse kondensieren und damit auch ansprechbar machen,
haben sie gewissermafien ein ,,Eigenleben®. Somit kann deren Bedeutung und Verwendung eben nicht analytisch
bestimmt, sondern allein narrativ entfaltet werden. Vgl. 1. KapLow, Analytik und Ethik der Namen, Wirzburg
2002.

189 50 zu Recht V. LENZEN, Judisches Leben und Sterben im Namen Gottes. Studien iber die Heiligung des
géttlichen Namens (Kiddusch HaSchem), Miinchen-Ziirich 2002, 32. Zur Energetik von Namen siehe S.
BuLGcakow, Filosofia Imeni, Paris 1953 (ins Franzgsische ibers. v. C. ANDRONIKOF unter dem Titel:
Philosophie du verbe et du nom, Lausanne 1991); sowie P.A. FLORENSKI1J, Namen (1926), Uibers. v. F. MIERAU,
Werke in zehn Lieferungen, 4. Lieferung, Berlin 1994; DeRs., Namensverehrung als philosophische
Voraussetzung (1922) bzw. Uber den Namen Gottes (1921), in: DERS., Denken und Sprache, tibers. v. F.
MIERAU, Werke in zehn Lieferungen, 3. Lieferung, Berlin 1993, 237-290. Vgl. dazu T. PETZER, Pavel und
Aleksej, Narren um Christi willen. Zur psychophysischen Wirksamkeit von Namen bei Pavel A. Florenskij, in:
DIES./S. SASSE/S. ZANETTI/F. THUN-HOHENSTEIN (Hg.), Namen. Benennung — Verehrung — Wirkung. Positionen
in der europdischen Moderne, Berlin 2009, 121-141; J. SCHELHAS, Schépfung und Neuschdépfung im
theologischen Werk Pavel A. Florenskijs (1882-1937), Munster 2003; 299-302; bzw. R. SLENCzKA, Die
Gattlichkeit des Namens und die Rechtfertigung des Siinders. Erwégungen zum dogmatischen Problem des
Athosstreits von 1910 bis 1913, in: P. HAUPTMANN (Hg.), Unser ganzes Leben Christus unserm Gott
uberantworten. Studien zur ostkirchlichen Spiritualitat, FS FAIRY V. LILIENFELD, Gottingen 1982, 417-433.

1% Der Stern der Erlésung, Frankfurt a.M. #1993, 208. Zur Rosenzweigschen Namenstheologie siehe N.
SCHMAHL, Das Tetragramm als Sprachfigur: Ein Kommentar zu Franz Rosenzweigs letztem Aufsatz, HUTh 55,

Tibingen 2009.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 37 09.02.2018



Ein Name ist nicht einfach ein Wort. Der Name eines Menschen ist geschichtsbeladen: Ereig-
nisse und Erfahrungen, Freud und Leid und Missverstandnis klingen darin mit. Wenn ich die
Namen meiner Freunde ausspreche, entsinne ich mich, wie ich zu ihnen stehe, was uns bindet.
Unsere ganze Verbundenheit — das ist flir mich die Tiefe und Héhe ihrer Namen. Manchmal
sagt man von einem Verstorbenen: Wenn ich seinen Namen nenne, so ist er ganz da.*®*

Im NAMEN ist ER ganz da und lasst sich beanspruchen. ,,Um deines Namens willen* — mit
dieser Wendung wird JHWH in seiner Handlungstreue herausgefordert, als stiinde SEIN Name
vor Menschen auf dem Spiel: ,,Du aber, JHWH, mein Herr, handle an mir um deines Namens
willen, denn gut ist deine Gnade, errette mich.<(Ps 109,21)*? Ist ,,Gott* als Begriff bzw. Idee
eine Einladung — zumindest fiir Européer — sich mit eigenem Denken und Vorstellen in
Lebensabstraktionen zu verlieren, so lasst der NAME solch intellektuelle Eigenméchtigkeit
gerade nicht zu. ER schafft vielmehr eine ethische Beziehung, bei der Menschen in SEIN
Leben hineingenommen sind. SchlieBlich heil3t es: ,,Die Furcht des HERRN ist der Anfang der
Erkenntnis.” (Spr 1,7) Unter diesen Umstanden gewinnt das ,,Heil unseres Gottes* (Jes 52,10)
einen neuen Klang: In der Westkirche ist Heil traditionell in zweifacher Weise verstanden
worden, entweder als intellektuelle ,,Vision Gottes*!*® oder aber in transaktionaler Form als
ein gottliches Gnadengeschenk, das angeeignet und damit im eigenen Leben wirklich wird.
Freilich wird bei beiden Wegen das Heil NAMENsunabhéngig und damit anonym gedacht, im
Gegensatz zum biblisches Zeugnis, wo der Apostel Petrus den Oberen und Altesten und
Schriftgelehrten in Jerusalem kundtut:

Im Namen Jesu Christi von Nazareth, den ihr gekreuzigt habt, den der Gott von den Toten
auferweckt hat; durch ihn steht dieser hier gesund vor euch. Das ist der Stein, von euch
Bauleuten verworfen, der zum Eckstein geworden ist. Und in keinem andern ist das Heil, auch
ist kein andrer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, durch den wir sollen selig
werden. (Apg 4,10-12)

Es ist der Name Jesus (3°haschiia ‘, ,,HERR ist Rettung®), der fir SEINE Gemeinschafts- bzw.
Bundestreue steht.*** Das Heil, um das es geht, ist weder ein géttliches Gnadengeschenk, das
man fur sich selbst aneignen kann, noch ein intellektuelles Gottesverstandnis, sondern das
NAMENsbezogene Leben in Jesus Christus, wie es in Taufe und Abendmahl sakramental
vollzogen wird.*®® Insofern lasst sich mit Huub Oosterhuis folgende Postcommunio beten:

Dein Name hat unter uns

Geschichte gemacht.

Wir durfen wissen, wer du bist,

wir durften Jesus, deinen Sohn, empfangen.
Wir bitten dich,

dass dieser Name uns begleite,

dass dein Wort durchdringe

in unser Dasein,

dass dein Sohn wachse in unserer Mitte:
ein Mensch des Friedens

bis in Ewigkeit."®

91 4. OoSTERHUIS, Ganz nah ist Dein Wort. Gebete, aus dem Niederlandischen {ibertragen von P. PAWLOWSKY,
Wien-Freiburg-Basel 191972, 1+2.

92 v/gl. F.-L. Hossfeld/E. Zenger, Psalmen 101-150, HThKAT, Freiburg u.a. 2008, 189f. Siehe auBerdem Ps
25,11; 31,4; 79,9; bzw. 143,11.

193 50 beispielsweise THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae I-11, q 3 a 4.

104 Vgl. Johann Sebastian Bachs Neujahrskantate zum Fest der Namensgebung Jesu ,,Gott, wie dein Name, so ist
auch dein Ruhm“ (BWV 171) von 1729, die auf Psalm 48,11 Bezug nimmt.

1% Ahnlich K. BARTH, KD 1V/4, Ziirich 1967, 100-104.

1% Ganz nah ist Dein Wort, a.a.0., 61.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 38 09.02.2018



Das lebensentscheidende Heilsgeschehen ist im NAMEN gleichermalen eingeschlossen, so
dass es nicht ein gottliches Wesen, sondern der Wort-haltige NAME ist, der Glauben und
Vertrauen wirkt. Mit Luther gesprochen: ,,Das Herz und der Name des HERRN hé&ngen anein-
ander durch den Glauben. Der Glaube aber [kommt] durch das Wort Christi, in welchem der
Name des HERRN verkiindigt wird.«'®” Einem Wesen, und sei es ein géttliches, ist hingegen
nicht wirklich zu glauben. VVon daher kann man nicht wirklich von einem Glauben an

,,Gott“ sprechen. ,,Gott* lasst sich nicht beanspruchen.

Wird ,,Gott* als Aussagesubjekt zur Sprache gebracht, handelt es sich eben um einen Gat-
tungsname, dessen semantische Extension verniinftig (dianoetisch) gedacht und damit auch a
priori mittels wesentlicher Eigenschaften definiert werden kann. Darin unterscheidet sich
_,Gott“ nicht von ,,Mensch*.**® Was einen Menschen als Menschen ausmacht, kann ebenfalls
denkerisch erfasst werden. Dennoch kann man kaum von einem Glauben an Menschsein im
Allgemeinen sprechen — es sei denn man erliegt einer idealistischen Vertrauensseligkeit
namens ,,Humanismus®. Menschliches Vertrauen gilt immer ganz bestimmten Personen, mit
denen man Uber eine gemeinsame Geschichte verbunden ist, und nicht etwa deren Menschheit
(humanitas). Wird Gber das Menschsein rasoniert, kommen allgemeine Eigenschaften qua
Gattungsnamen ins Spiel. Die Anthropologie mag Grundlegendes uber biologische und kultu-
relle Bedingungen und Mdglichkeiten von Menschen aussagen. Dennoch wird damit keine
zwischenmenschliche Beziehung er6ffnet. Vielmehr muss man an dem einmaligen Leben des
anderen Anteil nehmen. Das Signifikante ist eben nicht das Wesen, sondern die jeweilige
Lebensgeschichte. Glaube und Vertrauen erwachsen aus den besonderen tugendhaften Taten
und Worten, die in Eigennamen und nicht etwa in Gattungsnamen zusammengefasst sind.
Von daher gilt Hermann Friedrich Kohlbriigges Diktum: ,,Nenne mir den Namen meines
Gottes und du hast mir das ganze Evangelium gepredigt.“'*® Wer den Namen des HERRN
kennt, verfiigt ,,iiber Himmel, Erde und Abgriinde.“?® Ohne Namen hingegen kann nur ein
allgemeines Werden angesagt werden, das schlussendlich hoffnungslos bleiben muss: Men-
schen werden sterben. Ein anonymes ,,alles wird gut ist schicksalsvermessenes Wunschden-
ken.

Akademische Theologie mit ihrer ,,Arbeit am Gottesbegriff“201 tut sich mit dem Literalsinn
der Heiligen Schrift unsaglich schwer. Mit Hans Ehrenberg gesprochen: ,,Jede Lehre vom
Gottesbegriff entwurzelt die christliche Lehre, lasst also die Wurzel des Stammes, Israel,
absterben und gibt dem Stamm eine kiinstliche Wurzel in der Philosophie.“?®> Wo von

197 K ommentar zum Galaterbrief (1519) zu Gal 2,16: ,,Cohaerent autem cor et nomen domini per fidem. Fides
autem per verbum Christi, quo praedicatur nomen domini*“(WA 2, 490,21f). VVgl. auRerdem Luthers Exkurs zu
Psalm 5,12 ,,De Nomine Dei Tetragrammaton® in WA 5, 184,4-191,11 bzw. DERs., Operationes in Psalmos
1519-1521, Teil 11, Psalm 1 bis 10 (Vulgata), hg.v. G. HAMMER u. M. BIERSACK, K&In-Wien 1981, AWA 2,
330,20-339,7. Dazu H. AssSEL, Der Name Gottes bei Martin Luther. Trinitdt und Tetragramm — ausgehend von
Luthers Auslegung des Finften Psalms, EvTh 64 (2004), 363-378; bzw. S. RAEDER, Grammatica theologica.
Studien zu Luthers Operationes in Psalmos, BHTh 51, Tiibingen 1977, 63-68.

198 Aufschlussreich ist, wie in der biblischen Schépfungsgeschichte das hebriische Wort @dam in differenzierter
Weise als Gattungsname ,,Mensch* (Gen 1,26; 2,6; 5,2), als singuldre Kennzeichnung ,,der Mensch* (Gen 1,27;
2,7 u.6.) bzw. als Eigenname ,,Adam* (Gen 4,25; 5,1.3-5) verwendet wird. Erst dort, wo der Mensch sich
fortgepflanzt hat, wird @dam implizit zum Eigennamen.

199 Zwanzig Predigten im Jahre 1846 gehalten, Halle 1857, 2. Vgl. R. BOHREN, Predigtlehre, Miinchen #1980,
105f; bzw. Calvin, Inst. 1,10,2.

20 A 2.0.

21 y/gl. J.-H. TUCK, Arbeit am Gottesbegriff. Ein Erkundungsgang anhand jiingerer Veréffentlichungen, HerKorr
63 (2009), 623-628; bzw. J. RINGLEBEN, Arbeit am Gottesbegriff, Bd.1: Reformatorische Grundlegung,
Gotteslehre, Eschatologie, Tlbingen 2004 (insbesondere das Vorwort auf S. 1).

%2 Die Russifizierung Europas oder die Frage der Trinitt, in: N. v. BUNOFF/H. EHRENBERG (Hg.), Ostliches

Christentum. Dokumente, Bd. 2: Philosophie, Miinchen 1925, 378-407, 397.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 39 09.02.2018



,Namen Gottes“ die Rede ist, wird der NAME zwangslaufig tberlesen. Des Weiteren miissen
die in der Schrift bezeugten besonderen Taten und Worte des dreieinigen Gottes als literari-
sche Fiktionen imaginiert bzw. allegorisch interpretiert werden, um mit der eigenen Gottes-
vorstellung zu koharieren.?%® SchlieRlich ist das, was wir uns unter ,,Gott“ selbst zu denken
oder vorzustellen vermdgen, ein zeitlos-universales Wesen mit allgemeingultigen Eigenschaf-
ten, dem kein besonderes Geschehen zukommen kann.?** Das namen- und damit auch taten-
bzw. tadellos gedachte Gottwesen (deus conceptus) birgt keine Verheiung und ist somit eine
hoffnungslose Idee. Was von Menschen ,,Gott* zugedacht wird, ist ein metaphysisches Denk-
monstrum (im Sinne des Anselmschen id quo nihil maius cogitari potest) bzw. ein ersonnener
Abgott (deus fictus), dem nicht zu glauben ist.2®> Sowenig dem menschlichen Wesen an sich
getraut werden kann, sowenig ist auch einem gottlichen Wesen zu glauben. ,,Gott*“ namenlos
gedacht lasst sich weder theistisch noch atheistisch glauben.?®® Wenn also vom christlichen
Glaube die Rede ist, heil3t dies nichts anderes als sich mit seinem eigenen Leben dem einen
bestimmten Gott anzuvertrauen, dessen Namen von dem Pascha-Mysterium seines Sohnes
Jesus Christus eingenommen ist.?%” Da lasst sich schlieRlich sogar Goethe zustimmend zitie-
ren:

In Seinem Namen, der den Glauben schafft,
Vertrauen, Liebe, Tatigkeit und Kraft;

In Jenes Namen, der, so oft genannt,

Dem Wesen nach blieb immer unbekannt.?%

An Stelle gottlicher Wesenseigenschaften hat von NAMENIichen Tugenden die Rede zu
sein.”® Wer ,,Gott“ (oder auch ,,Géttin“) denkt, verschreibt sich einem metaphysischen
Analphabetismus und hat damit die Hoffnung verloren. In solch einem Denken gesellt sich die
Namenlosigkeit eines denkerisch verallgemeinertem ,,ich* zur Namenlosigkeit des gedachten
Gottwesens auBerhalb jeglicher Tat- bzw. Handlungssphare. Damit soll keinesfalls gesagt
werden, dass theologisches Gottdenken eine anonyme Angelegenheit sei, im Gegenteil.
Obwohl sich westliche Theologie auf ein anonymes Gottwesen ausrichtet, sind eine Vielzahl
von Namen im Gesprach — die Namen von Theologen mit deren je eigenen Begriffen und
Vorstellungen beziglich der allgemeinen Gottesidee, so wenn beispielsweise von der ,, Theo-
logie Paul Tillichs* die Rede ist**. Was ,,Gott” zugedacht wird, ist gleichsam durch mensch-
liche Namen autorisiert. Deren durchaus anspruchsvolles Gottdenken wird wiederum zur
Einladung fur unendliche historische Untersuchungen und Reflexionen. Auch wenn Theolo-
gen im publizistischen Spiegelkabinett des Gottdenkens sich selbst einen eigenen Namen zu

203 \/gl. J. TEUFFEL, Geschichten, Historik und die Theologie, NZSTh 47 (2005), 233-250.

2% |n gewisser Weise lassen sich die konfuzianische Gleichsetzung von Tian (,,Himmel*) und Shangdi
(.,Uberherr) bzw. das neokonfuzianische ,,Himmelsprinzip* (¢tian li) mit dem metaphysischen Gottdenken
vergleichen, kann doch auch dem Himmel als Referenzrahmen keine besondere Geschichte anhaften. Vgl. R.L.
TAYLOR, Theism, in: DERS., The Illustrated Encyclopedia of Confucianism, New York 2005, 599; bzw. L.G.
THOMPSON, Tian, EncRel(E)? 13 (2005), 9172-9173.

%5 |m angloamerikanischen Kontext ist es eine theistische philosophy of religion, die dieses Denkmonstrum
argumentativ pflegt, so beispielsweise der vierte Teil ,,The Concept of God** in CH. TALIAFERRO/P.
DRAPER/PH.L. QUINN (Hg.), A Companion to Philosophy of Religion, Oxford u.a. 22010, 225-356. Zur Recht
verweigert sich die ostkirchliche Theologie in ihrer liturgischen Fundierung einer scholastischen Reduktion auf
Begriffe und Ideen, ,,weil sie die Offenbarung Gottes in der Welt nicht als kognitive Belehrung, sondern als
Angebot der Gemeinschaft mit Gott unter besonderer Betonung kirchlicher Erfahrung des Mysteriums des
Glaubens versteht* (K. CH. FELMY, Mysterium 11. Orthodox, RGG* 5, 1649). Vgl. DERs., Orthodoxe Theologie.
Eine Einflihrung, Darmstadt 1990, 1-24.

26 Anders D. SOLLE, Atheistisch an Gott glauben. Beitrage zur Theologie, Freiburg 1968.

27 Sjehe R.W. JENSON, Systematic Theology 1: The Triune God, New York u.a. 1997, 42-74.

208 Gott und Welt. Procemion, in: Johann Wolfgang von Goethe, Berliner Ausgabe. Poetische Werke, Band 1,
Berlin 1960, 535.

209 \/gl. Kornelis Heiko Miskotte, Biblisches ABC. Wider das unbiblische Lesen, Neukirchen-VIuyn 1976, 54-85.

219 50 7.B. J. RINGLEBEN, Gott denken. Studien zur Theologie Paul Tillichs, Miinster 2003.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 40 09.02.2018



machen wissen, zeigt das gottliche Wesen im eigenen Denken keine Wirkung. Gedachtes ist
per se anergetisch, also unwirksam. Folgerichtig bleibt gottliches Heil auf das eigene Denken
beschrankt und schlieRt damit leibliche Wirklichkeit aus.?** Wo von ,,Gott* im absoluten
Sinne die Rede ist, laufen die Worte Davids in die gedankliche Leere: ,,Er streckte seine Hand
aus von der Hohe und fasste mich und zog mich aus grof’en Wassern.* (Ps 18,17) Eine denke-
rische Allianz mit gottlicher Anonymitét ist eine hoffnungslose Weltanschauung, affirmiert
doch solch eine Ideologie letztendlich den eigenen Tod. Der Tod als Geschehen lasst sich
gottdenkerisch nicht tberwinden. Es gibt eben kein Prinzip Hoffnung. Was als jenseitiges
Weiterleben nach dem Tode gedacht zu werden mag, ist das ungeschehene Leben bar jeder
eigenen Biographie. Martin Heidegger tragt dem Rechnung, wenn er orakelt:

Nur noch ein Gott kann uns retten. Uns bleibt die einzige Mdglichkeit, im Denken und im
Dichten eine Bereitschaft vorzubereiten fur die Erscheinung des Gottes oder fiir die
Abwesenheit des Gottes im Untergang; dass wir im Angesicht des abwesenden Gottes
untergehen. [...] Wir kénnen ihn nicht herbeidenken, wir vermogen hochstens die Bereitschaft
der Erwartung zu wecken.?*?

Mit gutem Grund hat der Munsteraner Theologe Johann Baptist Metz sein Pladoyer fur ein
biblisch beheimatetes Leidensgedachtnis (memoria passionis) mit der Absage an einen meta-
physischen Gottesbegriff verbunden.?*® Sollte es fiir Menschen schlussendlich um die gedank-
liche Einung mit dem unbedingt Einen gehen, mussten unzéhlige Leidensgeschichten in
namenloser Gleichgultigkeit entsorgt werden. Wer sich dem mitleidlosen Credo ,,alles wird
gut — im Vergessensein“ verweigert, findet seine Hoffnung nicht im Gottbegriff, sondern
apokalyptisch in dem Namen, ,,der (iber alle Namen ist* (Phil 2,9). So fiihrt das Leidensge-
dachtnis in das liturgische Namensgedachtnis, das das Heilsmysterium Jesu Christi vor JHWH
ins Gebet nimmt: Namen zu Name statt Staub zu Staub.

Sollte Gott-denken (oder auch Gott-nicht-denken) das letzte Wort unter uns Menschen haben,
waéren anonyme Graberfelder auf Friedhdfen der VVorgeschmack der Ewigkeit. So bringt es
Adson von Melk in Ecos ,,Der Name der Rose* am Ende resignativ zur Sprache:

Mir bleibt nur zu schweigen. O quam salubre, quam iucundum et suave est sedere in solitu-
dine et tacere et loqui cum Deo! Bald schon werde ich wiedervereint sein mit meinem Ur-
sprung, und ich glaube nicht mehr, dass es der Gott der Herrlichkeit ist, von welchem mir die
Abte meines Ordens erzahlten, auch nicht der Gott der Freude, wie einst die Minderen Briider
glaubten, vielleicht nicht einmal der Gott der Barmherzigkeit. Gott ist ein lauter Nichts, ihn
rihrt kein Nun noch Hier ... Ich werde rasch vordringen in jene allerweiteste, allerebenste und
unermessliche Eindde, in welcher der wahrhaft fromme Geist so selig vergehet. Ich werde ver-
sinken in der goéttlichen Finsternis, in ein Stillschweigen und unaussprechliches Einswerden,
und in diesem Versinken wird verloren sein alles Gleich und Ungleich, in diesem Abgrund
wird auch mein Geist sich verlieren und nichts mehr wissen von Gott noch von sich selbst
noch von Gleich und Ungleich noch von nichts gar nichts. Und ausgeldscht sein werden alle

2 Als philosophisches Vorbild fiir solch ein anergetisches Denken gilt Plotin. Vgl. H.-G. GADAMER, Denken als
Erlésung. Plotin zwischen Plato und Augustin, in: DERS., Plato im Dialog, GW 7, Tubingen 1991, 407-417. Wo
jedoch Jamblich im Rahmen einer Theurgie die Wirksamkeit tberlieferter nominia barbara bedenkt, wird die
Ubersetzbarkeit dieser gottlichen Namen kategorisch verneint (De mysteriis Aegyptiorum V11,2,4-5). Vgl. dazu
M. HIRSCHLE, Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus, Meisenheim a.G. 1979, 45-48; bzw. G.
SHAW, Theurgy and the Soul: The Neoplatonism of lamblichus, University Park: The Pennsylvania State
University Press 1995, 179-188. Zur ,,Natur wirkungsvoller Namen“ (physis onomaton energon) siehe aulerdem
ORIGENES, Contra Celsum 1,24-25.

22 Nur noch ein Gott kann uns retten (Interview vom 23. September 1966), DER SPIEGEL, Nr. 23, 31. Mai
1976, 193-219, 209; wieder abgedruckt in: Heidegger Lesebuch, hg. v. G. FIGAL, Frankfurt a.M. 2007, 345-370,
361.

213 johann Baptist Metz, Memoria Passionis. Ein provozierendes Gedachtnis in pluraler Gesellschaft, Freiburg

i.Br. u.a. 2006.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 41 09.02.2018



Unterschiede, ich werde eingehen in den einféltigen Grund, in die stille Wste, in jenes Inners-
te, da niemand heimisch ist. Ich werde eintauchen in die wiiste und 6de Gottheit, darinnen ist
weder Werk noch Bild ...**

NAMENsgedéachtnis statt analphabetische Ontotheologie

Selbst wenn man im Sinne der Anselmschen fides quaerens intellectum das Gottdenken dem
Glauben an die besondere Christusoffenbarung folgen lasst, wird das NAMENTIliche des Offen-
barungsgeschehens im Allgemeindenken schlussendlich neutralisiert.?*> Was denkerisch
erfasst worden ist, bedarf keiner NAMENSzugehdrigkeit mehr. Metaphysisches Gottdenken
entstellt den NAMEN und schlief3t damit die Kommunikationsgemeinschaft mit IHm katego-
risch aus. Ein gedachtes Gottwesen lasst sich weder anbeten noch erlaubt es ein liturgisches
NAMENsgedé&chtnis. Im Denken des anderen hat man sich einander nichts zu sagen. Somit
verwehrt sich anonyme Gottdenkerei SEINEM Anspruch und meinem Gehorsam.

Akademische Theologie hat ein grundsatzliches Problem, selbst dort wo man mit Attributen
wie ,,biblische®, ,,narrative* oder ,,Offenbarungs*- bzw. ,,Wort-Gottes*-Theologie deren
Ideologieliberhang zu entschérfen sucht. Dass die sacra doctrina in der mittelalterlichen
Hochscholastik schlieBlich in ,,Theologie* umbenannt wurde, verdankt sich nicht etwa dem
Zeugnis der Kirchenvater,?'® sondern vor allem der Rezeption der Metaphysik des Aristoteles.
Dieser bestimmt die Theologie als die ranghdchste der drei Gattungen der spekulativen
Wissenschaft, handelt sie doch ,,von dem Ehrwirdigsten unter allem Seienden*?!’ bzw. von
,.dem Seienden, insofern es Seiendes ist (peri tou ontos he on).«?*® In einer solchermafen
szientifisch verstandenen Theologie wird der NAME zugunsten einer liturgiewidrigen Onto-
theologie entwertet.**

Source and Sovereign, Rock and Cloud,
Fortress, Fountain, Shelter, Light,
Judge, Defender, Mercy, Might,

Life whose life all life all endowed:

May the church at prayer recall
that no single, holy name

but the truth that feeds them all
is the God whom we proclaim.?

Da mag man sich gar hymnisch zum ontotheologischen Metapherngesang erheben. Und doch
gilt: Wer auf das (gottliche) Sein aus ist, verliert sich in der Anonymitat — oder mit Martin
Heidegger gesprochen: ,,Soll aber der Mensch noch einmal in die N&he des Seins finden, dann
muB er zuvor lernen, im Namenlosen zu existieren.«??!

2%, Eco, Der Name der Rose, Miinchen-Wien 1982, 634f.

15 \/gl. F. MILDENBERGER, Biblische Dogmatik. Eine Biblische Theologie in dogmatischer Perspektive 2,
Stuttgart u.a. 1992, 45-52.

218 \/gl. AUGUSTIN, De civitate Dei VIII,1.

21T Metaphysik X1,7 (1064b 1-5). Vgl. W. PANNENBERG, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M.
1973, 11-18.

218 Metaphysik V1,1 (1025b 3f; 1026a 30-32). Vgl. auerdem 1,2 (983a 5-10).

219 Als Alternative zur szientifischen Theologie siehe auch B. WANNENWETSCH, Singen und Sagen. Zur musisch-
musikalischen Dimension der Theologie, NZSTh 46 (2004), 330-347.

220 Ty H. TROEGER, ,,Source and Sovereign, Rock and Cloud* (1987, iiberarbeitet 1997), abgedruckt in: B.A.
WREN (Hg.), Hymns for Today, Westminster John Knox Press, 2009, S. 70.

22! Uber den Humanismus (1947), Frankfurt a.M. 81981, 10; bzw. DERS., Wegmarken, GA 9, Frankfurt a.M.

1976, 319.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 42 09.02.2018



Was in aller leib- und damit auch ehrfurchtslosen Gottdenkerei letztlich tibersehen wird, ist,
dass ein universal gedachter Gottesbegriff kulturell konditioniert und damit gerade nicht
allgemeingltig ist. Um eine Onto-ldeologie ausformulieren zu kénnen, bedarf es einer
entsprechenden sprachlichen Ausdrucksfahigkeit, basierend auf einer Grammatik mit flek-
tierbaren Wortarten. Nur so kann eine Pradikation als Abstraktion (,,Sein®, ,,seiend*) vorge-
nommen werden. In vielen Sprachen wie der chinesischen ist jedoch solch eine Onto-Rhemik
grammatikalisch unmdglich.“?? Die Abwesenheit jeglicher Ontotheologie in der chinesischen
und japanischen Kultur haben die jesuitischen Missionare im 17. Jahrhundert mihsam erler-
nen miissen.??> Wo in der iberkommenen chinesischen Weltanschauung der Himmel (77an)
als immanente Letztreferenz angesehen wird, lasst sich dies eben nicht theistisch reformulie-
ren. Darauf haben nicht zuletzt schon die chinesischen Kritiker der jesuitischen Missionare im
17. Jahrhundert hingewiesen. So schreibt der Astronom (und intrigante Gegenspieler von
Johann Adam Schall) Yang Guangxian (1597-1669) in seinem Traktat Bixie Lun von 1659:%%

Der Himmel ist der grof3e Ursprung aller Wesen, aller Dinge und aller Ordnungsprinzipien.
Wo es ein Ordnungsprinzip (li) gibt, ist gleichzeitig Energie (yin und yang). Gibt es Energie,
entsteht die Vielzahl. Entsteht die Vielzahl, gibt es Kérper. Der Himmel ist ein Korper gewor-
denes Ordnungsprinzip. Das Ordnungsprinzip ist (wie) ein Himmel, der keinen Korper hat.
Wenn sich die Kérper zu Ende entwickelt haben, scheint in ihnen das Ordnungsprinzip durch.
AuRerhalb des Ordnungsprinzips gibt es nichts, was man Ordnungsprinzip nennen konnte, und
auflerhalb des Himmels nichts, was man Himmel nennen kénnte. ... Um ihn mit einem einzi-
gen, allumfassenden Wort zu bezeichnen, nennt man ihn Dao. Wenn man ihn aber unter seinen
verschiedenen Aspekten betrachtet, nennt man ihn als sichtbaren Kérper Himmel. Als ordnen-
de Macht nennt man ihn Herrscher (in der Héhe) (di). Als wunderbare Wirkkraft nennt man
ihn Geist (shen). Als angeborene Natur nennt man ihn universale Dynamik (gian). ... ,Die
universale Dynamik (gianyuan) (die Grundeigenschaft des Himmels) wohnt dem Himmel inne
wie der Geist dem Menschen innewohnt®, sagte Meister Zhu (Zhu Xi). Wie lieBe sich sagen,
der Mensch sei Mensch [unabhangig von seinem Geist] und der Geist sei Geist [unabhéngig
vom Menschen]? Wenn man so denkt, [ist es klar, dass] der Himmel nicht Himmel sein kann
[unabhdngig vom Herrscher in der Hohe, seiner ordnenden Macht] und dass der Herrscher in
der Hohe nicht Herrscher in der Hohe sein kann [unabhéngig vom Himmel] ... Wenn der
Mensch den Kopf hebt und den Himmel sieht, nennt er ihn Herrscher in der Hohe: Das heif3t
nicht, dass es iber dem Himmel noch einen anderen Herrscher gabe.?

Aulerhalb des europaischen Kulturkreises gilt keine metaphysische Trinitat bestehend aus

ursprungszentrierter Kosmologie (causa prima), abstrahierender Ontologie (ipsum esse) sowie
epistemischer ldeenlehre (summum bonum), die sich auf einen monotheistischen Gottesbegriff
bringen lasst. Auch weil man dort nicht zwischen Natur- und Morallehre, also zwischen Phy-

222 50 J. GERNET, Christus kam bis nach China. Eine erste Begegnung und ihr Scheitern, tibers. v. CH. MADER-
VIRAGH, Zirich u.a. 1984, 280-290. Vgl. auBerdem F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Boése, in: DERS., Werke
2, hg. v. K. SCHLECHTA, Miinchen 1955, 563-759, 584.

222 \/gl. M. Repp, Die Begegnung zwischen Europa und Ostasien anhand der Auseinandersetzungen um die
christliche Gottesvorstellung, NZSTh 45 (2003), 71-100; J. GERNET, Christus kam bis nach China, 226-251; bzw.
E. ZURCHER, Confucian and Christian Religiosity in Late Ming China, CHR 83 (1997), 614-653; DERS., ‘In the
Beginning’: 17th Century Chinese Reactions to Christian Creationism, in: CH.-CH. HUANG/E. ZURCHER (Hg.),
Time and Space in Chinese Culture, Leiden 1995, 132-166. Hinsichtlich buddhistischer Einwande siehe I. KERN,
Buddhistische Kritik am Christentum im China des 17. Jahrhunderts. Texte von Yu Shunxi (?-1621), Zhuhong
(1535-1615), Yuanwu (1566-1642), Tongrong (1593-1679), Xingyuan (1611-1662), Zhixu (1599-1655), Bern
u.a. 1992; D. LANCASHIRE, Buddhist Reaction to Christianity in late Ming China, Journal of the Oriental Society
of Australia 6 (1969), 82-103; bzw. DeRS., Anti-Christian Polemics in Seventeenth Century China, ChH 38
(1969), 218-241.

224 \/gl. W.-Z. ZHu, Coming out of the Middle Ages. Comparative Reflections on China and the West, Armonk
1990, 81-112.

225 7jtiert nach J. GERNET, Christus kam bis nach China, 230f.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 43 09.02.2018



sik und Ethik kategorisch zu unterscheiden.?”® Folgerichtig gibt es in auRereuropaischen Spra-
chen auch keine passenden Synonyme fur den metaphysischen Gottesbegriff. Die chinesische
,,1erm Question kann also gar nicht beantwortet werden. An ihre Stelle tritt jedoch die Frage
nach geeigneten chinesischen Worten bzw. Schriftzeichen, die als Antonomasien im Hinblick
auf den unaussprechlichen NAMEN fungieren kdnnen. Diesbezuglich sind die verschiedenen
Titel wie Shangdi, Shén, Tranzhii, aber auch Zhii (,,Herr*), Shangzht (,,Uberherr), Tianfi
(,,Himmlischer Vater*), oder aber die phonetisch ausgerichteten Yéhuohua bzw. Yawéi veri-
table Méglichkeiten,?’ solange ihr antonomatischer Charakter deutlich gemacht wird.**®

Ohne ontotheologische Seinshierarchie nehmen sich Menschen in aulRereuropaischen Kultu-
ren meist in einem energetischen Feld wahr, das entweder von anonymen Kréften oder aber
von namhaften Geistern bzw. Gottern besetzt ist.*° Es geht dabei also nicht um Sein oder
Nichtsein, sondern primar um Wirkungen, an die man sich zu binden sucht oder die man
abzuwehren hat. Will man solch eine Lebenserfahrung weltanschaulich benennen, muss man
sich mit durchaus problematischen Begriffen wie ,,Animismus* oder ,,Dynamismus* behelfen,
freilich ohne evolutionistische VVorzeichen. Folgerichtig ist der Gattungsbegriff shén, mit dem
,,Gott“ im Chinesischen gemeinhin tbersetzt wird, nicht theologisch spezifiziert. So kann sich
auch die zufriedengestellte hun-Seele eines Ahnens sich als wohlwollendes Geistwesen (shén)
segensreich fur die Nachgeborenen auswirken, vergleichbar mit der Verehrung der verstorbe-
nen Eltern als di parentes in der romischen Antike.?* Insofern besteht in der chinesischen wie
auch in anderen Kulturen zwischen ,,Gott* und ,,Mensch* kein physischer Unterschied.?*" Die
kultische Apotheose einer Ahnenseele findet dort statt, wo ein Ahn aufgrund seines segens-
reichen Wirkens und seiner Macht (ling) auch von Menschen auf3erhalb der eigenen Nach-
kommenschaft verehrt wird.?** Im chinesischen Kontext wird also die Gottwerdung (Theogo-
nie) nicht genealogisch — wie im griechischen Mythos —, sondern pragmatisch durch den
jeweiligen Kultus begriindet.?

Wenn es nun um anrufbare Namen (und nicht um Wesen) geht, lassen sich diese telefonbuch-
artig auflisten — Ahura Mazda, Antonius von Padua, Elvis Presley, Guanyin, JHWH, Lijaba,

228 E5 geht also nicht darum, die angebliche Besonderheit eines hebraischen Denkens gegeniiber dem
griechischen Denken herauszustellen (so z.B. TH. BOMAN, Das hebraische Denken im Vergleich mit dem
Griechischen, Gottingen '1983; bzw. K. HAACKER/H. HEMPELMANN, Hebraica Veritas. Die hebraische
Grundlage der biblischen Theologie als exegetische und systematische Aufgabe, Wuppertal-Zirich 1989), als
vielmehr darum, die Kulturgebundenheit européischen Denkens wahrzunehmen.

227 Der Titel Zhénzhii (,,wahrer Herr) ist von den Nestorianern eingefiihrt und spater von den Moslems in China
Ubernommen worden.

228 Ansatzweise wurde dies auch schon von chinesischen Christen Ende des 19. Jahrhunderts so gesehen. Siehe 1.
EBER, The Jewish Bishop and the Chinese Bible, 226f.

229 \/gl. P.G. HIEBERT, The Flaw of the Excluded Middle, in: DERs., Anthropological Reflections on
Missiological Issues, Grand Rapids 1994, 189-201. Fir die biblische Entsprechung siehe K. KocH, Natur, RBL
®1992, 359f. Selbst in Landern, wo der Buddhismus Staatsreligion ist wie in Myanmar (Birma), ist die Verehrung
von Geistern (Nats) gangige Praxis. Siehe F.K. LEHMAN, Burmese Religion, EncRel(E)? 2, 1328-1333.

20 Sjehe R. MALEK, Der Tao des Himmels. Die religiése Tradition Chinas, Freiburg i.Br. 1996, 110f; F.
BALDRIAN-HUSSEIN, Hun and po; Yang soul(s) and Yin soul(s); celestial soul(s) and earthly soul(s), in: F.
PREGADIO (Hg.), The Encyclopedia of Taoism 1, New York u.a. 2008, 406-409; bzw. W.H. NEWELL (Hg.),
Ancestors, Den Haag 1976. Vgl. auerdem R.L. NADEAU, Divinity, in: DERS. (Hg.), The Wiley-Blackwell
Companion to Chinese Religions, Oxford u.a. 2012, 369-396. Fir indonesische Parallelen siehe H. CHAMBERT-
LoIr/A. REID (Hg.), The Potent Dead. Ancestors, Saints and Heroes in Contemporary Indonesia, London 2002.
Vgl. auerdem L.B. STEADMAN/C.T. PALMER/C.F. TILLEY, The Universality of Ancestor Worship, Ethnology 35
(1996), 63-76.

231 Ahnlich auch im antiken Rom. Siehe J. RUBKE, Die Religion der Rémer. Eine Einfiihrung, Miinchen 22006,
67-85.

22 \/gl. J.A. ADLER, Chinesische Religionen. Religitse und ethische Ideale einer groRen Kultur, Freiburg i.Br.
u.a. 2007, 91f.172-175.

3 Eir einen Religionsvergleich G.E. SWANSON, The Birth of the Gods: The Origin of Primitive Beliefs, Ann

Arbor 1964.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 44 09.02.2018



Mazu, Olodumare, Shiva, Zeus ...?** Physiologische Differenzierungen und Kategorisierun-
gen spielen bei solch einer Listung keine Rolle. Der Gleichgiltigkeit eines Namenspluralis-
mus entkommt man nur dann, wo man einen bestimmten Namen vernommen hat und den
Namenstrager mit dessen Geschichte fir sich selbst anzuerkennen und anzurufen weil3. Dass
nun der Name ,,Jesus® tiber allen Namen steht (Phil 2,9), verdankt sich weder ritueller Apo-
theose noch menschlicher Denkleistung, sondern SEINEN ausgesprochen Machttaten, die — der
Selbstpreisgabe des Sohnes folgend — Himmel und Erde, Anfang und Ende eingeholt haben.
,Ich bin das A und das O, spricht HERR, der Gott, der ist und der war und der kommt, der
Allherrscher.« (Offb 1,8, vgl. 21,6; 22,13) Wer dem einen NAMEN gehorcht, darf sich mit
seinem Leben nicht in die Abhéngigkeit von anderen Namen bringen. Dem biblischen Zeug-
nis zufolge kann man von einer Herrlichen Monarchie sprechen,”* die menschliche Monola-
trie gebietet, nicht aber von einem theoretischen oder auch praktischen Monotheismus. Wer
von einem biblischen Monotheismus spricht, tragt — moglicherweise ungewollt — eine philoso-
phische Gottesidee in den Text ein und verschreibt sich damit einer ideologischen Schriftlek-
tiire.2*® Wer das unaussprechliche Tetragramm uberliest, erweist sich als Analphabet des eige-
nen Lebens.

Um den einen Namen, der tber alle Namen ist, wirklich anzuerkennen und anzurufen, bedarf
es eines polyarchaischen bzw. polytheistischen Kontextes. Nur dort, wo ich mich in einer
,,vielmachtigen“ Wirklichkeit wahrnehme, gewinnt die Anerkennung des einen Namens
lebensentscheidende Bedeutung (vgl. Apg 4,12). Wo hingegen Aussagen Uber Allmacht,
Alleinheit oder Allursachlichkeit aus einer Gottesidee generiert werden, ist und bleibt der
NAME letztendlich bedeutungslos. Auch wenn die Trinitatstheologie in der Alten Kirche unter
(neu-)platonischem Einfluss begrifflich ausgearbeitet wurde, war die Weltwahrnehmung der
Menschen dennoch ,,vielméchtig®. Damit konnte die ,,Gotteswirklichkeit* schlussendlich
nicht als ,,Gottesgedanke* gelten. Erst dort, wo in Folge der Aufklarung die moraldependente
,,Vielméachtigkeit* naturwissenschaftlich eliminiert worden ist, wurde ein abstrakter Gottes-
gedanke religionsideologisch zur Geltung gebracht. Was der dreieinige Gott nach biblischem
Zeugnis den Menschen NAMENIich zu sagen, kann gegenwartig im polyarchaischen Kontext
Afrikas oder Asiens weit besser verstanden werden kann als im monotheistischen bzw. atheis-
tischen Kontext Europas.

Innerhalb der européischen Kultur herrscht die paradoxe Situation, dass Namensversessenheit
mit NAMENSvergessenheit einhergeht. Ohne Kinstlernamen ist Kultur undenkbar. Nament-
liche Originalitat erzielt auf Kunstauktionen mitunter Hochstpreise, gewichtige Autoren- und
Gelehrtennamen erheischen publizistische Aufmerksamkeit, werden in Feuilletons und Fach-
journalen kritisiert oder gewurdigt. Wenn es nicht gerade um Katastrophen und Ungliicke geht,
sind Schlagzeilen und Headlines in den Medien meist namensfixiert. Und schlieBlich spielen
auch bei Konsumgttern Produkt- und Markennamen eine herausragende Rolle; sie werden
nachhaltig beworben. Der Name verkauft sich und lasst sich verkaufen. Unsere Lebenswelt ist
alles andere als anonym. Umso erstaunlicher ist, wie wenig die Wirkung von Eigennamen in
Philosophie, Theologie und Literaturwissenschaft wenig beachtet ist. In der literaturwissen-

2% Sjehe M. LURKER, Lexikon der Gotter und Dadmonen. Namen, Funktionen, Symbole/Attribute, KTA 463,
Stuttgart °1989. Vgl. auBerdem J.D. PAPER, The Deities Are Many. A Polytheistic Theology, Albany 2005;
K.CH. PATTON, Religion of the Gods. Ritual, Paradox, and Reflexivity, Oxford u.a. 2009; bzw. O. MARQUARD,
Lob des Polytheismus. Uber Monomythie und Polymythie, in: DERS., Abschied vom Prinzipiellen.
Philosophische Studien, Stuttgart 1981, 91-116.

2% 50 auch Philo (Philo spec.1,12) bzw. Justin (lust.dial. 1,3).

2% Nicht ohne Grund entstammt der Begriff ,,Monotheismus* dem Vokabular des Cambridger Platonisten Henry
More mit seinem Werk ,,An Explanation of the Grand Mystery of Godliness; or a True and Faithful
Representation of the Everlasting Gospel of our Lord and Saviour Jesus Christ* (London 1660). Fir eine
semantische Kritik siehe C. CoLPE, Monotheismus, EKL® 3 (1991), 535-539; bzw. J. MOLTMANN, Kein

Monotheismus gleicht dem anderen. Destruktion eines untauglichen Begriffs, EvTh 62 (2002), 112-122.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 45 09.02.2018



schaftlichen Narratologie wird der erzéhlerischen Wirkung von Eigennamen wenig Beachtung
geschenkt, da man sich auf die Referenzverhaltnisse kapriziert.

Christliche Lehre, die wahrhaftig eine transkulturelle Heilslehre fiir die VVolker ist, ist
NAMENSslehre und nicht etwa Gotteslehre — ,,Induktion aus dem NAMEN* statt ,,Deduktion aus
dem Begriff“**’. Schibboleth — ,,Ahrenhalm* (nicht Strohhalm) — des Glaubens ist das
unaussprechliche Tetragramm, gilt doch dieser Glaube nicht etwa einem Ubernatiirlichen,
sondern dem NameNlichen.?®® Natiirlich versus NAMENLICH ist die christliche
Leitunterscheidung, auf die es ankommt. Der NAME selbst halt Wort, ohne dass er zur Sprache
gebracht werden kann. So wie menschliche Biografien in keiner Anthropologie bedacht wer-
den kdnnen, so wenig kann auch der NAME in einer Theologie aufgehoben werden. Die
NAMENSslehre lehrt entsprechend der kanonisch gelesenen Heiligen Schrift, welche Worte und
Taten vom NAMEN umfasst sind,”* wie Jesus Christus und der Heilige Geist auf den NAMEN
bezogen sind (Trinitatslehre) und wie geschdpfliches und insbesondere menschliches Leben in
heilvoller Weise vom NAMEN eingenommen wird (Heilsokonomie).?*° Bei der Trinitétslehre
kommt es allein auf Namen an. So jedenfalls schreibt Ephraem der Syrer Mitte des vierten
Jahrhunderts:

Vater, Sohn und Heiliger Geist kbnnen nur in ihren Namen verstanden werden;
Schau nicht weiter auf ihr Wesen (gnoma),

besinn dich auf ihre Namen.

Wenn du das Wesen des Gottes untersuchst, wirst du zugrunde gehen,

aber wenn du dem Namen (smd) glaubst, wirst du leben.

Lass den Namen des Vaters dir eine Grenze sein,

uberschreite sie nicht und untersuche seine Natur (kyana);

lass den Namen des Sohnes dir eine Mauer sein,

Ubersteige sie nicht und untersuche seine Geburt vom Vater;

lass den Namen des Heiligen Geistes dir ein Zaun sein,

dringe nicht ein, um ihn auszuspahen.

Diese Namen sollen dir also eine Grenze sein;

durch die Namen halte die Untersuchungen zuriick.***

Statt einer metaphysischen gilt die Namenliche Trinitétslehre.?*> Ebenso tritt an die Stelle
einer wesensbezogenen und damit zeitlosen Lehre von den Eigenschaften Gottes die NAMEN-

27 K H. MIskOTTE, Die Erlaubnis zum schriftgemalen Denken, in: DERS., Karl Barth; inspiratie en vertolking:
inleidingen, essays, briefwisseling, Verzameld Werk Deel 2, Kampen 1987, 196-220, 206.

238 Inwiefern sich die NAMENSlehre mit dem spatmittelalterlichen Nominalismus beriihrt, bedarf einer
gesonderten Untersuchung.

% |n diesem Sinne kennt die NAMENSlehre weder eine Unterscheidung zwischen theologia und oikonomia noch
eine zwischen einer biblischen onomatologia bzw. pragmatologia, wie sie bei den evangelischen Vétern
vorgenommen worden ist, so J. GERHARD, Loci Theologici, hg. v. E. PREUSS, Bd. 1, Berlin 1863, Loc. 11,
prooemium, 8 6, S. 243; bzw. M. WALTHER, Spicilegium controversiarum illustrium de Nominibus Dei Jehovah
Elohim, Jena 1660. Vgl. dazu CH. SCHWOBEL, Trinitat 1V, TRE 34 (2002), 110-121, 111.

0 Der erste Theologe im 20. Jahrhundert, der — unter dem Einfluss von Franz Rosenzweig — die Trinitatslehre
vom NAMEN her entfaltet hat, war Hans Ehrenberg (1883-1958) in seinem Nachwort ,,.Die Russifizierung
Europas oder die Frage der Trinitit“ zu N. v. BUNOFF/H. EHRENBERG (Hg.), Ostliches Christentum. Dokumente,
Bd. 2: Philosophie, Munchen 1925, 378-407. Vgl. dazu W. Liebster, Die Enthellenisierung der Trinitatstheologie.
Studien zur Trinitatstheologie von Hans Ehrenberg, in: M. KELLER/J. MURKEN (Hg.) Das Erbe des Theologen
Hans Ehrenberg. Eine Zwischenbilanz, Minster 2009, 62-76.

21 Sermones de fide 4,129-142. Die Ubersetzung folgt S. BRock, The Luminous Eye. The Spiritual World
Vision of Saint Ephrem, CistSS 124, Kalamazoo 1992, 63; bzw. U. POSSEKEL, Ephrem’s Doctrine of God, in:
A.B. MCGOWAN/B.E. DALEY/T.J. GADEN (Hg.), God in Early Christian Thought. Essays in Memory of Lloyd G.
Patterson, Leiden 2009, 232. Siehe aullerdem Des heiligen Ephraem des Syrers Sermones de Fide, hg. u. libers. v.
E. BECK (CSCO 212/213), Leuven 1961.

2 Sjehe B. KLAPPERT, Die Trinitatslehre als Auslegung des NAMENS des Gottes Israels. Die Bedeutung des

Alten Testaments und des Judentums fir die Trlnltatslehre EvTh 62 (2002), 54-72; R.K. SOULEN, Der
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 09.02.2018



liche Tugendlehre, die sich auf DEsseN Worte und Taten bezieht.?** So wird in der Heiligen
Schrift nicht etwa die Offenbarung goéttlicher Eigenschaften, sondern der Erweis SEINER
Tugend bezeugt. Die NAMENSlehre fihrt in die Verkindigung des Evangeliums Jesu Christ
(nihil nisi Christus praedicandus®**), die auf Bekehrung und Glauben aus ist. Sie ist keine
reflexive Lehre, die sich auf ein allgemein gedachtes Subjekt besinnt, sondern spricht aus, was
gegeniiber IHm selbst zu verantworten ist (vgl. Mt 12,36).%%°

Was Menschen Zukunft verheif3t, sind weder allgemein Gedachtes noch die Natur, sondern
Namen, die glaubwurdige Geschichten tragen. So wird JHWH im Psalmgebet vertrauensvoll
angegangen: ,,Du bist mein Fels und meine Burg, und um deines Namens willen wollest du
mich leiten und fiihren.* (Ps 31,4) Dem biblischen Zeugnis zufolge umfasst der NAME all das,
was JHWH an seinem Volk Israel und durch seinen Sohn Jesus Christus zum Heil der Volker
getan hat. Folgerichtig nimmt Kurt Marti die erste Bitte des UnserVater mit folgenden Worten
auf:

dein name werde geheiligt

dein name mdge kein hauptwort bleiben
dein name werde bewegung

dein name werde in jeder Zeit konjugierbar
dein name werde tatigkeitswort**®

Die Taufe ,,im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes* nimmt den eigenen
Namen in das trinitarische Heilsgeschehen mit hinein und lasst JHWHSs Handlungstreue
apokalyptisch glauben. Im NAMEN tritt einem das Heilsgeschehen sakramental gegeniiber,
dass man sich mit seinem eigenen Namen darauf beziehen kann.

Der genuine Ort eines verheil3ungsvollen und ehrfiirchtigen NAMENSged&chtnisses ist die
Kirche als die Gemeinschaft derer, die dem NAMEN mit Leib und Leben verbunden sind. In
ihr vollzieht sich schliel3lich die liturgische Anbetung des NAMENS:

GroB und wunderbar sind deine Werke, HERR, der Gott, der Allherrscher! Gerecht und
wahrhaftig sind deine Wege, der Konig der Volker. Wer sollte dich, HERR, nicht furchten und
deinen Namen nicht preisen? Denn du allein bist heilig! Ja, alle Volker werden kommen und
anbeten vor dir, denn deine gerechten Gerichte sind offenbar geworden. (Offb 15,3f)*

9. Februar 2018

trinitarische Name Gottes in seinem Verhaltnis zum Tetragramm, EvTh 64 (2004), 327-347; bzw. DERS., The
Divine Name(s) and the Holy Trinity 1: Distinguishing the Voices, Louisville 2011. Vgl. auBerdem R.W. JENSON,
The Triune God, in: C.E. BRAATEN/R.W. JENSON (Hg.), Christian Dogmatics 1, Philadelphia 1984, 79-191, 87-
97.

3 \/gl. K.H. MISKOTTE, Biblisches ABC. Wider das unbiblische Bibellesen (1941), Neukirchen-VIuyn 1976,
54-85.

2% M. LUTHER, Predigt iiber das siebte Kapitel des 2. Buch Mose vom 11. Dezember 1524, WA 16, 113,7f. Zur
Predigt als Namenrede siehe R. BOHREN, Predigtlehre #1980, 89-108; bzw. J. NIEROP, Die Gestalt der Predigt im
Kraftfeld des Geistes. Eine Studie zu Form und Sprache der Predigt nach Rudolf Bohrens Predigtlehre, Miinster
2008, 105-124.

5 Ahnlich K. BARTH, Einfiihrung in die Evangelische Theologie, Ziirich 1962, 175-177.

246 abendland. gedichte, Darmstadt-Neuwied 1980, 50.

#47\/gl. TH. BENNER, Gottes Namen anrufen im Gebet. Studien zu Acclamatio Nominis Dei und zur

Konstituierung religidser Subjektivitét, Paderborn u.a. 2001.
Teuffel - NAMENSgedéachtnis statt Gottdenken 47 09.02.2018



