
Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 1 09.02.2018 

NAMENSgedächtnis statt Gottdenken. Warum Christen nicht an 

„Gott“ glauben
1
 

 
KEIN NAME, der nennte: 

sein Gleichlaut 

knotet uns unters 

steifzusingende 

Hellzelt. 

Paul Celan (Gesammelte Werke, Bd. 2, 226)
2
 

 

Von Jochen Teuffel 

 

 

Die sogenannte „Term question” 

„Gott” und „der Gott” 

Das Gottdenken und das Welttheater 

Der NAME und die Antonomasien 

Metaphysischer Synkretismus 

Der Primat des NAMENS 

NAMENSgedächtnis statt analphabetischer Ontotheologie 

 

Die sogenannte „Term question“ 

 

Innerhalb der chinesischen Christenheit gilt die Frage nach der richtigen Gottesbezeichnung 

immer noch als ein weithin ungelöstes Problem.
3
 Bezüglich „Gott“ findet sich nämlich im 

Chinesischen kein bedeutungsgleiches Synonym. So existieren unter protestantischen Christen 

zwei konkurrierende Bezeichnungen, Shén und Shàngdì, die auf unterschiedliche Bibelüber-

setzungen durch britische und amerikanische Missionare im 19. Jahrhundert zurückgehen. Der 

                                                 
1
 Der Text ist eine ausgearbeitete Fassung meiner Abschiedsvorlesung, die ich am 19. September 2008 am 

Lutheran Theological Seminary in Hongkong auf Englisch gehalten habe. Er nimmt Überlegungen auf, die in J. 

TEUFFEL, Mission als Namenszeugnis. Eine Ideologiekritik in Sachen Religion, Tübingen 2009, entfaltet sind. 
2
 Vgl. dazu A.E. Salminen No Name: Paul Celan’s Poetics of Naming, in: Kritike. An Online Journal of 

Philosophy 4, Nr. 1 (June 2010), 123-137. 
3
 Vgl. I. EBER, The Interminable Term Question, in: I. EBER/S.-K. WAN/K. WALF (Hg.), Bible in Modern China. 

The Literary and Intellectual Impact, Nettetal 1999, 135-161; DIES., The Jewish Bishop and the Chinese Bible. 

S.I.J. Schereschewsky (1831-1906), Leiden u.a. 1999, 199-233; A.C.C. LEE, The Names of God and Bible 

Translation. Engaging the Chinese Term Question in the Context of Scriptural Interpretation, Journal of 

Theologies and Cultures in Asia 5 (2006), 1-17; J. ZETZSCHE, Tianzhu, Shangdi oder Shen? Zur Entstehung der 

christlichen chinesischen Terminologie, Chun – Chinesischunterricht 13 (1997), 23-34; L. PFISTER, Bible 

Translations and the Protestant ‘Term Question’, in: R.G. TIEDEMANN/N. STANDAERT (Hg.), Handbook of 

Christianity in China 2: 1800 to the Present, Leiden 2009, 361-370; DERS., Chinese: Translation of Theological 

Terms, in: J.F.A. SAWYER/J.M.Y. SIMPSON (Hg.), Concise Encyclopedia of Language and Religion, Oxford 

2002, 118-122. Siehe außerdem H. WYDER, Die Übertragung biblischer Grundbegriffe ins Chinesische, in: 

Gottes Wort in heidnischer Sprache. Zwei Vorträge von H. Huppenbauer und H. Wyder, Basler Missionsstudien 

NF 15, Stuttgart-Basel 1937, 18-31; bzw. H. ROSIN, Remarks on the Chinese Term Question, in: DERS., The 

Lord is God. The Translation of the Divine Names and the Missionary Calling of the Church, Amsterdam 1956, 

167-198. Für eine chinesische Diskussion der Term question siehe T. MAN-KONG WONG, The Rendering of God 

in Chinese by the Chinese. Chinese Responses to the Term Question in the Wanguo gongbao, in: M. LACKNER/N. 

VITTINGHOFF (Hg.), Mapping Meanings. The Field of New Learning in Late Qing China, Leiden 2004, 589-614. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 2 09.02.2018 

Gattungsname Shén (神, „Geistwesen“)
4
 stammt ursprünglich aus einer unvollständig geblie-

benen Übersetzung des Neuen Testaments aus der Feder des französischen Jesuiten Jean 

Basset, die noch vor der päpstlichen Entscheidung im chinesischen Ritenstreit 1704 angefer-

tigt worden war.
5
 Dieser Gattungsname scheint der scholastischen Definition von Gott als 

essentia spiritualis Rechnung zu tragen. Nachdem der schottische Missionar Robert Morrison 

Shén für seine chinesische Übersetzung des Neuen Testamentes (Yesu Jilishidu Wozhu Jiuzhe 

xinyi zhaoshu - 1814) übernommen hatte, wurde er im 19. Jahrhundert zum bevorzugten 

Name vor allem bei amerikanischen Missionaren.
6
 Dahinter standen nicht zuletzt „Gottes-

definitionen“ aus der eigenen konfessionellen Tradition wie beispielsweise im presbyteriani-

schen Westminster Shorter Catechism von 1647 – „God is a Spirit, infinite, eternal, and 

unchangeable“
7
 – bzw. in der Baptist Confession of Faith von 1689 – „a most pure spirit“

8
. 

 

Der Titel Shàngdì (上帝, „Überherr”) hingegen steht für einen Namen aus der Shang-Dynastie 

(1550-1050 v.Chr.),
9
 der von späteren Dynastien als Synonym für Tiān (天, „Himmel“) ver-

wendet wurde. So brachten die Kaiser der Ming- sowie der Qing-Dynastie (1368-1644/1644-

1911) alljährlich im Himmelstempel (Tiāntán) in Beijing Shàngdì Opfer dar, um sich des 

Mandats des Himmels (Tiānmìng) neu zu versichern.
10

 Es waren insbesondere die Missionare 

der London Missionary Society in Südchina Mitte des 19. Jahrhunderts, allen voran Walter 

Henry Medhurst sowie James Legge,
11

 die Shàngdì für die adäquate chinesischen Gottes-

bezeichnung hielten. Von 1843 an wurde über mehr als fünfzig Jahre von Missionaren, Sino-

                                                 
4
 Zum Bedeutungsumfang siehe D. SOMMER, Shen (Spirit) in: X. YAO (Hg.), Routledge Encyclopedia of 

Confucianism, Abingdon u.a. 2003, 541f. 
5
 Vgl. F. BARRIQUAND, First Comprehensive Translation of the New Testament in Chinese. Fr Jean Basset 

(1662-1707) and the Scholar John Xu, VSVD 49 (2008), 91-119; bzw. J.O. ZETZSCHE, The Bible in China. 

History of the Union Version. The Culmination of Protestant Missionary Bible Translation in China, MSer 45, 

Nettetal 1999, 28-33. 
6
 So z.B. W.J. BOONE, An Essay on the Proper Rendering of the Words Elohim and Theos into the Chinese 

Language, Kanton 1848; DERS., Defense of an Essay on the Proper Rendering of the Words Elohim and Theos 

into the Chinese Language, Kanton 1850. Vgl. außerdem G. SMITH, Letter from the Bishop of Victoria on the 

Chinese Version of the Holy Scriptures, to T. W. Meller, Secretary of the British and Foreign Bible Society, 

Hongkong 1851; S.H. TURNER/R.S. STORRS, Report on the Chinese Version, Presented to and Adopted by the 

Directors of the American Bible Society, The Chinese Repository 20 (Nr. 4, April 1851), 216-219; bzw. W.A. 

RUSSELL, The Term Question: Or, an Enquiry as to the Term in the Chinese language Which Most Nearly 

Represents Elohim and Theos as They Are Used in the Holy Scriptures, Shanghai 1877. 
7
 Question 4. 

8
 Chapter 2, Number 1. 

9
 Vgl. R. ENO, Shang State Religion and the Pantheon of the Oracle Texts, in: J. LAGERWEY/M. KALINOWSKI 

(Hg.), Early Chinese Religion. Shang Through Han (1250 BC-220 AD), Handbook of Oriental Studies, Section 

Four, China, Leiden 2009, 41-102; DERS., Was There a High God Ti in Shang Religion?, Early China 15 (1990), 

1-26; bzw. M.J. PUETT, To Become a God. Cosmology, Sacrifice and Self-Divinization in Early China, 

Cambridge, Mass. 2002. 
10

 J.S. MAJOR, Shangdi, EncRel(E)
2
 12 (2005), 8299-8300; TH. WILSON, Confucianism: The Imperial Cult, 

EncRel(E)
2
 3 (2005), 1910-1916; D. SOMMER, Shang Di (Lord on High) in: X. YAO (Hg.), Routledge 

Encyclopedia of Confucianism, Abingdon u.a. 2003, 534f; bzw. R.L. TAYLOR, T’ien-ming (Mandate of Heaven), 

in: DERS., The Illustrated Encyclopedia of Confucianism, New York 2005, 608-610. Vgl. außerdem W. 

EICHHORN, Die alte chinesische Religion und das Staatskultwesen, HdO Abt. 4, Bd. 4/1, Leiden u.a. 1976. 
11

 W.H. MEDHURST, A Dissertation on the Theology of the Chinese with a View to the Elucidation of the Most 

Appropriate Term for Expressing the Deity in the Chinese Language, Shanghai 1847; J. LEGGE, An Argument 

for Shang-Te As the Proper Rendering of the Words Elohim and Theos, In the Chinese Language; With 

Strictures on the Essay of Bishop Boone in Favour of the Term Shin, Hongkong 1850; G.T. STAUNTON, An 

Inquiry Into the Proper Mode of Rendering the Word “God” in Translating the Sacred Scriptures Into the 

Chinese Language, London 1849; S.C. MALAN, Who Is God in China, Shin or Shang-te? Remarks on the 

Etymology of Elohim and of Theos, and on the Rendering of those Terms Into Chinese, London 1855; bzw. 

DERS., A Letter to the Right Honourable the Earl of Shaftesbury, President of the British and Foreign Bible 

Society on the Pantheistic and on the Buddhistic Tendency of the Chinese and of the Mongolian Versions of the 

Bible Published by that Society, London 1856. Vgl. N.J. GIRARDOT, The Victorian Translation of China. James 

Legge’s Oriental Pilgrimage, Berkeley 2002, 274-285.655-661. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 3 09.02.2018 

logen und Religionswissenschaftlern eine leidenschaftliche Debatte („Term question“) geführt, 

ohne dass man sich schlussendlich auf eine gemeinsame Gottesbezeichnung einigen konnte.
12

 

Folgerichtig existiert die protestantische Standardausgabe der Bibel, die Chinese Union 

Version (CUV) von 1919, in zwei verschiedenen Ausgaben, der „Shàngdì Edition (上帝

版)“ sowie der „Shén Edition (神版)“.
13

 

 

Damit aber nicht genug. Auf römisch-katholischer Seite wird für „Gott“ der Titel Tīanzhŭ  

(天主, „Herr des Himmels”) exklusiv verwendet, der von der jesuitischen Chinamission Ende 

des 16. Jahrhunderts neu eingeführt worden ist. Der Gattungsname Shén hingegen ist katholi-

scherseits als Übersetzung für „Gott“ kategorisch ausgeschlossen, wird doch dort „Heiliger 

Geist“ mit dem Kompositum Shengshén („heiliges Geistwesen“) übersetzt. Zwar hatte der 

Pioniermissionar Matteo Ricci in seinem Traktat Tīanzhŭ Shiyi („Die wahre Bedeutung des 

Herrn des Himmels”) von 1603 Tīanzhŭ auch mit Shàngdì identifiziert,
14

 doch wurde diese 

Identifikation im sogenannten „chinesischen Ritenstreit“ in Frage gestellt.
15

 Man kam auf 

Seiten des römischen Lehramtes zu dem Schluss, dass die überkommene chinesische Weltan-

schauung genuin atheistisch bzw. materialistisch sei. Demzufolge schien „Gott“ den Chinesen 

unbekannt zu sein und konnte daher auch nicht unter dem Namen Shàngdì angerufen wer-

                                                 
12

 So z.B. die Korrespondenz unter dem Titel „On the Chinese Name of God“ in: F.M. MÜLLER, Introduction to 

the Science of Religion. Four Lectures Delivered at the Royal Institution in February and May, 1870, NA, 

London 1893, 260-269. Vgl. außerdem S.W. WILLIAMS, The Controversy among the Protestant Missionaries on 

the Proper Translation of the Words “God” and “Spirit” into Chinese, BS 35 (1878), 732-778; bzw. D.G. 

SPELMAN, Christianity in Chinese: The Protestant Term Question, Harvard University East Asian Center Papers 

on China 22A, 1969, 25-52. Als Beginn der Kontroverse kann die protestantische Missionskonferenz vom 22. 

August bis 4. September 1843 in Hongkong gelten, wo die gemeinsame Ausarbeitung einer neuen 

Bibelübersetzung – die sogenannte „Delegates’ Version“ – beschlossen wurde. Vgl. J.O. ZETZSCHE, The Bible in 

China, 77-90. In den zwanziger und dreißiger Jahren des 20. Jahrhunderts kam es innerhalb der Lutherischen 

Mission der Missouri Synode zu einer Neuauflage des Streits. Vgl. G.O. LILLEGARD, The Chinese Term Ques-

tion. An Analysis of the Problem and Historical Sketch of the Controversy, Shanghai 1935; DERS., A History of 

the Term Question Controversy in Our China Mission and the Chief Documents in the Case, Jamaica Plain 1930; 

bzw. W.H. KRUSE/E.W. KOEHLER, Report of the Chinese Term-Question Committee, in: Lutheran Church – 

Missouri Synod, Reports and Memorials (Eingaben) for the Twenty-First Delegate Synod (Thirty-Sixth Regular 

Convention) Assembled at Cleveland, Ohio, June 19-29, St. Louis 1935, 124-132. 
13

 Die Möglichkeit hierzu wurde bereits auf der Generalkonferenz der protestantischen Chinamissionare vom 7. 

bis 20. Mai 1890 in Shanghai eröffnet, wo im Report of the Committee on the Wen-li Version of the Old and New 

Testaments unter Nr. 8 festgehalten wurde, dass jede der involvierten Bibelgesellschaften das Recht habe, „to 

publish such editions as it may choose, and with such terms for God, Spirit and baptize, as may be called for” 

(Records of the General Conference of the Protestant Missionaries of China held at Shanghai, May 7-20, 1890, 

Shanghai 1890), XLI).Vgl. dazu J.O. ZETZSCHE, The Bible in China. History of the Union Version or The 

Culmination of Protestant Missionary Bible Translation in China, Nettetal 1999, 201; bzw. I.-J. LOH, Chinese 

Translations of the Bible, in: S.-W. CHAN/D.E. POLLARD (Hg.), An Encyclopedia of Translation: Chinese-

English, English-Chinese, Hongkong 1995, 54-69, 63. 
14

 M. RICCI, The True Meaning of the Lord of Heaven Ten-chu Shih-i, übers. v. D. LANCASHIRE u. P. HU KUO-

CHEN, St. Louis 1985, 120-124. Vgl. S. KIM, Strange Names of God. The Missionary Translation of the Divine 

Name and the Chinese Responses to Matteo Ricci’s Shangti in Late Ming China, 1583-1644, New York 2005. 
15

 Siehe C. VON COLLANI, Der Ritenstreit und die Folgen für die Chinamission, ZMR 90 (2006), 210-225; G. 

MINAMIKI, The Chinese Rites Controversy. From Its Beginning to Modern Times, Chicago 1985; bzw. D.E. 

MUNGELLO (Hg.), The Chinese Rites Controversy. Its History and Meaning, Nettetal 1994. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 4 09.02.2018 

den.
16

 Schlussendlich wurde von Papst Klement XI. mit seiner Bulle Ex illa die (1715) allein 

Tīanzhŭ als chinesische Gottesbezeichnung zugelassen.
17

 

 

Der britische Sinologe James Legge suchte aus den klassischen konfuzianischen Schriften – in 

Abgrenzung zum Neokonfuzianismus der Song-Dynastie (960-1279)
18

 – zu zeigen, dass eine 

natürliche Theologie sehr wohl in China existent gewesen sei, die den Gebrauch von Shàngdì 

als Gottesbezeichnung rechtfertige.
19

 Er vermochte jedoch damit nicht allgemein zu überzeu-

gen. Da unter protestantischen China-Missionaren Shàngdì weithin als oberste Gottheit des 

chinesischen Pantheons angesehen wurde und nicht zuletzt aus konfessionspolitischen Grün-

den keine breite Zustimmung für Tīanzhŭ zu erhalten war,
20

 gibt es bis heute in der chinesi-

schen Sprache drei verschiedene christliche „Gottesnamen“, eben Tīanzhŭ, Shàngdì und Shén. 

Ähnlich verhält es im koreanischen Christentum, wo der von protestantischen Missionaren 

propagierte indigene Name Hanănim (하님, analog zum chinesischen Shàngdì) dem in der 

römisch-katholischen sowie der episkopalen Kirche verwendeten Ch’ŏnju (천주, analog zu 

Tīanzhŭ) entgegensteht.
21

 

 

Der Vollständigkeit halber seien noch zwei weitere Übersetzungsversuche erwähnt, die jedoch 

für die gegenwärtige Christenheit in China keine Rolle mehr spielen. So hat die China-Mis-

sion der Assyrischen Kirche des Ostens („Nestorianer“) im 7. Jahrhundert während der Tang-

                                                 
16

 Maßgeblich hierfür war NICCOLÒ LONGOBARDI, Riccis Nachfolger als Missionsoberer von China, mit seiner 

Schrift Responsio brevis super controversias de Xamti, hoc est de altissimo Domino, de Tien-chin, id est de 

spiritibus coelestibus, de Lim-hoên, id est de anima rationali de aliisque nominibus ac terminis sinicis ad 

determinandum, qualia eorum uti possint vel non in hac Christianitate von 1623, die zuerst in spanischer 

Übersetzung (1676) und dann auf Französisch (1701) publiziert worden ist. Vgl. C. VON COLLANI, Niccolò 

Longobardis Traité, in: Leibniz und Europa. VI. Internationaler Leibniz-Kongreß, Vorträge. I. Teil, Hannover 

1994, 120-127; bzw. S. GOLDEN, ‘God’s Real Name is Godʼ. The Matteo Ricci-Niccolo Longobardi Debate on 

Theological Terminology as a Case Study in Intersemiotic Sophistication, The Translator 15 (2009), 375-400. 
17

 Bullarium pontificium sacrae congregationis de propaganda fide, Tom. 1, Rom 1859, 305-312, 306. Vgl. R.R. 

NOLL (Hg.), 100 Roman Documents Concerning the Chinese Rites Controversy (1645-1941), San Francisco 

1992, 49-54. 
18

 Vgl. W. BAUER, Geschichte der chinesischen Philosophie. Konfuzianismus, Daoismus, Buddhismus, hg. v. H. 

VAN ESS, München 2001, 240-272. 
19

 J. LEGGE, The Notions of the Chinese Concerning God and Spirits, Hongkong 1852, 7-64; DERS., The 

Religions of China: Confucianism and Tâoism Described and Compared with Christianity, London 1880, 1-58. 

Siehe L. PFISTER, Discovering Monotheistic Metaphysics. The Exegetical Reflections of James Legge (1815-

1897) and Lo Chung-fan (d. circa 1850), in K.-W. CHOW/O.-CH. NG/J.B. HENDERSON (Hg.), Imagining 

Boundaries. Changing Confucian Doctrines, Texts and Hermeneutics, Albany 1999, 213-254; bzw. N.J. 

GIRARDOT, The Victorian Text of Chinese Religion: With Special Reference to the Protestant Paradigm of James 

Leggeʼs Religions of China, Cahiers dʼExtrême-Asie 12 (2001), 23-57. 
20

 Nur eine protestantische Minderheit wie der episkopalische Bischof von Shanghai, Samuel Isaac Joseph 

Schereschewsky (1831-1906), der Bischof von Hongkong, John Shaw Burdon (1826-1907), der deutsche 

Missionsgelehrte Ernst Faber (1839-1899) sowie der presbyterianische Missionar Henry Blodget (1825-1903) 

haben für Tīanzhŭ optiert. Siehe S.I.J. SCHERESCHEWSKY, The Bible, Prayer Book, and Terms in Our China 

Missions Addressed to the House of Bishops, Geneva 1888, 9-12; J.S. BURDON, The Chinese Term for God. A 

Letter to the Protestant Missionaries of China, Hongkong 1877; bzw. H. BLODGET, The Use of Tʼien Chu for 

God in Chinese. Why Protestant Missionaries in China Should Unite in Using the Words Tʼien chu for God, 

Shanghai 1893. Zu Fabers Position siehe J.O. ZETZSCHE, The Bible in China, 209-212. 
21

 Vgl. S.H. Ahn, Term Question in Korea 1882-1911, and Its Chinese Roots: A Study in Continuity and 

Divergence, Ph.D. Thesis, Edinburgh 2011; S.D. OAK, Competing Chinese Names for God. The Chinese Term 

Question and Its Influence upon Korea, Journal of Korean Religions 3 (Nr. 2, Oktober 2012), 89-115; D. BAKER, 

Hananim, Hanŭnim, Hanullim, and Hanŏllim. The Construction of Terminology for Korean Monotheism, The 

Review of Korean Studies 5 (2002), 105-131. Vgl. außerdem B.-R. RO, Communicating the Biblical Concept of 

God to Koreans, in: W.D. SPENCER/A.B. SPENCER (Hg.), The Global God. Multicultural Evangelical Views of 

God, Grand Rapids 1998, 207-230. Zur Übersetzungsproblematik im afrikanischen Kontext siehe P. BEYERHAUS, 

Der Name Gottes in den afrikanischen Sprachen und das Problem der missionarischen Übersetzung, in: H.V. 

STIETENCRON (Hg.), Der Name Gottes, Düsseldorf 1975, 191-208. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 5 09.02.2018 

Dynastie den Titel Zhēnzhǔ (真主, „wahrer Herr“) eingeführt.
22

 Später nach dem definitiven 

Scheitern dieser Mission zum Ende der mongolischen Yuan-Dynastie Mitte des 14. Jahrhun-

derts wurde Zhēnzhǔ von chinesischsprachigen Muslimen übernommen und bis heute neben 

Ālā, einer Transkription des arabischen Allâh, verwendet. Weiterhin gab zu Beginn der jesuiti-

schen Chinamission den Versuch, den lateinischen Begriff Deus bedeutungsfrei in Dousi (陡

斯) zu transkribieren.
23

 Niccolò Longobardi, Matteo Riccis Nachfolger als Missionsoberer 

von China, schlug dies 1633 vor, nachdem er zu der Überzeugung gekommen war, dass die 

chinesische Weltanschauung genuin atheistisch sei. Da jedoch die chinesische Schrift als 

Morphemschrift mit ihren Logogrammen auf Bedeutungsverweisung angelegt ist, konnte eine 

lautschriftliche Übertragung des lateinischen Deus keine diskursfähigen Lehraussagen 

ermöglichen. 

 

Europäer vermögen in der Regel kaum abzuschätzen, was die drei verschiedene christliche 

„Gottesnamen“ Tīanzhŭ, Shàngdì und Shén für die Einheit der Christenheit in China bedeuten, 

halten sie doch den Gebrauch verschiedener „Gottesnamen“ eher für ein theologisches Adia-

phoron. Nirgends treffender als in Goethes Faust ist dies zum Ausdruck gebracht worden. Die 

verfängliche Gretchenfrage nach der Religion beziehungsweise nach dem Glauben an Gott 

wird von Faust mit der Verkündigung einer gottwesentlichen Namenlosigkeit begegnet: 

 
Nenns Glück! Herz! Liebe! Gott! 

Ich habe keinen Namen 

Dafür! Gefühl ist alles; 

Name ist Schall und Rauch, 

Umnebelnd Himmelsglut.
24

 

 

„Name ist Schall und Rauch“ – solch eine Aussage verneint die eigentliche Bedeutung von 

Namen; diese gelten vielmehr als unwesentlich, zufällig und damit auch veränderlich – gleich-

sam wie Klebeetiketten auf einer Verpackung, die beliebig entfernt oder überklebt werden 

können. Namen an sich scheinen nichts zu bedeuten und sind somit ersetzbar. So lässt Shake-

speare Juliet gegenüber Romeo zu Wort kommen: 

 
What's in a name? that which we call a rose 

By any other name would smell as sweet; 

So Romeo would, were he not Romeo call’d, 

Retain that dear perfection which he owes 

Without that title. Romeo, doff thy name, 

And for that name which is no part of thee 

Take all myself.
25

 

 

Theologen in Europa vermögen ganz unbefangen von „Gottesnamen“ oder auch von „Gottes-

bildern“ zu reden, sind doch „Gott“ bzw. die Idee von „Gott“ davon nicht im Geringsten 

betroffen.
26

 Mit Augustin gesprochen: 

 

                                                 
22

 Vgl. R. MALEK/P. HOFRICHTER (Hg.), Jingjiao: The Church of the East in China and Central Asia, Sankt 

Augustin 2006. 
23

 Siehe J. ZETZSCHE, Tianzhu, Shangdi oder Shen? Zur Entstehung der christlichen chinesischen Terminologie, 

Chun – Chinesischunterricht 13 (1997), 23-34.24f. 
24

 Faust I, Z. 3454-3458. Vgl. J. EBACH, „Name ist Schall und Rauch“. Beobachtungen und Erwägungen zum 

Namen Gottes, in: DERS./H.-M. GUTMANN/M.L. FRETTLÖH (Hg.), Gretchenfrage. Von Gott reden – aber wie? 2, 

Gütersloh 2002, 17-82.  
25

 W. SHAKESPEARE, Romeo and Juliet, zweiter Akt, zweite Szene, Zeilen 43-49. 
26

 So z.B. J. HICK, Gott und seine vielen Namen, übers. v. I. ETTEMEYER u. P. SCHMIDT-LEUKEL, Frankfurt a.M. 
2
2002. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 6 09.02.2018 

Alles kann von Gott gesagt werden, und nichts wird angemessen von Gott gesagt. Nichts ist 

reicher als diese Armut. Du suchst einen passenden Namen, du findest keinen; du suchst ihn 

irgendwie zu nennen, du findest alles.
27

 

 

Dass Götter auf deren Namen hin untersucht werden können, wird zum ersten Mal bei Platon 

im Dialog Kratylos angesprochen: 

 
Hermogenes: „Das scheint mir gut genug gesagt zu sein, Sokrates. Aber könnten wir auch von 

anderen Göttern, wie du es vorher vom Zeus erklärt hast, auf dieselbe Weise untersuchen, in 

welcher Beziehung wohl ihre Namen mit Recht beigelegt sind?“ 

Sokrates: „Ja beim Zeus, Hermogenes, können wir es, wenn wir doch Vernunft haben, auf eine, 

und zwar die schönste Weise, dass wir nämlich von den Göttern nichts wissen, weder von 

ihnen selbst noch von ihren Namen, wie sie sich untereinander nennen. Denn offenbar werden 

sie selbst sich richtig benennen. Die nächst dieser am meisten richtige Art aber wäre, wie es 

bei den Gebeten Brauch ist, dass, wie und woher sie selbst begehren genannt zu werden, so 

auch wir sie nennen, weil wir nämlich weiter von nichts wissen. Denn das scheint mir ein sehr 

guter Gebrauch. Willst du also, so wollen wir den Göttern dies gleichsam vorher bedeuten, 

dass wir über sie gar keine solche Untersuchung anstellen wollen, denn wir bilden uns gar 

nicht ein, dies zu können, sondern nur über die Menschen, von was für Gedanken sie wohl 

ausgegangen sind bei Bestimmung ihrer Namen. Denn dies hat wohl keine Bedenken.“
28

 

 

Vernünftigerweise können keine göttlichen Eigennamen untersucht werden, sondern nur 

diejenigen Namen, mit denen sie menschlicherseits benannt werden. Da für Platon die Ideen 

die eigentlichen Gegenstände menschlicher Erkenntnis sind, haben Namen keinen eigenen 

Erkenntniswert.
29

 Als menschliche Benennungen sind sie kontingent und damit austauschbar. 

Etymologien über Götternamen reflektieren menschlichen Sprachgebrauch und haben somit 

keine Offenbarungsqualität. 

 

In der europäischen Kultur, die durch die griechische Seins- bzw. Ideenlehre wesentlich 

geprägt ist, trägt der Name nichts zu einem namenlos gedachten Wesen bei.
30

 Nach 

Aristoteles gilt er als „eine übereinstimmungsgemäß etwas bezeichnenden Lautform ohne 

Zeitzusatz (phōnē sēmantikē kata synthēkēn aneu chronou)“
31

. Dies ist auch der Grund, 

warum schon der Philosoph Celsus in seinem Traktat gegen die Christen, Alēthēs Logos 

(„Wahres Wort” – um 178 A.D.), schreiben konnte, dass „es keinen Unterschied mache, ob 

man Zeus den Höchsten (hypsistos) nennt, oder Zen oder Adonaios oder Sabaoth oder Amun, 

wie die Ägypter, oder Papaios, wie die Skythen.”
32

 Zuvor hatte bereits der römische 

Polyhistor Marcus Terentius Varro (116-27 v. Chr.) bezüglich des Gottes der Juden behauptet, 

zwischen Jovis und Jao gäbe es keinen Unterschied, „weil es auf den Namen nicht ankäme, 

solange nur dieselbe Sache gemeint sei.“
33

 In dieser Tradition beginnt dann auch Wolfgang 

Amadeus Mozarts Freimaurerkantate mit den Worten: „Die Ihr des unermeßlichen Weltalls 

                                                 
27

 „Omnia possunt dici de Deo, et nihil digne dicitur de Deo. Nihil latius hac inopia. Quaeris congruum nomen, 

non invenis; quaeris quoquo modo dicere, omnia invenis.” Tractatus in Iohannis Euangelium 13,5 (Des heiligen 

Kirchenvaters Aurelius Augustinus Vorträge über das Evangelium des hl. Johannes, übers. v. TH. SPECHT, BKV 

8, München 1913, 222). 
28

 Krat. 400d-401a (Übers. F. SCHLEIERMACHER). Vgl. außerdem Philebos 12c. 
29

 Vgl. dazu M. KRAUS, Name und Sache. Ein Problem im frühgriechischen Denken, Amsterdam 1987. 
30

 So schon Platon mit der ersten Hypothese in Parmenides (142a 4ff). 
31

 De interpretatione 2 (16a 19f). 
32

 Zitiert nach ORIGENES, Gegen Celsus V,41. Vgl. J. ASSMANN, Der Name Gottes und das Problem 

interkultureller Übersetzbarkeit, in: C. HILFRICH-KUNJAPPU/S. MOSÈS (Hg.), Zwischen den Kulturen. Theorie 

und Praxis des interkulturellen Dialogs, Tübingen 1997, 47-64; bzw. DERS., Monotheism and Polytheism, in: S.I. 

JOHNSTON (Hg.), Ancient Religions, Cambridge u.a. 2007, 17-31. 
33

 Antiquitates rerum divinarum, frag. 16* Cardauns bzw. AUGUSTIN, De consensu Evangelistarum I,22,20. Vgl. 

W. FAUTH, Iao, KP 2 (1967), 1314-1319. Zur Vielnamigkeit siehe außerdem Diogenes Laertius, Vitae philoso-

phorum VII,1,68. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 7 09.02.2018 

Schöpfer ehrt, / Jehova nennt ihn, / oder Gott / nennt Fu ihn, / oder Brahma, / hört! Hört 

Worte aus der Posaune des Allherrschers!“
34

 

 

In außereuropäischen Kulturen, die von der griechischen Metaphysik unbeeinflusst sind, wirkt 

sich eine namenlose Vielnamigkeit (Polyonymität)
35

 freilich anders aus. Dort gibt es kaum 

eine Möglichkeit zwischen Namen und Wesen (oder Personen) zu unterscheiden und damit 

von konkreten Namen denkerisch zu abstrahieren.
36

 Wird außerhalb einer Seins- bzw. Ideen-

lehre eine Namensabstraktion vorgenommen wird, kann diese nicht auf einen Begriff gebracht 

werden, sondern resultiert in einem Paradoxon, so wenn es in der Einleitung des Daodejing 

(Tao te king) heißt: 

 
Ein Dao – kann es als Dao bestimmt werden, ist es kein stetiges Dao. 

Ein Name – kann er als Name bestimmt werden, ist er kein stetiger Name. 

Keinen-Namen-habend ist der Beginn der zehntausend Dinge. 

Namen-habend ist die Mutter der zehntausend Dinge.
37

 

 

Verschiedene Namen kommen verschiedenen Wesen gleich, was nicht ausschließt, dass 

einem Namensträger mehrere Namen beigelegt werden können. In solch einem Fall ist jedoch 

einer davon als Eigenname (onoma kyrion/nomen proprium) anzuerkennen, bezüglich dessen 

die anderen Namen als nachrangige Beinamen (cognomina) oder als Titelbezeichnungen 

(tituli) zu gelten haben.
38

 Diese Abstufung schließt nicht aus, dass es gerade der Eigenname 

ist, dessen Aussprache im alltäglichen Miteinander aus sittlichen oder apotropäischen Grün-

den vermieden wird – man denke nur an die titulare Anrede der eigenen Eltern.
39

 In der kon-

fuzianischen Tradition Chinas wird das Namenstabu (bihui, 避諱) sprichwörtlich, wenn es 

heißt: „Ein guter Sohn ist traurig, wenn er den Namen seines Vaters zu hören hat.“
40

 Namen 

sind jedenfalls nicht beliebig ersetzbar; eine Umbenennung bedarf vielmehr der besonderen 

Vollmacht eines Superiors und markiert in der Regel einen Statuswechsel. So setzt beispiels-

                                                 
34

 KV 619. Der Text stammt von Franz Heinrich Ziegenhagen. 
35

 Vgl. H. KLEE, Katholische Dogmatik 1: Specielle Dogmatik, Mainz 1835, 32. 
36

 Vgl. K. RADNER, Die Macht des Namens. Altorientalische Strategien zur Selbsterhaltung, Wiesbaden 2005, 

15-25. 
37

 LAOTSE, Tao Te King. Nach den Seidentexten von Mawangdui hg. u. übers. v. H.-G. MÖLLER, Frankfurt a.M. 

1995, 144. In der klassischen Übersetzung von Richard Wilhelm von 1911 heißt es hingegen ontologisch einge-

färbt: „Der SINN, der sich aussprechen lässt, ist nicht der ewige SINN. Der Name, der sich nennen lässt, ist nicht 

der ewige Name. ‚Nichtsein‘ nenne ich den Anfang von Himmel und Erde. ‚Sein‘ nenne ich die Mutter der Ein-

zelwesen.“ (LAOTSE, Tao te King. Das Buch vom Sinn und Leben, München 2005, 9). 
38

 Bezüglich altorientalischen Namensverhältnissen siehe F. STOLZ, Determinationsprobleme und Eigennamen, 

ThZ 53 (1997), 142-151. Die sprachwissenschaftliche Unterscheidung zwischen Eigennamen und 

Gattungsnamen ist erstmals beim stoischen Grammatiker Dionysius Thrax (um 100 v. Chr.) mit dessen 

Untergliederung von onoma (Namen) in onoma kyrion (eigentlicher Name) und onoma prosigorikon 

(benennender Name) belegt. Ihr liegt Chrysipps Unterscheidung zwischen onoma (Namen) und prosēgoria 

(Benennung) zugrunde. Vgl. S. MATTHAIOS, Kurion onoma. Zur Geschichte eines grammatischen Terminus, in: 

P. SWIGGERS/A. WOUTERS (Hg.), Ancient Grammar. Content and Context, Leuven 1996, 55-77. 
39

 Grundlegend hierzu K. ALLAN/K. BURRIDGE, Forbidden Words. Taboo and the Censoring of Language, NA, 

Cambridge 2006, 125-143.Vgl. außerdem G. VOM BRUCK/B. BODENHORN (Hg.), An Anthropology of Names and 

Naming, Cambridge 2006; insbesonders A. ITEANU, Why the Dead Do Not Bear Names. The Orokaiva Name 

System, 51-72; sowie C. HUMPHREY, On Being Named and Not Named. Authority, Persons, and Their Names in 

Mongolia, 157-176. Siehe außerdem S.J. HARRISON, Stealing Peopleʼs Names. History and Politics in a Sepik 

River Cosmology, Cambridge u.a. 1990, 52-62; C. GEERTZ, Person, Zeit und Umgangsformen auf Bali, in: DERS., 

Dichte Beschreibung. Bemerkungen zu einer deutenden Theorie der Kultur, Frankfurt a.M. 1983, 133-201; R.D. 

ALFORD, Naming and Identity. A Cross-Cultural Study of Personal Naming Practices, New Haven 1988; S. 

WILSON, The Means of Naming. A Social and Cultural History of Personal Naming in Western Europe, London 

u.a. 1998; V. ALLETON, Les Chinois et la Passion de Noms, Paris 1993; bzw. J. GERHARDS, Die Moderne und 

ihre Vornamen. Eine Einladung in die Kultursoziologie, Wiesbaden 
2
2010. 

40
 Siehe P. ADAMEK, A Good Son Is Sad if He Hears the Name of His Father. The Tabooing of Names in China 

as a Way of Implementing Social Values, MSer 66, Sankt Augustin-Leeds 2015. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 8 09.02.2018 

weise der babylonische König Nebukadnezzar nach der ersten Eroberung Jerusalems den 

Davididen Mattanja als neuen König von Judäa ein und ändert dessen Namen eigenmächtig in 

„Zidkija“ (2Kön 24,17).
41

 Bei den Erzvätern im Ersten Testament ist es der Gott selbst, der 

die Namensänderungen ausspricht (vgl. Gen 17,5; 32,29; 35,10). Wenn es nun um machtüber-

legene Götter geht, ist eine menschenmögliche Umbenennung undenkbar. Besser übt man sich 

in ehrfürchtiger Verschwiegenheit.
42

 Nur dort wo Götter ihrer eigenen Machtlosigkeit über-

führt worden sind, kann man sich an deren Namen zu schaffen machen. 

 

Wie andere außereuropäische Kulturen kennt auch die chinesische Kultur keine metaphysi-

sche Trinität bestehend aus ursprungszentrierter Kosmologie (Urprinzip), abstrahierender 

Ontologie (Sein-Selbst) sowie epistemischer Ideologie (höchste Idee bzw. summum bonum).
43

 

Eine solche intelligible Dreieinigkeit hat Immanuel Kant mit seinem transzendentalen Gottes-

begriff zur Sprache gebracht: „Gott ist ens originarium, das Urwesen, welches der Ursprung 

aller Dinge ist; und dieser Gott ist ens summum perfectissimum, daher ens entium“.
44

 In Er-

mangelung einer solchen „trinitarischen“ Gottesbegriffs kommen im Chinesischen die unter-

schiedlichen Namen Tīanzhǔ, Shén oder Shàngdì zunächst einmal verschiedenen Namens-

trägern bzw. „Göttern“ gleich. Will man sie wechselseitig aufeinander beziehen, ohne einem 

davon die Priorität als Eigenname (hào) gegenüber den anderen zu geben, bedarf es einer 

gemeinsamen externen Referenz. Ein solcher Bezug ist nun der europäische Gottesbegriff, 

wie er über die christliche Mission in China ins Spiel gebracht worden ist. Da alle drei Namen 

als chinesische Übersetzung von „Gott“ (bzw. Deus oder God) angesehen werden, scheinen 

sie letztendlich denselben zu bezeichnen. Konsequenterweise hat denn auch die jesuitische 

Japanmission auf die Übersetzung des europäischen Gottesbegriffs verzichtet. Nachdem Franz 

Xaver entdeckt hatte, dass der von seinem japanischen Führer Yajirō vorgeschlagene Begriff 

Dainichi (大日, „Große Sonne“) dem esoterischen Shingon-Buddhismus entstammte und für 

die christliche Lehre nicht anschlussfähig war, schuf er durch die Transkription des lateini-

schen „Deus“ das japanische Lehnwort Daiusu (デウス) und vermied damit eine weitere 

Term question.
45

 

 

 

Beim Namen nennen 

 

Obwohl die sogenannte Term question gemeinhin als chinesisches Sprachproblem verstanden 

wird, liegt deren Ursprung im europäischen Gottesbegriff. Nicht die chinesische, sondern die 

europäische Kultur hat ein ernsthaftes Problem in Sachen Gottesnamen bzw. Gottesbezeich-

nungen. Im Hinblick auf das biblische Zeugnis ist der artikellose Gottesbegriff eine Fehlbe-

zeichnung (misnomer). Wer von „Gott“ spricht, kann denjenigen nicht beim Namen nennen, 

                                                 
41

 Siehe außerdem 2Kön 23,34. Vgl. A.S. van der Woude, Art. šēm (Name), THAT 2 (1976), 935-963, 943f; O. 

EIßFELDT, Umnennungen im Alten Testament, in: DERS., Kleine Schriften 5, Tübingen 1973, 68-76; bzw. Art. 

Name, Change of, in: CH. PEARL (Hg.), The Encyclopedia of Jewish Life and Thought, New York 1996, 323. 
42

 Zur altorientalischen Namensverschwiegenheit siehe E. BRUNNER-TRAUT, Anonymität (der Götter), LÄ 1 

(1973), 281-291. 
43

 Zur Wendung „metaphysische Trinität“ vgl. U.F. WODARZIK, Über die metaphysische Trinität Welt, Mensch 

und Gott, in: G. ALMEIDA/V. V. ROHDEN/M. RUFFING/ R.R. TERRA (Hg.), Recht und Frieden in der Philosophie 

Kants. Akten des X. Internationalen Kant-Kongresses 2, Berlin u.a. 2008, 817-830. 
44

 Vorlesungen über Rationaltheologie, in: I. KANT, Gesammelte Schriften, Akademie-Ausgabe, Bd. 27, Zweite 

Hälfte, Zweiter Teil, Berlin 1972, 1240. 
45

 Siehe M. REPP, Die Begegnung zwischen Europa und Ostasien anhand der Auseinandersetzungen um die 

christliche Gottesvorstellung, NZSTh 45 (2003), 71-100, 73-76; bzw. G. SCHURHAMMER, Das kirchliche 

Sprachproblem in der japanischen Jesuitenmission des 16. und 17. Jahrhunderts. Ein Stück Ritenfrage in Japan, 

Tokyo 1928 (Nachdr. 1965), 37-39. Vgl. außerdem S. KAISER, Translations of Christian Terminology into 

Japanese 16-19th Centuries. Problems and Solutions, in: J. BREEN/M. WILLIAMS (Hg.), Japan and Christianity. 

Impacts and Responses, New York 1996, 8-29. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 9 09.02.2018 

der im Ersten Testament sich selbst als „Ich bin JHWH“ (Ex 6,2 u.ö.)
46

 zur Sprache gebracht 

und im Neuen Testament sich als „der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus“ (Röm 

15,6; 2Kor 1,3) erwiesen hat. Aus dem brennenden Dornbusch heraus stellt sich dieser Gott 

im Zwiegespräch mit Mose selbst namentlich vor: 

 
Mose aber sagte zu dem Gott (ha’älohîm): „Wenn ich zu den Israeliten komme und ihnen sage: 

Gottheit eurer Väter (’älohe awotechäm) hat mich zu euch gesandt, und sie sagen zu mir: Was 

ist sein Name?, was soll ich ihnen dann sagen? Da sprach Gottheit (’älohîm) zu Mose: Ich 

werde sein, der ich sein werde. Und er sprach: So sollst du zu den Israeliten sprechen: Ich-

werde-sein hat mich zu euch gesandt. Und weiter sprach Gottheit zu Mose: So sollst du zu den 

Israeliten sprechen: JHWH, Gottheit eurer Väter, Gottheit Abrahams, Gottheit Isaaks und 

Gottheit Jakobs, hat mich zu euch gesandt. Das ist mein Name für immer, und dies mein 

Gedächtnis von Generation zu Generation. (Ex 3,13-15)
47

 

 

Der zur Sprache gekommene Name ist keine Benennung, sondern ein ganz besonderer Eigen-

name: Man kann ihn ansprechen, aber nicht (länger) phonetisch aussprechen. Als Tetragramm 

JHWH lässt ER sich literarisch ins menschliche Gedächtnis nehmen.
48

 Nur IHM allein kommt 

dieser Name zu. Im Vorübergehen ruft sich JHWH gegenüber Mose auf dem Sinai als Solitär 

in einer Tautologie selbst aus: 

 
JHWH [ist] JHWH, ein barmherziger und gnädiger Gott (’el), langmütig und von großer 

Gnade und Treue, der Gnade bewahrt Tausenden, der Schuld, Vergehen und Sünde vergibt, 

der aber nicht ungestraft lässt, sondern die Schuld der Väter heimsucht an Söhnen und Enkeln, 

bis zur dritten und vierten Generation. (Ex 34,6f; vgl. 33,19).
49

 

 

Genauer gesagt handelt es sich dabei um eine doppelte Tautologie: JHWH ruft aus, dass 

JHWH JHWH ist. Damit wehrt ER Verbindungen mit Ortsnamen (Toponymen) ab, die ihn 

                                                 
46

 Vgl. W. ZIMMERLI, Ich bin Jahwe, in: DERS., Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsätze zum Alten Testament, 

ThB 19, München 
2
1969, 11-40; bzw. A.A. DIESEL, „Ich bin Jahwe“. Der Aufstieg der Ich-bin-Jahwe-Aussage 

zum Schlüsselwort des alttestamentlichen Monotheismus, WMANT 110, Neukirchen-Vluyn 2006, 95-118. Siehe 

außerdem R. RENDTORFF, Theologie des Alten Testaments. Ein kanonischer Entwurf, Bd. 2: Thematische Ent-

faltung, Neukirchen-Vluyn 2001, 168-170. 
47

 Vgl. O. KAISER, Der Gott des Alten Testaments. Wesen und Wirken, Theologie des Alten Testaments 2, 

Göttingen 1998, 95-100. 
48

 Genau betrachtet handelt es sich bei JHWH (bzw. YHWH) um eine Transliteration des hebräischen Tetra-

gramms יהוה. Vgl. A.R. MÜLLER, Transkription, Transliteration, NBL 3 (2001), 914-916. Wenn im Folgenden 

von dem NAMEN (in Kapitälchen) die Rede ist, bezieht sich dieser „Name“ analog zum HaSchem (vgl. Lev 24,11) 

des orthodoxen Judentums auf das Tetragramm JHWH. Personal- und Possessivpronomen, die in Kapitälchen 

wiedergegeben sind, z.B. „ER“, „IHM“, „DESSEN“, werden entsprechend der Buber-Rosenzweigschen Überset-

zung des Alten Testamentes neben dem artikellosen „HERR“ ebenfalls als Antonomasien für JHWH verwendet 

(ähnlich wie im Gesangbuch der Evangelisch-reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz von 1998). 

Vgl. F. ROSENZWEIG, Brief an Martin Goldner vom 23. Juni 1927, in: DERS., Briefe, hg. v. E. ROSENZWEIG, 

Berlin 1935, 599-603; M. BUBER, Über die Wortwahl in einer Verdeutschung der Schrift, in: DERS./F. ROSEN-

ZWEIG, Die Schrift und ihre Verdeutschung, Berlin 1936, 135-167, 162-165; bzw. H. LISS, Entkontextualisierung 

als Programm: Die Bedeutung des göttlichen Namens bei Franz Rosenzweig und die pronominale „Er-Set-

zung“ des Tetragramms, in: K. HERRMANN/M. SCHLÜTER/G. VELTRI (Hg.), Jewish Studies Between the Disci-

plines. Judaistik zwischen den Disziplinen, FS Peter Schäfer, Leiden u.a. 2003, 373-404. Im Übrigen existiert 

eine ähnliche Lösung in chinesischen Bibelübersetzungen, wo bei den NAMENbezogenen Personalpronomen 祢 

(„DU“) und 祂 („ER”) der Radikal 礻 an Stelle des humanoiden Radikals 亻 vorangestellt wird. Vgl. dazu T.S. 

FOLEY, Biblical Translation in Chinese and Greek: Verbal Aspect in Theory and Practice, Leiden 2009, XXII-

XXIV. In der Tradition der King-James-Version werden die NAMENbezogenen Personalpronomen im Englischen 

mit den alten Formen „Thou“ und „Thee“ wiedergegeben. 
49

 Zur Auslegung von Ex 34,5-9 vgl. K.H. MISKOTTE, Wenn die Götter schweigen. Vom Sinn des Alten Testa-

ments, München 1963, 395-401; bzw. E. ZENGER, Gott hat niemand je geschaut (Joh 1,18). Die christliche 

Gottesrede im Angesicht des Judentums, BiKi 65 (2010), 87-93, 91; DERS., „Gott hat keiner jemals ge-

schaut“ (Joh 1,18). Die christliche Gottesrede im Angesicht des Judentums, in: E. DIRSCHERL ET AL. (Hg.), 

Einander zugewandt. Die Rezeption des christlich-jüdischen Dialogs in der Dogmatik, Paderborn 2005, 77-89. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 10 09.02.2018 

kultisch zu vereinnahmen suchen.
50

 Im „vorübergehenden“ Namen kann JHWH menschli-

cherseits nicht auf ortsgebundene Machterweise hin fixiert werden, wie man dies von der 

volksreligiösen Verehrung örtlicher Gnadenbilder und Gnadenfiguren, so z.B. „die schwarze 

Maria von Ötting“, her kennt. JHWH lässt sich nicht wirkungsbezogen in Lokalgottheiten 

kultisch vervielfältigen im Sinne eins Polyjahwismus. Nur dort wo JHWH selbst seinen 

Namen wohnen lässt, darf es eine kultische Annäherung geben (vgl. Dtn 12,5.11 u.ö.). Es gilt 

der eindringliche Ruf: „Höre, Israel, JHWH, unser Gott, ist der einzige JHWH.“ (Dtn 6,4)
51

 

 

Ganz anders hingegen verhält es sich mit den hebräischen Begriffen ’el
52

 bzw. ’älohîm
53

 

sowie mit dem griechische Begriff theós
54

. Diese gelten wegen ihren Pluralformen als Gat-

tungsnamen (Appellativa), die als Prädikatsnomen fungieren können, wie beispielsweise in 

folgender Selbstaussage: „Gott (’el) bin ich und nicht Mensch, heilig in deiner Mitte.“ (Hos 

11,9) Somit vermögen sie eben nicht die Identität desjenigen zu benennen, für den das Tetra-

gramm „JHWH“ (bzw. die Antonomasie „HERR“) steht.
55

 Zu Recht hat der jüdische Gelehrte 

Moses Maimonides in seiner Schrift Dalālat alḥā’irīn (Führer der Unschlüssigen) darauf 

hingewiesen, dass „Allah“ (arabisch „der Gott“) das Tetragramm als „abgesonderter 

Name“ (schem ha-m
e
fôrasch/nomen separatum) zukommt. Allein dieser Eigenname (schem 

ha-m
e
jûchad) hat im Unterschied zu allen sonstigen verehrungswürdigen Namen nichts mit 

anderen gemein.
56

 

 
Alle Namen Allahs, die sich in den heiligen Schriften vorfinden, sind von Wirkungen 

hergeleitet, und dies ist etwas, worin kein Geheimnis liegt. Eine Ausnahme bildet nur der 

Name יהוה (Ihvh), welcher der Allah ausschließlich zukommende Name ist und deshalb Schem 

hamm’phorasch genannt wird, und dies bedeutet, dass dieser Name das Wesen Allahs in einer 

klaren, jede Gemeinschaft mit irgendeinem anderen Wesen ausschließenden Weise bezeichnet. 

[…] Nur von dem Namen Ihvh ist keine Ableitung bekannt, und an diesem hat außer Allah 

niemand Anteil.
57

 

 

                                                 
50

 Archäologisch lassen sich aus den Inschriften von Kuntillet ʿAdschrud jhwh šmrn („Jahwe von Samaria“) 

sowie jhwh tmn („Jahwe von Teman“) lokale Jahwe-Kulte während der israelitischen Königszeit vermuten. Siehe 

CH. UEHLINGER, Kuntillet ʿAǧrûd, NBL 2 (1995), 566-568; bzw. K. SCHMID, Differenzierungen und 

Konzeptualisierungen der Einheit Gottes in der Religions- und Literaturgeschichte Israels, in: M. OEMING/DERS. 

(Hg.), Der eine Gott und die Götter. Polytheismus und Monotheismus im antiken Israel, AThANT 82, Zürich 

2003, 11-38.19-28. 
51

 Zur Übersetzung siehe M. ROSE in Erklärt – Der Kommentar zur Zürcher Bibel 1, Zürich 
2
2011, 417. Zur 

Frage wie ’æḥad zu übersetzen ist – ob als „einzig(er)“ oder „allein“ im Sinne eines Monotheismus – vgl. O. 

KEEL, Die Geschichte Jerusalems und die Entstehung des Monotheismus 1, Göttingen 2007, 583-590. 
52

 Vgl. E. OTTO, El, NBL 1 (1991), 507f; W.H. SCHMIDT, ’el, THAT 1 (1971), 142-149; bzw. W. HERRMANN, El, 

DDD (
2
1999), 274-280. Dies schließt nicht aus, dass in keilalphabetischen Texten aus Ugarit ein „El“ als 

Oberhaupt des lokalen Pantheons vorgestellt wird. Vgl. O. LORETZ, Ugarit und die Bibel. Kanaanäische Götter 

und Religion im Alten Testament, Darmstadt 1990, 66-73; bzw. P. XELLA, El, RGG
4
 2 (1999), 1188-1190. 

53
 Vgl. H. VORLÄNDER, Elohim, NBL 1 (1991), 526f; W.H. SCHMIDT,’

æ
lōhīm, THAT 1 (1971), 153-167; bzw. K. 

VAN DER TOORN, God (I), DDD (
2
1999), 352-365. 

54
 Vgl. P.W. VAN DER HORST, God (II), DDD (

2
1999), 365-369. 

55
 Zur Unterscheidung zwischen Eigen- und Gattungsname im Hinblick auf Ex 3,15 siehe ABRAHAM IBN ESRAS 

langer Kommentar zum Buch Exodus, eingeleitet, übersetzt und kommentiert von D.U. ROTTZOLL, Bd. 1: 

Parascha Schemot bis Beschalach (Ex 1-17), SH 17/1, Berlin-New York 2000, 77-85. 
56

 Dux dubitantium (Dalālat alḥā’irīn) lib. I, cap. 61. Vgl. MOSE BEN MAIMON, Führer der Unschlüssigen. Erstes 

Buch, übers. A. WEIß, PhG 184a, Leipzig 1923, 221-227. Die Wendung „abgesonderter Name“ (schem 

hamm
e
phorasch) geht auf das rabbinische Judentum zurück. Vgl. W. BACHER, Shem Ha-Meforash, JE 11 (1905), 

262-264. G. BADERS Diskussion des maimonidischen Gedankenganges in Die Emergenz des Namens (HUT 51, 

Tübingen 2006, 65-69) greift darin zu kurz, dass er sich nicht auf die arabische Originalfassung, sondern auf die 

spätere lateinische Übersetzung Dux dubitantium bezieht. 
57

 MOSE BEN MAIMON, Führer der Unschlüssigen, 221-223. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 11 09.02.2018 

Martin Luther schließlich führte die handschriftliche Tradition der nomina sacra
58

 in den 

Buchdruck ein, indem er in seiner Bibelübersetzung das Tetragramm mit Großbuchstaben als 

„HERR“ wiedergab. In seiner Vorrede zum Alten Testament von 1523 erklärt er dies wie folgt: 

 
Es soll auch wissen, wer diese Bibel liest, dass ich mich befleißigt habe, denjenigen Namen 

Gottes, den die Juden Tetragrammaton heißen, mit großen Buchstaben auszuschreiben, näm-

lich so: HERRE, und den andern, den sie Adonai heißen, zur Hälfte mit großen Buchstaben, 

nämlich so: HErr. Denn unter allen Namen Gottes werden diese zwei allein dem rechten, 

wahren Gott in der Schrift zugeeignet; die andern aber werden oft auch den Engeln und 

Heiligen zugeschrieben.
59

 

 

In der Bibel ist nicht etwa vom „Namen Gottes“ oder gar von „Gottesnamen“, sondern primär 

vom „Namen des HERRN (šēm jhwh)“ die Rede. Die Wendung „Name des HERRN“ findet sich 

88-mal in der Bibel, während „Name des Gottes“ nur in Dan 2,20 (auf Aramäisch, nicht aber 

LXX); Ps 69,31; Röm 2,24; 1Tim 6,1; sowie möglicherweise in Offb 16,9 erscheint.
60

 Ähn-

lich ist im Ersten Testament in Bezug auf Israel vom „Volk des HERRN (‘am jhwh)“ (Num 

11,29; Dtn 27,9; 2Sam 1,12 u.ö.) und nicht etwa vom „Gottesvolk“ bzw. dem „Volk Got-

tes“ die Rede (Ausnahmen in Ri 20,2 und 2Sam 14,13).
61

 

 

 

Göttliche Anonymität und Polyonymität 

 

Dass nun im europäischen Kontext scheinbar selbstverständlich von dem oder den „Namen 

Gottes“ die Rede ist, verdankt sich wesentlich der spätantiken Schrift „Von den göttlichen 

Namen“ (De divinis nominibus) des Pseudo-Dionysius Areopagita, wo dieser von einer 

essentiellen Namen- bzw. Begriffslosigkeit „Gottes“ ausgeht: 

 
Jeglicher Denktätigkeit ist das über alles Denken erhabene Eine unausdenkbar, jeglicher Rede 

ist das alle Rede übersteigende Gute unaussprechlich, jene Einheit nämlich, welche jeder 

Einheit Einheitlichkeit verleiht, jene überwesentliche Wesenheit, jene keiner Vernunft 

                                                 
58

 Zur handschriftlichen Praxis der nomina sacra in der Alten Kirche siehe L.W. HURTADO, The Earliest Chris-

tian Artifacts. Manuscripts and Christian Origins, Grand Rapids 2006, 95-134; bzw. DERS., The Origin of the 

Nomina Sacra. A Proposal, JBL117 (1998), 655-673. 
59

 M. LUTHER, Das schöne Confitemini, Calwer Luther-Ausgabe 7, München-Hamburg 1967, 51 (WA DB 8,30). 

Vgl. Christoph Walters Kommentar von 1563 zur Orthographie der Wittenberger Lutherbibeln, in: M. LUTHER, 

Die gantze Heilige Schrifft Deudsch 1545, hg. v. H. VOLZ, Anhang und Dokumente, München 1972, 273*f. Vgl. 

weiterhin H. ASSEL, Gottesnamen und Kernstellen in Luthers Bibelübersetzung 1545. Eine systematisch-theo-

logische Perspektive, in: M. LANGE/M. RÖSEL (Hg.), »Was Dolmetschen für Kunst und Arbeit sei«. Die Luther-

bibel und andere deutsche Bibelübersetzungen, Stuttgart-Leipzig 2014, 107-135. Siehe außerdem M. FLACIUS 

ILLYRICUS, De Jesu, nomine Christi servatoris nostri proprio, contra Osiandrum. De Iehova nomine veri Dei 

proprio, Wittenberg 1552: „non esse nomen appelatiuum, nec temere quemuis Deum significare, sed esse propri-

um nomen Israelitico Dei.“ (4v). Hierzu T.J. WENGERT, Defending Faith. Lutheran Responses to Andreas Osian-

der's Doctrine of Justification, 1551-1559, Tübingen 2012, 120-122. 
60

 Hieronymus spricht im Prologus galeatus vom „nomen Domini tetragrammaton“ (Biblia Sacra Iuxta Vulgatam 

Versionem, Stuttgart 1983, 364). In seinem Brief Ad Marcellam (Epistulae 2,25,1) hingegen führt Hieronymus 

zehn verschiedene Namen auf, mit denen „Gott“ bei den Hebräern angerufen wird (de decem Nominibus, quibus 

apud Hebraeos Deus vocatur) und nennt dabei das unaussprechliche Tetragrammaton als neunten Namen. Vgl. 

ISIDORUS VON SEVILLA, Etymologiae VII,1,1-18; bzw. W. SCHMIDT-BIGGEMANN, Philosophia perennis. 

Historische Umrisse abendländischer Spiritualität in Antike, Mittelalter und Früher Neuzeit, Frankfurt a.M. 1998, 

97-128. Vgl. außerdem W. SCHMIDT-BIGGEMANN, Geschichte der christlichen Kabbala, Clavis Pansophiae 10,1-

4, Stuttgart-Bad Canstatt 2012-2015. 
61

 Vgl. N. LOHFINK, Beobachtungen zur Geschichte des Ausdrucks ‘am yhwh, in: H.W. WOLFF (Hg.), Probleme 

biblischer Theologie (FS G. von Rad), München 1971, 275-305, 275f. Im Neuen Testament ist nur in 1Petr 2,10 

sowie in Hebr 4,9 bzw. 11,25 explizit vom „Volk (des) Gottes“ die Rede. Wenn im Wissenschaftlichen Bibel-

lexikon im Internet (http://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/) ein Artikel „Gottesvolk (AT) verzeichnet ist, 

wird die NAMENSbindung ignoriert. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 12 09.02.2018 

zugängliche Vernunft und jenes durch kein Wort auszudrückende Wort, ein Nichtwort, ein 

Nichtwissen, ein Nichtname, alles das nach keiner Art von dem, was ist; Grund des Seins für 

alle Dinge und doch selbst nicht seiend, weil über alle Wesenheit erhaben und so beschaffen, 

wie es nur selbst eigentlich und wissend über sich Kunde geben möchte.
62

 

 

Dionysius bezieht sich damit nicht auf das biblische Zeugnis, sondern auf die apophatische 

Theologie des Neuplatonismus.
63

 Ihm ist die lateinischsprachige „negative Theologie“ gefolgt, 

wie zum Beispiel bei Nikolaus von Kues, der in seine Überlegungen das hermetische Schrift-

tum miteinbezieht
64

: 

 
Es ist ja einleuchtend, dass kein Name eigentlich dem Größten angemessen sein kann, da es 

das schlechthin Größte ist, zu dem nichts in Gegensatz tritt. Alle Namen sind nämlich auf-

grund einer gewissen Besonderheit in der verstandesmäßigen Erfassung den Dingen zugelegt, 

auf der die Unterscheidung der einen vom anderen beruht. Wo jedoch alles eines ist, da kann 

es keinen besonderen Namen geben. Hermes Trismegistos sagt darum mit Recht: ‚Da Gott die 

Gesamtheit der Dinge ist, so gibt es keinen ihm eigenen Namen, müsste doch Gott sonst mit 

jeglichem Namen benannt werden oder alles mit seinem Namen. Er umgreift ja in seiner 

Einfachheit die Gesamtheit aller Dinge. Gemäß seinem eigentlichen Namen – der für uns als 

unaussprechbar gilt und das Tetragramm ist, d. h. aus vier Buchstaben besteht, und der deshalb 

eigentümlicher Name ist, weil er Gott nicht zukommt gemäß irgendeiner Beziehung zu den 

Geschöpfen, sondern gemäß seinem eigenen Wesen – müsste man ihn deuten als ‚Einer und 

Alles‘ oder ‚Alles in Eins‘, was noch besser ist. So haben wir oben die größte Einheit gefun-

den, die dasselbe ist wie ‚Alles in Eins‘. Freilich noch gemäßer und zutreffender als ‚Alles in 

Eins‘ erscheint der Name ‚die Einheit‘. Deshalb sagt der Prophet, dass ‚an jenem Tage Gott 

                                                 
62

 Dionysius Areopagita, De divinis nominibus I,1 (zitiert nach Des heiligen Dionysus Areopagita angebliche 

Schriften über „Göttliche Namen“, übers. J. STIGLMAYR, BKV, 2. Reihe, Bd. 2, Kempten u.a. 1933, 20f). Vgl. 

CH. SCHÄFER, The Philosophy of Dionysius the Areopagite. An Introduction to the Structure and Content of the 

Treatise ‚On the Divine Names’, PhAnt 94, Leiden u.a. 2006, 66-74; bzw. B. SUCHLA, Wahrheit über jeder 

Wahrheit. Zur philosophischen Absicht der Schrift „De divinis nominibus“ des Dionysius Areopagita, ThQ 176 

(1996), 205-217. Zur göttlichen Anonymität bzw. Polyonymität siehe außerdem EUSEBIUS VON CAESAREA, 

Historia ecclesiastica V,1,52; CLEMENS VON ALEXANDRIEN, Stromateis 5,12,81,5-82,4; THEOPHILUS VON 

ANTIOCHIEN, Ad Autolycum I,3,4; GREGOR VON NAZIANZ, Orationes 30,17; GREGOR VON NYSSA, Contra 

Eunomium I,42 (PG 45, 1108); JOHANNES CHRYSOSTOMOS, Hom In Hbr. 2,2; (ps.-)JUSTIN, Cohort. ad gent. 21; 

JUSTIN, 1 Apol. 10,1; 61,11; DERS., 2 Apol. 6,1-3; MINUCIUS FELIX, Octavius 18,10. Vgl. L.F. MATEO-SECO, 

Divine Names, in: DERS./G. MASPERO, The Brill Dictionary of Gregory of Nyssa, übers. S. CHERNEY, Leiden u.a. 

2010, 237-244. Vgl. außerdem I. RAMELLI, Name, Encyclopedia of Ancient Christianity 2, Downers Grove 
2
2013, 862-866, 865; bzw. H. BIETENHARD, onoma, ThWNT 5 (1954), 242-283, 248f. 

63
 So beispielsweise PLOTIN, Über das Gute oder das Eine (Enneaden VI,9,5,33-35). Vgl. dazu J. HALFWASSEN, 

Plotin und der Neuplatonismus, München 2004, 43-49; bzw. DERS., Neuplatonismus und Christentum, in: CH. 

SCHÄFER (Hg.), Kaiser Julian ‚Apostata‘ und die philosophische Reaktion gegen das Christentum, Berlin-New 

York 2008, 1-15. 
64

 Im Traktat „Asclepius“ des Corpus Hermeticum kommt Hermes Trismegistos im 20. Kapitel mit der Lehre 

einer göttlichen Anonymität bzw. Polyonymität zu Wort: „Der Schöpfer ist namenlos oder trägt jeden Namen, 

weil er ja einer und alles ist, so daß man entweder alles mit seinem Namen oder ihn selbst mit dem Namen von 

allem benennen muß.“ (zitiert nach C. COLPE/J. HOLZHAUSEN, Das Corpus Hermeticum Deutsch, Teil 1: Die 

griechischen Traktate und der lateinische ‚Asclepius‘, Stuttgart-Bad Cannstatt 1997, 280.) Schon LAKTANZ 

berichtet in seinen Divinae institutiones (inst. 1 6,4) über Hermes Trismegistosʼ Lehre: „Dieser [sc. Trismegistos] 

hat Bücher geschrieben, und zwar viele, die sich auf die Erkenntnis der göttlichen Dinge beziehen, in denen er 

die Erhabenheit des höchsten und einzigen Gottes spricht und ihn mit demselben Namen wie wir bezeichnet: 

Herr und Vater. Und damit nicht einer nach seinem Namen frage, hat er gesagt, er sei ‚namenlos‘, weil er keines 

Eigennamens bedürfe, selbstverständlich wegen eben dieser seiner Einzigkeit. Dies sind seine eigenen Worte: 

‚Gott ist einer, der Eine aber bedarf keines Namens, denn der Seiende ist namenlos (anonymos).‘“ (zitiert nach C. 

COLPE/J. HOLZHAUSEN, Das Corpus Hermeticum Deutsch, Teil 2: Exzerpte, Nag-Hammadi-Texte, Testimonien, 

Clavis pansophiae 7/2, Stuttgart-Bad Cannstatt 1997, 572). 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 13 09.02.2018 

Einer sein wird und sein Name das Eine‘, und an anderer Stelle ‚Höre Israel‘ (das bedeutet 

‚der, welcher Gott mittels der Vernunft erschaut‘), dein Gott ‚ist Einer‘.
65

 

 

Die göttliche Anonymität ist bereits in der antiken Gnosis vorgedacht worden, wenn es im 

valentianischen Tractatus Tripartitus heißt: 

 
„Keiner der Namen, die man kennt oder die man nennt oder die man sieht oder die man fühlt – 

keiner von ihnen ist passend für ihn, auch wenn sie überaus glänzend, ehrend und herrlich sind. 

Vielmehr kann man diese zwar aussprechen ihm zu Ehren und zum Ruhme nach der Fähigkeit 

eines jeden aus dem Kreise derer, die ihn preisen. Ihn selbst aber, wie er ist und wie er sich be-

findet und wie er aussieht, kann kein Verstand erkennen, und kann keine Rede beschreiben 

und kann kein Auge sehen, und kann kein Körper fühlen – wegen seiner unaufspürbaren 

Größe und seiner unerreichbaren Tiefe und seiner unermesslichen Höhe und seiner unfassba-

ren Weite.“
66

 

 

 

HERR, Gott und Zebaot 

 

Folgt man an Stelle einer griechischen Ontotheologie dem biblischen Zeugnis, so existiert 

kein vorgedachter, anonymer „Gott“, der mit unterschiedlichen Namen (unzutreffend) benannt 

werden kann. Stattdessen muss „Gott“ als Appellativum auf SEINEN Eigennamen bezogen 

werden, wie dies in der Bibel auf drei verschiedene Weisen geschieht: 

 

a) als enge Apposition via Beinamen (Kognomen) – „HERR Gott” (z.B. Gen 2,4b-3,24),
67

 

b) als lockere Apposition – „HERR, der Gott Israels“ (z.B. Ex 5,1), oder aber 

c) als Prädikatsnomen – „HERR ist (der) Gott“ (z.B. Dtn 4,35.39; 1Kön 18,39) 

 

Gerade der prädikative Bezug verdient besondere Beachtung, lässt sich doch eine Umkehrung 

von Subjekt und Prädikatsnomen in der Bibel nicht finden – „Gott“ bzw. 

„Gottheit“ (’älohîm)
68

 ist nicht JHWH, andernfalls wäre Moses Israelanrede bedeutungslos: 

„Welche große Nation hätte Götter (’älohîm), die ihr so nahe sind wie uns JHWH, unser Gott 

(’älohenu), so oft wir zu ihm rufen?“ (Dtn 4,7)
69

 Ebenso ist in deutschsprachigen Bibeln die 

Wendung „Gott der Herr“ – sie geht auf Martin Luther zurück – in den meisten Fällen als 

Fehlübersetzung von jhwh ’älohîm anzusehen, wird doch damit der NAME zur Apposition 

degradiert.
70

 Korrekter wäre in jedem Fall die zugegebenermaßen frömmlerisch klingende 

Wendung „HERR Gott“. 

                                                 
65

 NIKOLAUS VON KUES, De docta ignorantia / Die belehrte Unwissenheit, übers. und mit Vorwort und 

Anmerkungen vers. von P. WILPERT, Hamburg 1993, Bd. I, Kap. 24., Seite 97-99. Vgl. W. BEIERWALTES, Der 

verborgene Gott. Cusanus und Dionysius, Trier 1997. 
66

 NHC I,5,2-23, zitiert nach H.-M. SCHENKE/U. U. KAISER/H.‑G. BETHGE (Hrsg.), Nag Hammadi Deutsch. NHC 

I–XIII, Codex Berolinensis 1 und 4, Codex Tchacos 3 und 4, Studienausgabe, Berlin 
3
2013, 39. 

67
 In der LXX wird die Wendung JHWH ’älohîm gewöhnlich mit HoTheós wiedergegeben. Zur Unterscheidung 

zwischen enger und lockerer Apposition siehe G. HELBIG/J. BUSCHA, Deutsche Grammatik. Ein Handbuch für 

den Ausländerunterricht, Berlin u.a. 2001, 510-515. 
68

 Da es sich bei ’älohîm sich um einen Hoheitsplural (pluralis excellentiae) handelt (vgl. W. GESENIUS/E. 

KAUTZSCH, Hebräische Grammatik, Leipzig 
28

1909, §124g), kann dieser nicht einfach mit „Gott“ übersetzt 

werden. So zu Recht O. KAISER, Der Gott des Alten Testaments. Wesen und Wirken, Theologie des Alten 

Testaments 2, Göttingen 1998, 97. Im Unterschied zu ’el erscheint ’älohîm in constructus-Verbindungen nicht 

als Lokalgottheit. 
69

 Siehe K.H. MISKOTTE, Wenn die Götter schweigen, 130-132; bzw. H. ROSIN, The Lord is God. The 

Translation of the Divine Names and the Missionary Calling of the Church, Amsterdam 1956, 34-54. In Ps 

118,27 ist freilich von „’el jhwh“ die Rede, in Ps 50,1 sogar dreigliedrig von „’el ’älohîm jhwh“ und in Jos 22,22 

schließlich sechsgliedrig von „’el ’älohîm jhwh’el ’älohîm jhwh“. 
70

 Hingegen sind sowohl in der lateinischen Vulgata als auch in der englischen King James Version die richtige 

Abfolge von NAMEN und Beinamen eingehalten. Es ist das besondere Verdienst der neuen Zürcher Übersetzung 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 14 09.02.2018 

 

Ein weiteres Beispiel einer Fehlübersetzung betrifft die Wendung jhwh ṣ
e
bā’ōt. Diese hat 

Martin Luther in seiner Übersetzung mit „HERR Zebaot“ – in Entsprechung zur Septuaginta 

(kyrios sabaōth – vor allem in 1Sam und Jes) –korrekt wiedergegeben hat. In Luthers Über-

setzung gilt „Zebaoth“ zu Recht als Beiname bzw. enge Apposition zum NAMEN. Hingegen ist 

in der Zürcher Bibel vom „HERRN der Heerscharen“, sowie in der revidierten Einheitsüberset-

zung vom „HERRN der Heere“ die Rede, analog zum englischsprachigen „Lord of Hosts“. Bei 

diesen Übersetzungen wird jedoch durch das jeweilige Genetivattribut der NAME als Gat-

tungsname entstellt. Unabhängig davon ob jhwh ṣ
e
bā’ōt als Constructus-Verbindung oder aber 

ṣ
e
bā’ōt als enge Apposition zu lesen ist, muss im Deutschen ṣ

e
bā’ōt als titularer Beiname 

wiedergegeben werden.
71

 So übersetzen Martin Buber und Franz Rosenzweig jhwh ṣ
e
bā’ōt in 

zutreffender Weise mit „ER der Umscharte“.
72

 

 

 

„Gott” und „der Gott” 

 

Ist erst einmal das Verhältnis des Appellativums „Gott“ zum NAMEN geklärt, kann erklärt 

werden, was es mit ’älohîm (bzw. HoTheós) als Aussagesubjekt im Alten Testament auf sich 

hat. Hier handelt es sich nicht etwa um einen Gottesnamen, als vielmehr um eine Antonoma-

sie („an Stelle des Namens”), eine rhetorische Wendung, bei der ein Gattungsname an die 

Stelle eines Eigennamens tritt.
73

 Der Beiname ’älohîm ist also so sehr mit dem NAMEN ver-

bunden (jhwh ’älohîm), dass er auch an die Stelle des NAMENS treten kann, ohne diesen damit 

jedoch zu ersetzen oder umzubenennen.
74

 So heißt es denn auch im Buch Exodus: „Und der 

Gott (’älohîm/HoTheós) sprach weiter zu Mose: So sollst du zu den Israeliten sagen: HERR 

(JHWH), der Gott eurer Väter, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks, der Gott Jakobs, hat 

mich zu euch gesandt. Das ist mein Name auf ewig, mit dem man mich anrufen soll von 

Geschlecht zu Geschlecht.”(3,15) Der zu Mose spricht gibt sich in seinem solitären Namen 

(vgl. Sach 14,9) und nicht etwa durch den Gattungsname „Gott“ (’älohîm) zu erkennen.
75

 Wo 

                                                                                                                                                         
von 2007 (anders als die revidierte Einheitsübersetzung 2017), die Fehlübersetzung im Deutschen – wenn auch 

mit Ausnahmen, so z.B. Ps 84,12; Ex 9,30 bzw. Offb 1,8 – korrigiert zu haben. Allerdings findet sich dafür in 

der Zürcher Bibel eine andere Fehlübersetzung, wenn dort „JHWH ’ădonāj“ (so z.B. Ps 109,21; Ps 141,8) bzw. 

„’ădonāj JHWH“ (z.B. Jes 28,16; Am 3,11) generell mit „Gott mein HERR“ wiedergegeben werden. Damit wird 

der falsche Eindruck erweckt, man könne im biblischen Sinne von einem Namen Gottes sprechen. In Ps 140,8 

hingegen übersetzt die Zürcher Bibel „JHWH ’ădonāj“ in zutreffender Weise mit „HERR, mein Herr“. Ebenso 

wird in Gen 15,2.8 „’ădonāj JHWH“ mit „Herr, HERR“ wiedergegeben, wohingegen der masoretischen Text 

„’ădonāj ’älohîm“ liest. 
71

 So M. GÖRG, Zebaot, NBL 3 (2001), 1174f. Vgl. außerdem H.W. JÜNGLING, Zebaot, LThK
3
 10 (2001), 1389-

1391; A.S. van der Woude, ṣābā’, THAT 2 (1976), 498-507, 502-507; bzw. T.N.D. METTINGER, Yahweh 

Zebaoth, DDD (
2
1999), 920-924. 

72
 F. HARTENSTEIN, Die Geschichte JHWHs im Spiegel seiner Namen, in: I.U. DALFERTH/PH. STOELLGER (Hg.), 

Gott Nennen. Gottes Namen und Gott als Name, RPT 35, Tübingen 2008, 73-95, 83. 
73

 Siehe L. DREWS, Antonomasie, HWR 1 (1992), 753f; bzw. H. LAUSBERG, Handbuch der literarischen Rhetorik. 

Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, Stuttgart 
3
1990, 300-302. 

74
 Ähnlich verhält es sich auch mit Aristoteles und dem Kognomen philosophus in der Scholastik. Wenn Thomas 

von Aquin in seiner Summa Theologiae den Namen „Aristoteles“ unerwähnt lässt und stattdessen vom philoso-

phus spricht, ersetzt diese Antonomasie nicht etwa „Aristoteles“. Vielmehr zeigt die Verwendung des Gattungs-

namens philosophus an, dass die Wirkung seines Œuvres so überwältigend ist, dass jeder Scholastiker ihn als den 

Philosophen schlechthin anzuerkennen weiß. Zum unmarkiert-determinierten Gebrauch von Titeln siehe E. 

BLUM, Der vermeintliche Gottesname ‚Elohim‘, in: I.U. DALFERTH/PH. STOELLGER (Hg.), Gott Nennen. Gottes 

Namen und Gott als Name, RPT 35, Tübingen 2008, 97-119.108-110. 
75

 F. ROSENZWEIG, Der Stern der Erlösung, Frankfurt a.M. 
4
1993, 208f. Vgl. außerdem G. VON RAD, Theologie 

des Alten Testaments 1, München 
3
1961, 181-188; R. RENDTORFF, Theologie des Alten Testamentes. Ein 

kanonischer Entwurf, Bd. 2, Neukirchen-Vluyn 2001, 160-170; A. STOCK, Poetische Dogmatik – Gotteslehre. 2. 

Namen, Paderborn u.a. 2005, 71-91; DERS., Herr und Gott. Anredeprobleme, in: Arbeitsstelle Gottesdienst 22 (2-

2008), 4-16; bzw. G.H. VAN KOOTE (Hg.), The Revelation of the Name YHWH to Moses. Perspectives from 

Judaism, the Pagan Graeco-Roman World, and Early Christianity, Leiden 2006. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 15 09.02.2018 

nun in der Septuaginta der Begriff theós auf IHN angewandt wird, geschieht dies in aller Regel 

über den bestimmten Artikel ho („der“),
76

 so wenn es am Anfang des Dekalogs in wörtlicher 

Übersetzung heißt: „Ich bin HERR (KYRIOS), der Gott deiner (ho theós sou), der ich dich aus 

Ägyptenland, aus Knechtschaftshaus herausgeführt habe. Es seien dir nicht andere Götter 

(theoì héteroi) vor mir.” (Ex 20,2f LXX) Der bestimmte Artikel ho deutet an, dass ER ein 

besonderer Gott ist, auf den gezeigt werden kann – nicht etwa Gottheit (theotēs/deitas) im 

Allgemeinen. Andernfalls hätte Mose sich ja nicht davor gefürchtet, diesen Gott anzuschauen, 

der sich ihm als „der Gott deines Vaters, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott 

Jakobs” vorgestellt hat (Ex 3,6). Ebenso wird im griechischen Neuen Testament in der Regel 

der determinierte Gattungsname HoTheos als Aussagesubjekt angeführt.
77

 Besonders konse-

quent ist hierbei das Buch der Offenbarung, findet sich doch dort nicht eine einzige Stelle, wo 

der Gattungsname Theos ohne Definitartikel angeführt wird.
78

 Wenn in den Präskripten des 

Corpus Paulinum artikellos vom Theos Patēr (hāmōn) die Rede ist
79

, so ist diese Wendung als 

Antonomasie zu lesen. Die gängigen deutschen Übersetzungen „Gott, der Vater“ bzw. „Gott, 

unser Vater“ (LU, ZÜRCHER, EÜ und andere) entstellen diese Antonomasie, indem „Gott“ als 

vermeintlicher Eigenname und „Vater“ als appellativer Beiname bzw. lockere Apposition 

missverstanden werden. 

 

Wie kommt es nun, dass im europäischen Kulturkreis – nicht nur im Deutschen – der 

Gattungsname „Gott“ ohne Definitartikel als Aussagesubjekt angeführt wird, ohne dass die 

damit verbundene semantische Entstellung wahrgenommen wird? Die Antwort darauf ist 

vergleichsweise einfach: Die meisten europäischen Bibelübersetzungen basieren letztlich auf 

der lateinischen Vulgata, selbst dort wo sie als Direktübersetzung aus dem Hebräischen bzw. 

dem Griechischen ausgewiesen sind. Da das Lateinische weder bestimmte noch unbestimmte 

Artikel kennt, kann Deus sowohl sich als Aussagesubjekt auf einen bestimmten Gott beziehen 

als auch gattungsbezogenes Prädikatsnomen sein. Wird jemand als „Gott” prädiziert, heißt 

dies, dass dieser zur Gattung „Gott” gehört und damit über göttliche Eigenschaften verfügt, 

ähnlich wie jemand, der als „Mensch“ bezeichnet wird, eben zur Gattung Homo sapiens 

gehört. Fällt die Rede auf „Gott“, ist damit die Gattungslogik angesprochen: Was ist „Gott“, 

                                                 
76

 Bereits Philo von Alexandrien hat darauf hingewiesen, dass der Definitartikel konstitutiv ist (Philo somn. 

I,229f). Vgl. R. WILLIAMSON, Jews in the Hellenistic World. Philo, Cambridge u.a. 1989, 123f; bzw. F. SIEGERT, 

Der Logos, „älterer Sohn“ des Schöpfers und „zweiter Gott“. Philons Logos und der Johannesprolog, in: J. 

FREY/U. SCHNELLE (Hg.), Kontexte des Johannesevangeliums. Das vierte Evangelium in religions- und 

traditionsgeschichtlicher Perspektive, WUNT 175, Tübingen 2004, 277-293.285f. In der neuen Septuaginta 

Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Übersetzung (hg. v. M. KARRER/W. KRAUS, Stuttgart 

2009) bleibt dennoch der Definitartikel unübersetzt, obwohl gerade diese Übersetzung es sich zur Aufgabe 

gemacht hat, „Spracheigentümlichkeiten der Septuaginta zu erhalten bzw. abzubilden“ (S. XX). Gleiches gilt 

auch für A. PIETERSMA/B.G. WRIGHT (Hg.), A New English Translation of the Septuagint, New York u.a. 2007; 

bzw. für S.A. BRAYFORD, Genesis, Septuagint Commentary Series, hg. v. S.E. PORTER, R.S. HESS u. J. JARICK, 

Leiden u.a. 2007. 
77

 Siehe F. BLASS/A. DEBRUNNER, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, bearb. v. F. REHKOPF, 

Göttingen 
14

1975, § 254, S. 204f. Als Ausnahmen gelten unter anderem Mk 12,27par; Röm 8,33b; 2Kor 1,21; 

2Kor 5,19; sowie Phil 2,13. Johann Gerhard erörtert in seinen Loci Theologici, Loc. II, Cap 2, §§ 15f die Frage 

eines Bedeutungsunterschieds zwischen „theos“ und „HoTheos“. 
78

 Anders hingegen Gregor von Nazianz in seinen Orationes theologicae, wo – außer bei Schriftzitaten – theos in 

der Regel ohne Definitartikel angeführt wird. Vgl. GREGOR VON NAZIANZ, Orationes theologicae. Theologische 

Reden, hg. u. übers. v. H.J. SIEBEN, FChr 22, Freiburg i.Br. u.a. 1996. Wegen seinen essentiellen Gottesreden ist 

Gregor von Nazianz vom Konzil von Chalcedon zu Recht als ho theólogos tituliert worden. Dem gegenüber folgt 

Basilius von Cäsarea (wie auch Origenes) der biblische Artikelverwendung und weiß in De Spiritu sancto 6,14 

treffend zwischen „ho Theos kai Pater“ und „ho Yios kai Theos“ zu unterscheiden (BASILIUS VON CÄSAREA, 

Über den Heiligen Geist, übers. von H.J. SIEBEN, FC 12, Freiburg u.a. 1993, 104). Man darf annehmen, dass die 

artikellose und damit abstrakte Gottrede sich wesentlich dem neuplatonischen Denken des Einen verdankt. 
79

 Röm 1,7; 1Kor 1,3; 2Kor 1,2; Gal 1,1.3; Eph 1,2 Phil 1,2; Kol 1,2; 1Th 1,1; 2Th 1,1; 1Tim 1,2; 2Tim 1,2; Tit 

1,4; Phlm 3; vgl. Phil 2,11; Eph 6,23; 1Petr 1,2 – im Unterschied zu 1Kor 15,24; 2Th 2,16; Kol 3,17; Eph 5,20. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 16 09.02.2018 

wie lässt er sich definieren? Darin unterscheidet sich „Gott“ von einem Eigennamen, dessen 

Aufruf zur anspruchsvollen Frage führt: „Wer ist er?“ 

 

In der Etymologie des neuhochdeutschen „Gott“ kommt die Gattungslogik zur Sprache. Als 

Verbalsubstantiv, das das Ergebnis einer Verbalhandlung bezeichnet (nomen rei actae), lässt 

sich „Gott“ entweder auf das Angerufene oder aber auf das Gegossene (im Sinne einer Opfer-

gabe) zurückführen.
80

 Götter sind also im ursprünglichen Sinne Wesen, die angerufen oder 

denen eine Opfergabe dargebracht werden.
81

 Die Etymologie diskreditiert „Gott“. Unter dem 

Anspruch des ersten Gebots „Du sollst keine anderen Götter haben neben mir“ (Ex 20,3) wird 

„Gott“ zum religiösen Problembegriff. Daher definiert Martin Luther im Großen Katechismus 

den Gattungsname „Gott“ wie folgt: 

 
Ein Gott heißet das, dazu man sich versehen soll alles Guten und Zuflucht haben in allen 

Nöten. Also daß einen Gott haben nichts anders ist, denn ihm von Herzen trauen und gläuben; 

wie ich oft gesagt habe, daß alleine das Trauen und Gläuben des Herzens machet beide, Gott 

und Abegott. Ist der Glaube und Vertrauen recht, so ist auch Dein Gott recht, und wiederümb, 

wo das Vertrauen falsch und unrecht ist, da ist auch der rechte Gott nicht. Denn die zwei 

gehören zuhaufe, Glaube und Gott. Worauf Du nu (sage ich) Dein Herz hängest und verlässest, 

das ist eigentlich Dein Gott.
82

 

 

Dass nun Deus bzw. „Gott“ im absoluten Sinne außerhalb einer solchen pragmatischen 

Gattungslogik verstanden (und damit letztlich das erste Gebot eliminiert) wird, basiert auf 

einem metaphysischen Gottdenken, wie es beispielsweise Thomas von Aquin ausspricht: „Der 

Name ‚Gott‘ bezeichnet die göttliche Natur. Dieser Name wird nämlich verwendet, um etwas 

zu bezeichnen, was über allem existiert, was das Prinzip von allem ist und was von allem ent-

fernt ist.“
83

 Aufgrund dieser Definition ist nach Thomas der Gottesbegriff nur im übertragenen 

Sinne auf andere Wesen zu beziehen.
84

 Damit ist der Gottesbegriff der einzige Begriff, wo das 

                                                 
80

 Vgl. W. PFEIFER (Hg.), Etymologisches Wörterbuch des Deutschen, München 1995, 463f; F. KLUGE/E. 

SEEBOLD, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin 
24

2002, 332; J. FIGAL, Gott – monothe-

istisch, in: DERS. (Hg.), Handbuch Religionswissenschaft. Religionen und ihre zentralen Themen, Göttingen 

2003, 545-558, 545f; K. KUPFER, Zur Etymologie von nhd. ‚Gott‘ und deren Implikationen für die nominalen 

Kategorien des Indogermanischen, in: M. FRITZ/I. WISCHER (Hg.), Historisch-vergleichende Sprachwissenschaft 

und germanische Sprachen. Akten der 4. Neulandtagung der Historisch-Vergleichenden Sprachwissenschaft in 

Potsdam 2001, Innsbruck 2004, 119-128; K. SHIELDS, A Proposal Regarding the Etymology of the Word God, 

Leuvensc bijdragen 85 (1996), 69-74; C. WATKINS (Hg.), The American Heritage Dictionary of Indo-European 

Roots, Boston 
2
2000, 30f; bzw. E. PARTRIDGE, A Short Etymological Dictionary of Modern English, London-

New York 
4
1966, 1300f. Anders R.S.P. BEEKES, God is Non-Indo-European, in: A. QUAK (Hg.), Language 

Contact: Substratum, Superstratum, Adstratum in Germanic Languages, Amsterdamer Beiträge zur älteren 

Germanistik 54 (2000), 27-30, der einen vorindogermanischen Ursprung annimmt. Zur Etymologie des 

lateinischen deus siehe M. DE VAAN, Etymological Dictionary of Latin and the other Italic Languages, Leiden-

Boston 2008, 167f. 
81

 Vgl. dazu G. ZIMMERMANN, »Gott« ist kein Eigenname, sondern ein zweistelliger Relationsbegriff, NZSTh 54 

(2012), 332-348; DERS., »Gott« ist kein Eigenname. Eine sprachphilosophische Darlegung, DPfB 112 (10/2012), 

567-570; DERS., Wissen, wovon man redet. »Gott« - Begriff oder Name? Eine Scheinfrage, DPfB 115 (08/2015), 

468-470. 
82

 Auslegung zum ersten Gebot, BSLK 560,9-24. 
83

 Summa Theologiae I q 13 a 8 ad 2. Ähnlich schon Celsus in ORIGENES, Gegen Celsus VII,42. Zu Thomas’ 

Lehre von den göttlichen Namen siehe R. TE VELDE, Aquinas on God. The ‘divine science’ of the Summa 

theologiae, Aldershot 2006, 95-121; DERS., Die Gottesnamen. Thomas’ Analyse des Sprechens über Gott unter 

besonderer Berücksichtigung der Analogie (S.th. I, q. 13), in: A. SPEER (Hg.), Thomas von Aquin: Die Summa 

theologiae. Werkinterpretationen, Berlin u.a. 2005, 51-75; bzw. D.B. BURRELL, Aquinas on Naming God, TS 24 

(1963), 183-212.  
84

 Summa Theologiae I q 13 a 9 c. Ähnlich bestimmt I. KANT Gott als das in jeder Hinsicht ‚realste‘ Wesen, so 

kann es ihn nur als einzigen und einigen im Sinne eines Einzelbegriffs (conceptus singularis) geben kann: „Die 

Aleinigkeit, diese ist leicht zu beweisen: der Begrif des entis realißimi ist ein conceptus singularis, und durchgän-

gig bestimmt in Ansehung aller Praedicate; conceptus singularis ist ein Begrif der nicht vielen gemein seyn kann, 

der Begrif des entis realißimi kann also nicht vielen gemein seyn“ (Vorlesungen über Rationaltheologie, AA 28, 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 17 09.02.2018 

Analogieverhältnis vom göttlichen Sein her bestimmt ist. Ist erst einmal der Gottesbegriff 

kraft der damit bezeichneten göttlichen Natur als inkommunikabel ausgewiesen, kann der 

solchermaßen „entgattete“ Gattungsname „Gott“ in artikelloser Weise auf ein Wesen allein 

bezogen werden, ohne damit als Eigennamen zu gelten.
85

 

 

Was bei solch einer Theophysik – die keine Parallelen in den ostasiatischen Kulturen hat – 

freilich außer Acht bleibt, ist, dass dem biblischen Zeugnis zufolge jemand sich selbst zur 

Sprache bringt, dessen Natur und Wesen von Menschen nicht einfach vorgedacht werden kön-

nen. Biblische Erzählungen sind keine Veranschaulichungen eines selbstgedachten Gottes. 

Stattdessen wird ein NAMENlicher Anspruch bezeugt: „Ich bin HERR, dein Gott, der ich dich 

aus Ägyptenland, aus der Knechtschaft, geführt habe. Du sollst keine anderen Götter haben 

neben mir.“ (Ex 20,2f) Wenn HERR sich selbst als einziger Gott ausspricht (so z.B. Jes 44,6-8; 

45,21; 46,9), bezieht ER sich auf seine eigenen Taten, die andere Mächte und Gewalten ent-

machtet haben. Nicht per noetische Wesensdefinition, sondern aufgrund eigener Machttaten 

hat ER als einziger Gott zu gelten.
86

 So heißt es im Psalm 86: 

 
Keiner ist dir gleich unter den Göttern (’älohîm), Herr, 

und nichts gleicht deinen Werken. 

Alle Völker, die du geschaffen hast, 

werden kommen und vor dir sich niederwerfen, Herr, 

und deinen Namen ehren. 

Denn du bist groß und tust Wunder, 

du allein bist Gott (’älohîm). 

(vv 8-10 ZÜRCHER).
87

 

 

Folgerichtig bekennen Christen mit dem Apostel Paulus: 

 
Obwohl es solche gibt, die Götter genannt werden, es sei im Himmel oder auf Erden, wie es ja 

viele Götter und viele Herren gibt, so haben wir doch nur einen Gott, den Vater, von dem alle 

Dinge sind und wir zu ihm; und einen Herrn, Jesus Christus, durch den alle Dinge sind und 

wir durch ihn. 

(1Kor 8,5f) 

 

Entgegen aller Gewohnheit hat dem biblischen Zeugnis zufolge der NAME Priorität vor dem 

Appellativum „Gott“. „Gott“ gilt eben nicht als Eigenname, sondern nur als Beiname, so wie 

dies ja in der überkommenen Wendung „HERR Gott“ korrekt zum Ausdruck kommt. Wenn 

wir vom „HERR Gott“ reden, geschieht dies in Analogie zu „Jesus Christus“. Der Beiname 

„Christus“ kann wie „Gott“ als Antonomasie verwendet werden, so wenn es beispielsweise im 

ersten Brief des Petrus heißt: „Christus hat einmal für die Sünden gelitten, der Gerechte für 

die Ungerechten, damit er euch zu dem Gott führte.“ (1 Petr 3,18; vgl. 2,21; 4,1) Damit ist 

freilich derjenige, um den es dabei geht, nämlich Jesus (von Nazareth), nicht bei seinem 

eigenen Namen genannt. Vielmehr gilt „Christus“ als Gattungsname, der einen „Gesalb-

                                                                                                                                                         
601). Ähnlich heißt es in seinen Reflexionen, „daß der Begrif von Gott ein conceptus singularis sey und es auch 

keinen andern conceptum singularem von einem Wesen geben könne, als den, der omnitudinem enthält“ (Refl. 

4444, AA 17, 549; vgl. AA 28, 1262). 
85

 Summa Theologiae I q 13 a 9 ad 2. Titular könnte durchaus von „Gott“ die Rede sein, allerdings in der Anrede 

vergleichbar mit „Majestät“. Dabei wäre allerdings „Gottheit“ vorzuziehen. 
86

 Vgl. K. BARTH, Einführung in die evangelische Theologie, Zürich 
3
1985, 15f. 

87
 Vgl. außerdem Ps 82, wo von IHM als richtende „Gottheit (’älohîm)“ unter den „Gottheiten (’älohîm)“ die 

Rede ist (v 1). Siehe dazu P.D. MILLER, God among the Gods. Defining Deity in a Differentiated Religious 

Context, PSB 31 (2010), 90-100; DERS., Gott unter den Göttern. Ein differenziertes Gottesbild in differenzierten 

religiösen Kontexten, EvTh 73 (2013), 72-78; bzw. J. MOLTMANN, „Sein Name ist Gerechtigkeit“. Neue 

Beiträge zur christlichen Gotteslehre, Gütersloh 2008, 110-117; DERS., Predigt zu Psalm 82, EvTh 61 (2001), 

147-153. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 18 09.02.2018 

ten“ (Messias) bezeichnet und damit als Hoheitstitel fungiert.
88

 Wo dieser Hoheitstitel als 

Apposition dauerhaft mit den Namen „Jesus“ verbunden worden ist – Jesus Christus –,
89

 tritt 

„Christus“ als Antonomasie an dessen Stelle, ohne damit jedoch den Namen „Jesus“ zu erset-

zen oder umzubenennen. Auch wenn es für Christen nur einen wahren Gesalbten geben kann, 

wird „Christus“ im Hinblick auf Jesus nicht zu einem (zweiten) Eigenname.
90

 Andernfalls 

könnte es ja kein prädikatives Christusbekenntnis des Petrus geben: „Du bist der Christus, der 

Sohn des Gottes, des lebendigen!“ (Mt 16,16). So wie „Christus“ eben kein Eigenname ist, so 

kann auch „Gott“ kein Eigenname bzw. Letztreferenz sein. Es lässt sich zwar scheinbar selbst-

verständlich von dem „Gott“ sprechen; und dennoch ist für Juden und Christen damit allein 

der NAME gemeint. 

 

Wer als Christ dem biblischen Zeugnis folgt, denkt nicht über eine Gottheit nach oder hat eine 

Gottesidee, sondern redet von und zu dem einen Gott, dem „Vater unseres Herrn Jesus Chris-

tus“ (Eph 1,3; Kol 1,3).
91

 Für die christliche Redeweise ist die kategorische Unterscheidung 

zwischen diesem Gott und „Gottheit“ von grundlegender Bedeutung. Folgt man mit dem 

artikellosen Gottesbegriff der lateinischen Bibel, gerät man in theologische Aporien, wie sich 

im Prolog des Evangeliums nach Johannes zeigen lässt: „Im Anfang war das Wort, und das 

Wort war bei Gott, und Gott war das Wort.“ (Joh 1,1 LUTHER) Dieser Vers irritiert: Wie kann 

man mit jemandem zusammen sein, wenn man derselbe ist – das Wort mit Gott und zugleich 

Gott. Die Ursache für diese Konfusion ist schlicht die Auslassung des bestimmten Artikels in 

der deutschen Übersetzung. Dem griechischen Original zufolge muss die korrekte Überset-

zung wie folgt lauten: „Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei dem Gott, und das 

Wort war Gott.“ Das Objekt „dem Gott” bezieht sich auf den himmlischen Vater, wo hinge-

gen im dritten Satzteil „Gott” als Gattungsname bzw. Prädikatsnomen gilt. Darauf hat schon 

ORIGENES in seinem Kommentar zum Johannesevangelium hingewiesen, wenn er schreibt: 

 
Gewiss wohlbedacht und nicht wie einer, der die griechische Sprachgenauigkeit nicht versteht, ge-

braucht Johannes manchmal die Artikel und manchmal lässt er diese fort. Zu „Logos“ setzt er das 

„der“, zur Bezeichnung „Gott“ aber setzt er es manchmal, manchmal lässt er es aber fort. (14) Er setzt 

aber den Artikel, wenn der Ausdruck „Gott“ der ungewordenen Ursache des Alls zugeordnet wird, er 

lässt ihn fort, wenn der Logos „Gott“ genannt wird. Wie an allen diesen Stellen sich „der Gott“ und 

„Gott“ unterscheidet, so unterscheiden sich vielleicht ‹auch› „der Logos“ und „Logos“. (15) Auf die 

Weise, auf die der Gott über allem „der Gott“ und nicht einfach „Gott“ ‹ist›, so ‹ist› die Quelle des 

                                                 
88

 Siehe B. LANG/D. ZELLER, Messias/Christus, NBL 2 (1995), Sp. 781-786; bzw. F.-L. HOSSFELD/J. GNILKA, 

Messias II. Biblisch-theologisch, LThK
3
 7 (1998), Sp. 168-174.  

89
 Aufschlussreich hierzu M. KARRER, Der Gesalbte. Die Grundlagen des Christustitels, FRLANT 151, 

Göttingen 1991, 48-81. 
90

 Anders W. BAUER, Wörterbuch zum Neuen Testament, hg. v. K. U. B. ALAND, Berlin-New York 
6
1988, Sp. 

1768f. Dass in der Exegese immer wieder von „Christus“ als einem Eigenname die Rede ist, hängt damit 

zusammen, dass nur die grammatikalische Unterscheidung zwischen Eigenname und Gattungsname berück-

sichtigt wird. Wird ein Gattungsname auf eine einzige Person angewandt, scheint sich das Appellativum in einen 

Eigennamen verwandelt zu haben (mutatio nominis). Dabei wird jedoch außer Acht gelassen, dass der Gattungs-

name immer nur an Stelle des jeweiligen Eigennamens verwendet wird, womit es sich um den rhetorischen 

Tropus einer Antonomasie handelt. Selbst dort, wo eine Antonomasie permanent verwendet wird, ist und bleibt 

die Letztreferenz der ursprüngliche Eigenname. Ein Gattungsname kann schon allein deswegen nicht zum 

Eigennamen werden, da das Appellativum ja weiterhin die Gattung bezeichnet und damit eben nicht eindeutig zu 

identifizieren vermag. Ähnlich wie bei Pronomina kann es auch für einen Gattungsnamen keinen transkontex-

tuellen Bezug auf eine ganz bestimmte Person geben. Wo es in verschiedenen Sprachen wie dem Hebräischen 

(aber auch den sinotibetischen Sprachen) zur Bildung von Eigennamen kommt, bestehen diese in der Regel aus 

der Kombination von mindestens zwei Wörtern (Satz- oder Bezeichnungsnamen; vgl. A.S. VAN DER WOUDE, 

THAT 2, 940). Eine solche Wortkombination verwehrt in der Regel eine prädikative Verwendung, womit diese 

Eigennamen gegenüber den einzelnen Gattungsnamen distinkt gehalten sind. 
91

 Anders F. RICHERT, Platon und Christus. Die antike Wurzeln des Neuen Testaments, Darmstadt 2011. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 19 09.02.2018 

Logos in jedem der Logika „der Logos“, wobei ‹aber› der Logos in jedem ‹Logikon› nicht im eigent-

lichen Sinne gleich dem ersten ‹Logos› als „der Logos“ bezeichnet und genannt würde.
92

 

 

Folgerichtig wird das Wort (bzw. der Logos) als göttlich prädiziert, was nichts anderes heißt, 

als dass es über dieselben Wesenseigenschaften wie der Gott verfügt. Trotz Wesenseinheit ist 

es jedoch nicht mit dem Vater identisch. Das Wort ist Gott, ohne damit „der Gott“ (Vater) zu 

sein (vgl. außerdem Joh 13,3).
93

 Wenn es in den Formel von Chalcedon heißt, dass Jesus 

Christus wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch sei,
94

 handelt es sich bei diesen beiden artikel-

losen Prädikaten um Gattungsnamen, die Jesu Wesenseinheit mit dem Vater und uns Men-

schen aussprechen. 

 

Die immanente bzw. intellektuelle Trinitätslehre der Westkirche mit deren essentiellen Ver-

lieblichung „Gott ist Liebe“ verdankt sich letztlich der Ambiguität des artikellosen Deus als 

Aussagesubjekt bzw. Prädikatsnomen. Die ostkirchliche Lehre hingegen, die in der griechi-

schen Sprache formuliert worden ist, unterscheidet im Allgemeinen zwischen HoTheós und 

dem artikellosen theós (bzw. theotēs).
95

 Stößt man in der griechischsprachigen Bibel auf das 

Aussagesubjekt HoTheós, bezieht sich dies zunächst auf den Vater. Vater, Sohn und Heiliger 

Geist sind wesenseins (homoousioi), ohne jedoch derselbe zu sein. Stattdessen wohnen sie 

jeweils ineinander (perichōrēsis) und kooperieren in untrennbarer Weise miteinander in der 

HERRlichen Heilsökonomie. Es ist jedoch allein der Vater, der mit den Worten des Nicäno-

Konstantinopolitanum als der eine Gott und damit als der alleinige Ursprung (monarchia) des 

gemeinsam geteilten Wesens gilt, wohingegen Jesus Christus, der Sohn des Gottes (ho hyios 

                                                 
92

 II,2, zitiert nach ORIGENES’ Johanneskommentar Buch I-V, herausgegeben, übersetzt und kommentiert von 

H.G. THÜMMEL, Studien und Texte zu Antike und Christentum 63, Tübingen 2011, 111. Vgl. N. BROX, „Gott“ – 

mit und ohne Artikel. Origenes über Joh 1,1, BN 66 (1993) 32-39 (wieder abgedruckt in: DERS., Das Frühchris-

tentum. Schriften zur Historischen Theologie, hg. v. F. DÜNZL, A. FÜRST u. F.R. PROSTMEIER, Freiburg u.a. 2000, 

423-429). Ebenso der Antitrinitarier Fausto Sozzini in seinem Tractatus de Deo, Christo et Spiritu Sancto, 

Raków 1611, S. 55. Vgl. außerdem JOHANNES CHRYSOSTOMUS, hom. in Jo. 4,3; J. GERHARD, Loci Theologici, 

Loc. II, Cap. 2, §§ 15-16, S. 246f; A. SCHLATTER, Der Evangelist Johannes, wie er spricht, denkt und glaubt. Ein 

Kommentar zum vierten Evangelium, Stuttgart 1930, 3; R. SCHNACKENBURG, Das Johannesevangelium – Erster 

Teil: Einleitung und Kommentar zu Kapitel 1-4, HThK IV/1, Freiburg i.Br. u. a. 
4
1979, 211; S. SCHULZ, Das 

Evangelium nach Johannes, NTD 4, Göttingen 
14

1978, 18f; CH.K. BARRETT, Das Evangelium nach Johannes, 

KEK Sonderband, Göttingen 1990, 183; bzw. PH.B. HARNER, Qualitative Anarthrous Predicate Nouns: Mark 

15:39 and John 1:1, JBL 92 (1973), 75-87. Eine Ausnahme stellt Ignatius von Antiochien dar, der Jesus Christus 

als theós mit Artikel (so z.B. IgnSm 1,1, für weitere Belege siehe W.R. SCHOEDEL, Die Briefe des Ignatius von 

Antiochien. Ein Kommentar, München 1990, 83) prädiziert, was freilich einem unreflektierten Ditheismus 

gleichkommt. Vgl. C.CH. RICHARDSON, The Christianity of Ignatius of Antioch, New York 1935, 40-45; bzw. D. 

TRAKATELLIS, God Language in Ignatius of Antioch, in: B.A. PEARSON (Hg.), The Future of Early Christianity. 

Essays in Honour of H. Koester, Minneapolis 1991, 422-430. Bei den älteren arabischen Bibelübersetzungen 

wird im Allgemeinen das artikellose theos in Joh 1,1c (wie auch in Joh 1,18b) mit illāh wiedergegeben und damit 

explizit von Allāh unterschieden. Siehe H. KACHOUH, The Arabic Versions of the Gospels. A Case Study of John 

1.1 and 1.18, in: D. THOMAS (Hg.), The Bible in Arab Christianity, Leiden 2007, 9-36. Allerdings wird in der 

griechischen Chrysostomus-Liturgie (wie auch in der Basilius-Liturgie) Christus wiederholt als ho theós 

angerufen. Siehe F.V. LILIENFELD (Hg.), Die Göttliche Liturgie des hl. Johannes Chrysostomos, Heft A 

Griechisch-Deutsch, Erlangen 
2
1986, S. 2, 6, 8, 10 u.ö. 

93
 Die vokative Gott-Prädikation mit Artikel „ho theos“ in Hebr 1,8f, die sich auf den Sohn bezieht, spricht keine 

NAMESidentität aus, ist sie doch vielmehr ein Zuspruch des Vaters (HoTheos – Hebr 1,1) an den Sohn im Rah-

men dessen königlichen Inthronisation bzw. Salbung. Vgl. H. HEGERMANN, Der Brief an die Hebräer, ThHK 16, 

Berlin 1988, 53-55; bzw. M.J. HARRIS, The Translation and Significance of Ὁ ΘΕΟΣ in Hebrews 1:8-9, TynB 36 

(1985), 129-162. Zum Versuch, in der Bibel verschiedenartige Duotheismen ausfindig zu machen, siehe B. LANG, 

Monotheismus, NBL 2 (1995), 834-844, 838-842. 
94

 DS 301. Eine umfassende Untersuchung von theos als christologischer Titel im Neuen Testament bietet M.J. 

HARRIS, Jesus as God. The New Testament Use of Theos in Reference to Jesus, Grand Rapids 1992. 
95

 Vgl. TH. HOPKO, The Trinity in the Cappadocians, in: J. LEDERCQ/B. MCGINN/J. MEYENDORFF (Hg.), 

Christian Spirituality. Origins to the Twelfth Century, New York 1985, 260-275, 263-265; bzw. J.D. ZIZIOULAS, 

The Doctrine of the Holy Trinity. The Significance of the Cappadocian Contribution, in: CH. SCHWÖBEL (Hg.), 

Trinitarian Theology Today. Essays on Divine Being and Act, Edinburgh 1995, 44-60. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 20 09.02.2018 

tou theou), als der eine Herr bekannt wird (vgl. 1Kor 12,5).
96

 Im Nicäno-Konstantinopolita-

num wird Jesus Christus als „wahrer Gott von wahrem Gott“ (theos alēthinos ek theou alēthi-

nou) ohne Definitartikel prädiziert, nicht aber als der (wahre) Gott identifiziert. Wo freilich im 

Deutschen – wie auch im Englischen – der bestimmte Artikel außer Acht gelassen wird, 

spricht man über Vater, Sohn und Heiliger Geist in identischer Weise als von „Gott”. Dies 

führt letztlich zu einem Modalismus, bei dem sich ein Wesen „Gott” als Vater, Sohn und 

Heiliger Geist offenbart – eine Dreifaltigkeit des Wesens an Stelle der Dreieinigkeit der 

Hypostasen.
97

 Dagegen ist in Entsprechung zum biblischen Zeugnis festzuhalten, dass das 

artikellose Wort „Gott” – wie im übrigen auch „Trinität“ – im eigentlichen Sinne kein Hand-

lungssubjekt ist; „Gott“ fungiert vielmehr semantisch als Gattungsname (bzw. syntaktisch als 

Prädikatsnomen), der dasselbe Wesen, nicht aber dieselbe Identität bezeichnet. Vermeintlich 

trinitarische Wendungen wie „Gott der Geist“ bzw. „Gott der Sohn“
98

 entstellen den Sohn 

bzw. den Geist als Apposition bezüglich eines Gottwesens und reden damit einem Modalis-

mus das Wort. Stattdessen gilt mit den Worten Jesu „der Gott ist Geist“ (Joh 4,24) bzw. die 

Prädikation „der Geist ist Gott“. Die Paradoxie der Trinitätslehre besteht nicht etwa darin, 

dass ein göttliches Wesen aus oder in drei Personen besteht, sondern dass der Sohn und der 

Heilige Geist Gott sind, ohne damit selbst ein Gott (was einem Tritheismus gleichkäme) oder 

der Gott (was Modalismus bedeuten würde) zu sein. 

 

 

Das Gottdenken und das Welttheater 

 

Wenn es um die Identität von jemand geht, hat man sich auf dessen Namen und nicht auf 

dessen Wesen zu beziehen. Der Begriff „Name” (šēm/ónoma) erscheint in der Bibel über 700-

mal, während sich die Begriffe „Idee” (eidos) sowie „Wesen“ (ousia) nicht ein einziges Mal 

finden lassen. Dennoch hat die westliche Theologie die grundlegende Bedeutung von Namen 

und insbesondere des NAMENS wenig beachtet.
99

 Stattdessen wurde (und wird) in der systema-

                                                 
96

 DS 150. In der griechischen Bibel bezieht sich das artikellose Kyrios in der Regel auf JHWH, im Unterschied 

zu HoKyrios, das Jesus Christ zugeschrieben wird. 
97

 Vgl. D. RITSCHL, Trinität, ÖL
2
, 1196-1199, 1198. Zur neueren Diskussion siehe M. STRIET, Spekulative 

Verfremdung. Trinitätstheologie in der Diskussion, HerKorr 56 (2002) 202-207; bzw. G. GRESHAKE, Streit um 

die Trinität. Ein Diskussionsbeitrag, HerKorr 56 (2002) 534-537. 
98

 Vgl. C. GUNTON, Gott der Sohn, RGG
4
 3, 2000, 1142f. 

99
 Es ist vor allem KORNELIS HEIKO MISKOTTE gewesen, der unter dem Einfluss Franz Rosenzweigs einen Sinn 

für den Primat des NAMENS entwickelt hat. Siehe DERS., Wenn die Götter schweigen, 127-140; DERS., 

Biblisches ABC. Wider das unbiblische Bibellesen, Neukirchen-Vluyn 1976, 36-53; sowie DERS., Der (Un-)Sinn 

des Lebens, in: DERS., Der Gott Israels und die Theologie, Neukirchen-Vluyn 1974, 145-179.161-163. Vgl. S. 

PETERSHANS, Offenbarung des Namens und versöhntes Leben. Eine Untersuchung zur Gotteslehre bei Kornelis 

Heiko Miskotte, Leipzig 2016; M. KESSLER, Kornelis Miskotte. A Biblical Theology, Selinsgrove 1997, 73-76; 

bzw. E. NOORT, Wenn die Götter reden … Über den Sinn des Alten Testaments in der heutigen Diskussion, 

ZDTh 22 (2006), 34-54;. Siehe außerdem F.H. BREUKELMAN, Bijbelse theologie II/2: Sjemot. De eigen taal en 

de vertaling van de Bijbel, Kampen 2009; A.-M. BESNARD, Le Mystère du nom. Quiconque invoquera le nom du 

Seigneur sera sauvé. Joël 3,5, LeDiv 35, Paris 1962; E. LEVINAS, Le Nom de Dieu d'après quelques textes 

talmudiques, in: DERS., L'au-delà du verset. Lectures et discours talmudiques, Paris 1982, 143-157; H.-CH. 

ASKANI, Der Name Gottes bei Emmanuel Lévinas und Jacques Derrida, EvTh 64 (2004), 379-393; CH. LINK, 

Die Spur des Namens. Zur Funktion und Bedeutung des biblischen Gottesnamens, EvTh 55 (1995), 416-438; CH. 

SENKEL, Vom Nennen Gottes und der anonymen Autorschaft. Mit zunehmender Rücksicht auf Klopstock, 

Hamann und Herder, in: ST. PABST (Hg.), Anonymität und Autorschaft. Zur Literatur- und Rechtsgeschichte der 

Namenlosigkeit, Berlin 2011, 129-150; A. WOLFF-STEGER, „Kein Gott, kein Herr, kein Sklave“ – kein Mann. 

Das Problem der Übersetzung des NAMENS, Texte und Kontexte 52 (1991), 2-19; DIES., Der NAME und die 

Namen, Texte und Kontexte 76 (1997), 3-21; T. VEERKAMP, Die Welt anders. Politische Geschichte der Großen 

Erzählung, Hamburg 2012. Zur jüdischen NAMENSlehre siehe F. NIEWÖHNER, Der Name und die Namen Gottes. 

Zur Theologie des Begriffs „Der Name“ im jüdischen Denken. Mit einem Anhang: Jakob von Edessa, „Scholion 

über den ausgezeichneten und besonderen Namen“, ABG 25 (1981), 133-161; L. JACOBS, Excursus: The Names 

of God, in: DERS., A Jewish Theology, New York 1973, 136-151; bzw. A. MARMORSTEIN, The Old Rabbinic 

Doctrine of God 1: The Names and Attributes of God, London 1927, 17-145. Erstaunlicherweise findet sich in 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 21 09.02.2018 

tischen Theologie über Sein, Wesen, Existenz, Attribute und göttliche Eigenschaften extensiv 

gelehrt, obwohl all diese Begriffe (nomina essentialia) keinen biblischen Bezug haben. Die 

weltanschauliche Vorherrschaft griechischer Metaphysik in der europäischen Kultur lässt – im 

Unterschied zu anderen Kulturen – die Lebenswirklichkeit von Namen ignorieren.
100

 Der 

theologische Fokus liegt weithin auf einem intellektuellen Begreifen der Idee eines absoluten 

Wesens. Da man Eigennamen nicht denken, sondern nur vernehmen kann, richtet sich ein 

intellektuelles Verstehen zwangsläufig auf den Gattungsnamen „Gott” aus. Im Unterschied zu 

Eigennamen lassen sich ja Appellativa durch den Bezug auf eine ihnen übergeordnete Gattung 

(genus) und ihre signifikanten Unterschiedsmerkmale (differentiae) innerhalb dieser Gattung 

definieren. 

 

Obwohl Scholastiker wie Thomas von Aquin festgehalten haben, dass „Gott“ keine Art inner-

halb einer Gattung sein kann (Deus non est in genere sicut species),
101

 bzw. dass „Gott“ nicht 

definiert werden kann (Deus definiri nequit),
102

 fehlt es nicht an Definitionsversuchen inner-

halb der alteuropäischen Theologie. So gilt Philipp Melanchthon zufolge „Gott” als „geistiges 

Wesen, vernünftig, ewig, wahrhaftig, gut, rein, barmherzig, auf das Freieste, von unermessli-

cher Macht und Weisheit.”
103

 Der übergeordnete Gattungsbegriff in dieser Definition ist 

„geistiges Wesen”, wohingegen die Spezifikationsmerkmale (attributa Dei), die dieses Wesen 

von anderen – den Engeln – unterscheiden, „ewig“, „wahrhaftig“, „gut”, usw. sind. Eine 

solche wesensbezogene „Gottesdefinition“ wird als Nominaldefinition ausgewiesen, nicht 

aber als Realdefinition, die sich auf die Sache selbst erstreckt.
104

 In der theologischen Tradi-

tion gilt schließlich das göttliche Wesen als unbegreiflich, was einer negativen Theologie 

gleichkommt.
105

 Definitionen über „Gott” geben nur das wieder, was Menschen von 

„ihm“ denken können, ohne dass damit das göttliche Wesen letztendlich erfasst wäre. 

 

                                                                                                                                                         
den beiden maßgeblichen Lexika des Judentums, der Encyclopaedia Judaica (hg. v. F. SKOLNIK/M. BERENBAUM, 

Detroit u.a. 
2
2007) sowie der The Encyclopaedia of Judaism (hg. v. J. NEUSNER/A.J. AVERY-PECK/W.S. GREEN, 

Leiden 
2
2005), kein Eintrag zum NAMEN. Stattdessen ist nur von „God“ die Rede. Wo jüdischerseits die 

Prävalenz des NAMENS preisgeben wird, kann freilich die Erwählung Israels als SEIN Volk nicht mehr geltend 

gemacht werden. 
100

 In wie weit Ephraems Trinitätslehre mit der Unterscheidung von šmá und qnomá (vgl. Sermones de fide 4,45-

57) einer biblischen Namenslehre folgt, bedarf einer gesonderten Untersuchung. Vgl. dazu J. Martikainen, 

Ephraem der Syrer, in: H. Fried/G. Kretschmar (Hg.), Klassiker der Theologie I, München 1981, 62-75, 67-69; U. 

POSSEKEL, Ephrem’s Doctrine of God, in: A.B. MCGOWAN/B.E. DALEY/T.J. GADEN (Hg.), God in Early 

Christian Thought. Essays in Memory of Lloyd G. Patterson, Leiden 2009, 195-237, 230-233; DIES., Evidence of 

Greek Philosophical Concepts in the Writings of Ephrem the Syrian, CSCO.Sub 102, Leuven 1999; bzw. S. 

BROCK, The Luminous Eye. The Spiritual World Vision of Saint Ephrem, CistSS 124, Kalamazoo 1992, 60-67. 

Auf Ephraem geht jedenfalls der Ausruf zurück: „Selig der Mann, der nicht von dem Gift der Griechen gekostet 

hat.“ (Hymni de fide 2,24) Vgl. dazu P.S. RUSSELL, A Note on Ephraem the Syrian and 'The Poison of the 

Greeks' in Hymns on Faith 2, The Harp 10:3 (1999), 45-54. 
101

 THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae I q 3 a 5; ähnlich DERS., Compendium Theologiae I,12-14. 
102

 So z.B. THOMAS VON AQUIN, Summa contra gentiles I,25,7. 
103

 Loci praecipui theologici (1559), Loc. I, in: Melanchthon Studienausgabe, hg. v. R. STUPPERICH, Bd. II/1, 

Gütersloh 
2
1978, S. 200. Ähnlich Artikel 1 der Confessio Belgica (1561): „Wir glauben von Herzen und 

bekennen mit dem Munde, dass da ist ein einziges und einfaches geistiges Wesen, das wir Gott nennen, ewig, 

unbegreiflich, unsichtbar, unveränderlich, unendlich, der vollkommen weise ist, gerecht und gut und die 

reichlichste Quelle aller Güter ist.“ Bzw. die Antwort auf die vierte Fragen im Westminster Shorter Catechism 

von 1647, wo es heißt: „God is a Spirit, infinite, eternal, and unchangeable, in his being, wisdom, power, 

holiness, justice, goodness, and truth.“ Vgl. außerdem Origenesʼ Gottesgedanken in De Principiis: „Gott ist also 

nicht als ein Körper oder als in einem Körper wohnend anzusehen, sondern als einfache geistige Natur, die 

keinerlei Beifügung in sich zulässt; sonst müsste man etwas Größeres und etwas Geringeres in ihm annehmen, so 

aber ist er in jeder Hinsicht eine Einheit (monás) und sozusagen eine Einsheit (henás), sowie Vernunft und die 

Quelle, aus der jegliche geistige Natur, jede Vernunft, ihren Ursprung hat.“ (Or.princ. I,1,6: 21,10-14). 
104

 Zur Unterscheidung von Nominal- und Realdefinition siehe ARISTOTELES, Analytica Posteriora II,7.10 

(92b4ff; 93b29ff); bzw. BOETHIUS, In Topica Ciceronis III 1098B-1099A. 
105

 So z.B. JOHANNES VON DAMASKUS, De fide orthodoxa I,4. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 22 09.02.2018 

Die trinitarische Vereinigung von „unbedingtem Ursprung“ (archē anhypothetos), zeit- und 

erscheinungsenthobenen „Sein-Selbst“ (óntōs ōn, idios ousia bzw. par hautou on) und der 

selbst gedachten „Idee des Guten“ (hē tou agathou idea) in dem „Einen selbst“ (auto to 

hen)
106

 ist eine Denkleistung, die auf der griechischen Metaphysik basiert und demzufolge in 

außereuropäischen Kulturen nicht vorhanden ist.
107

 Man mag in anderen Kulturen ein höchs-

tes Wesen oder einen Schöpfergott ausfindig machen, aber derartige „Theismen“ stehen mit-

nichten für ein Gottdenken als „die Alles bestimmende Wirklichkeit“.
108

 Was dort als göttlich 

ausgewiesen wird, ist eben kein transzendentes Wesen, das sich durch Aseität auszeichnet. 

Vielmehr hat der fremdkulturelle Gott seinen wenn auch höchsten Platz in einem unbestimm-

ten Machtgefüge, in dem er sich selbst durchsetzen muss. Nur so lassen sich ja schließlich 

Göttergeschichten erzählen.
109

 Im theoretischen Monotheismus hingegen ist „das, über dem 

Größeres nicht gedacht werden kann (aliquid quo nihil maius cogitari potest)“
110

 ein namen-

los gedachtes Gottwesen, das in seiner Zeitlosigkeit jeglichem Wirklichkeitsgefüge entzogen 

ist (apatheia-Axiom) und daher als causa prima et principalis allein erstursächlich wirksam 

ist.
111

 

 

Wo nun kreatürliches wirkursächliches Geschehen auf das apathische Gottwesen hin bedacht 

wird, geschieht dies unter der Lehre vom concursus divinus: Als Erstursache (prima causa) 

verleiht das Gottwesen den Geschöpfen den Akt selbstwirksamen Verursachens, Zweitursäch-

lichkeit (causae secundae) genannt. Ein selbständiges Wirken der Geschöpfe ist also nur kraft 

eines entsprechenden Erwirkens Gottes möglich, sind doch diese selbst nicht reines Wirken, 

energeia dynamis.
112

 Auch wenn man hierbei – in missverständlicher Weise – von einem 

„Mitwirken Gottes“ spricht, handelt es sich dabei nicht um eine kommunikative Interaktion 

zwischen Gott und Geschöpf, wo beide im Sinne eines Synergismus teilursächlich wirksam 

wären. Vielmehr gelten sowohl göttliche Erstursache als auch geschöpfliche Zweitursachen in 

Bezug auf die eine Wirkung jeweils als deren wahre und vollständige Wirkursache. 

 

Um das Verhältnis von Erst- und Zweitursachen verständlich zu machen, empfiehlt sich eine 

ebenentheoretische Differenzierung, wie sie im Bild des Welttheaters (theatrum mundi) ange-

                                                 
106

 Vgl. dazu J. HALFWASSEN, Das Eine, in: H.J. SANDKÜHLER (Hg.), Enzyklopädie Philosophie 1, Hamburg 

1999, Sp. 281-285; DERS., Metaphysik und Transzendenz, Jahrbuch für Religionsphilosophie 1 (2002), 13-27; 

bzw. F.-P. HAGER, Neuplatonismus, TRE 24 (1994), 341-363, 345-348. 
107

 Eine Ausnahme stellen bekanntlich die arabisch-islamische sowie die jüdische Kultur dar, die die griechische 

Metaphysik im frühen Mittelalter rezipiert hat. Vgl. dazu R.G. KHOURY/J. HALFWASSEN (Hg.), Platonismus im 

Orient und Okzident. Neuplatonische Denkstrukturen im Judentum, Christentum und Islam, Heidelberg 2005; S. 

AHBEL-RAPPE, Plato’s Influence on Jewish, Christian, and Islamic Philosophy, in: H.H. BENSON (Hg.), A 

Companion to Plato, Oxford u.a. 2006, 434-451; bzw. W. BEIERWALTES, Platonismus im Christentum. Frankfurt 

a.M. 1998. Zur Auswirkung des Platonismus auf den deutschen Idealismus siehe B. MOJSISCH/O. SUMMERELL 

(Hg.), Platonismus im Idealismus. Die platonische Tradition in der klassischen deutschen Philosophie, München 

2003; J. HALFWASSEN, Metaphysik als Denken des Ganzen und des Einen im antiken Platonismus und im 

deutschen Idealismus, in: H. GEBHARDT/K. BRODERSEN (Hg.), Weltbilder, HdJb 47, Berlin-Heidelberg 2003, 

263-283; DERS., Hegel und der spätantike Neuplatonismus. Untersuchungen zur Metaphysik des Einen und des 

Nous in Hegels spekulativer und geschichtlicher Deutung, Hamburg 
2
2005; sowie D.J. O’MEARA (Hg.), Neopla-

tonism and Christian Thought, New York 1981; T. FINAN/V. TWOMEY (Hg.), The Relationship between Neopla-

tonism and Christianity, Dublin 1992. 
108

 Vgl. R. BULTMANN, Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?, in: DERS., Glauben und Verstehen 1, Tübingen 
3
1958, 26-38, 26. 

109
 Wenn von einem biblischen Monotheismus die Rede sein kann, ist dieser Theismus nicht etwa in einer Meta-

physik begründet, als vielmehr in dem weitgehenden Fehlen mythischer Göttergeschichten (rudimentäre Ausnah-

men z.B. Gen 6,1-4 bzw. in den Psalmen). 
110

 ANSELM VON CANTERBURY, Proslogion, Cap. 2 (227C). 
111

 Vgl. dazu W. BEIERWALTES, DEUS EST ESSE - ESSE EST DEUS. Die onto-theologische Grundfrage als 

aristotelisch-neuplatonische Denkstruktur, in: DERS., Platonismus und Idealismus, Frankfurt 
2
2004, 5-82. 

112
 Vgl. THOMAS, Summa I, q. 105, q. 109; bzw. R. SCHULTE, Mitwirkung Gottes, LTHK

3
 7 (1998), Sp. 348-349. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 23 09.02.2018 

legt ist.
113

 Die metaphysisch bestimmte Providenzlehre simuliert Wirklichkeit gleichsam als 

Schauspiel, wo Geschehenes als inszeniertes Spiel auf einen vermeintlich extramundanen 

Urheber reflektiert wird. Spielort und Handlung in ihrer raumzeitlichen Begrenzung sowie 

Zielbestimmung des Schauspiels verdanken sich der göttlichen Erstursache. Die Menschen 

wiederum agieren bzw. interagieren untereinander und bewirken damit als Zweitursachen das 

kontingente Handlungsgeschehen auf der Bühne tatsächlich. Sie sind also weder handgeführte 

Puppen noch fadenabhängige Marionetten.
114

 Doch was immer sie tun und woraufhin sie sich 

auch bewegen, in all ihrem Wirken können sie dem Welttheater nicht entgehen, so wie dies ja 

der melancholische Edelmann Jacques in Shakespeares „Wie es euch gefällt (As You Like 

It)“ als Monolog zum Ausdruck bringt: 

 
Die ganze Welt ist Bühne 

Und alle Fraun und Männer bloße Spieler. 

Sie treten auf und geben wieder ab, 

Sein Leben lang spielt einer manche Rollen 

Durch sieben Akte hin. […]  

Der letzte Akt, mit dem 

Die seltsam wechselnde Geschichte schließt, 

Ist zweite Kindheit, gänzliches Vergessen, 

Ohn Augen, ohne Zahn, Geschmack und alles.
115

 

 

Innerhalb eines Schauspiels kann man als Akteur seiner Rolle nicht entkommen. Aber das 

Bild des Welttheaters legt eine Perspektive außerhalb der Bühne nahe – die des Zuschauers. 

Dieser vermag das Schauspiel auf die Dramaturgie zu hintergehen: Alles nur Theater, auch 

wenn es die Akteure in ein schlussendlich tödliche Mitleidenschaft zu ziehen weiß. Wo man 

jedoch einen transzendenten Dramaturg als die notwendigerweise „alles bestimmende Wirk-

lichkeit“ denkt, scheint man sich mit dieser Gottesidee dem kontingenten Handlungsgesche-

hen zu entziehen. Metaphysisches Gottdenken, so es jegliche göttliche Handlung in Raum und 

Zeit kategorisch ausschließt (andernfalls wäre ja das Gottwesen selbst im Welttheater einge-

bunden), sucht das Heil bzw. die Erlösung in der letztgültigen, zeitlosen Erkenntnis.
116

 Wer 

Gott denkt, muss in diesem Denken selbst nicht das Zeitliche segnen. Der Preis solchen Gott-

denkens ist freilich die Entäußerung der korporealen Welt (mundus sensibilis), können doch 

weder Leiblichkeit noch Passion – das Erlebte, das Erlittene und das Verlorene – von einem 

gedachten Wesen wirklich eingeholt werden. So lässt also die metaphysische Dramaturgie das 

Seufzen und das Sehnen der Geistbegabten „nach der Kindschaft, der Erlösung unseres Lei-

bes“ (Röm 8,23) ins Leere gehen.
117

 

 

 

Der NAME und die Antonomasien
118

 

 

                                                 
113

 Zur Geschichte der Theatermetapher siehe E.R. CURTIUS, Europäische Literatur und Mittelalter, Tübingen u.a. 
11

1993, 148-154; bzw. F. LINK/G. NIGGL (Hg.), Theatrum Mundi. Götter, Gott und Spielleiter im Drama von der 

Antike bis zur Gegenwart, Berlin 1981. Zur theologischen Legitimität der Theatermetapher vgl. U.H.J. KÖRTNER, 

»Alles war nur ein Spiel«? Legitimität und Grenzen dramatischen Denkens in der Theologie, NZSTh 38 (1996), 

198-218. 
114

 Vgl. Platon, Gesetze (Nomoi) 1, 644d-645a. 
115

 2. Akt, 7. Szene (Übersetzung Schlegel). 
116

 Vgl. u.a. die spekulative Theologie eines RICHARD ROTHE mit seiner Theologischen Ethik. Zur platonischen 

Vorstellung von Erkenntnis als Heilsweg siehe F. MILDENBERGER, Theologie der Lutherischen 

Bekenntnisschriften, Stuttgart u.a. 1983, 48-50. 
117

 Vgl. dazu FRIEDRICH NIETZSCHES leidenschaftliche Kritik am „Monotono-Theismus“ in: Der Antichrist, § 17-

19, KSA 6, 183-185. 
118

 Vgl. dazu Kongregation für den Gottesdienst und die Sakramentenordnung, Brief an die Bischofskonferenzen 

zum „Namen Gottes“, Rom, 29. Juni 2008 (Prot. no. 213/08/L). 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 24 09.02.2018 

Was dem metaphysischen Gottdenken entgeht, sind die besonderen und damit verheißungs-

vollen Aussagen über IHN. Der HERR ist nicht einfach „Gott”. Die Kennzeichnung HoTheós 

aus der Septuaginta bezieht sich auf ’älohîm, einem Gattungsnamen, der auch anderen „über-

natürlichen” Wesen (z.B. Gen 31,30.32; Dtn 6,14; Jos 24,15; 2Kön 18,35), Menschen (so 

Mose in Ex 4,16; 7,1 bzw. der König in Ps 45,7), Totengeistern (1Sam 28,13; Jes 8,19) oder 

außergewöhnlichen Phänomenen (z.B. Hi 1,16; 1Sam 14,15) zugesprochen wird.
119

 In Psalm 

95 wird klargestellt, dass der Gattungsname ’älohîm keine ontologische Letztreferenz im 

Sinne des Anselmschen aliquid quo nihil maius cogitari possit
120

 sein kann, wenn es heißt: 

„Ein großer Gott (’el) ist der HERR, und ein großer König über alle Götter (’älohîm)“ (v 3; vgl. 

Ps 96,4f; bzw. Ps 97,7.9). Als Gattungsname ist ’älohîm definitiv nicht SEIN wirklicher Name, 

nicht einmal ein möglicher Name – im Sinne eines Gottesnamens –, sondern ein Beiname 

(Kognomen), der als Antonomasie fungieren kann (enge Apposition vgl. Gen 2,4-3,24), ohne 

damit freilich den NAMEN zu ersetzen.
121

 Der Name, um den es in der Bibel geht, ist keine 

menschenmögliche Benennung, sondern ein HERRlicher Anspruch. Menschen wie Jakob oder 

Manoach können nur fragen „Wie heißt du?“ (Gen 32,30; Ri 13,17f). Wo ER seinen NAMEN 

entäußert, ist dies ein Geschenk an Menschen und insbesondere an Israel, das ihnen erlaubt, 

IHN anzurufen und damit mit IHM zu kommunizieren. Wenn ER sich selbst als „Ich bin, der 

ich bin” (Ex 3,15) ausspricht, enthält diese Selbstvorstellung keine ontologische Definition 

seines Wesens, wie dies von christlichen Theologen in der Nachfolge von Philo von Alexan-

driens Auslegung der Septuagintaübersetzung egō eimi ho ōn verstanden worden ist.
122

 

Stattdessen steht der hebräische Wortlaut ’ähjǟ ’ăšär ’ähjǟ für eine Tautologie, die jeden 

menschlichen Versuch einer NAMENSdefinition zurückweist: „Ich bin, der ich bin (oder: Ich 

werde sein, der ich sein werde).”
123

 Ebenso ist im Buch der Offenbarung die Unveränderlich-

keitsformel „der ist und der war und der kommt“ (1,4; vgl. 4,8; 11,17; 16,5) nicht ontologisch, 

sondern zeitlich im Hinblick auf SEINE Handlungstreue zu verstehen.
124

 Der sich selbst „Ich 

bin, der ich bin“ (idem per idem) ausspricht, verweigert sich einer etymologischen Namens-

erschließung
125

. Könnte im NAMEN ein vermeintlich ursprüngliches Prädikat gefunden werden, 

wäre er als menschenmögliche Benennung entstellt. Während Prophetennamen wie Elia, Jesa-

ja oder Jeremia etymologisch auf den NAMEN hin erschlossen werden können, entzieht sich 

JHWH jeglicher Etymologie. 

 

                                                 
119

 Schon Moses Maimonides in Dalālat alḥā’irīn (Lib. I, Cap. 2) hat darauf hingewiesen, dass ’älohîm als 

Homonym gleichermaßen auf „Allah“, Engel, Richter oder Herrscher bezogen werden kann; vgl. MOSE BEN 

MAIMON Führer der Unschlüssigen. Erstes Buch, übers. A. WEIß, PhG 184a, Leipzig 1923, 31. Zur 

Bedeutungsbreite von ’älohîm siehe H. RINGGREN, Elohim, ThWAT 1 (1971), 285-305, 295-302. 
120

 ANSELM VON CANTERBURY, Proslogion, Cap. 2 (227C). 
121

 Vgl. MISKOTTE, Wenn die Götter schweigen, 219; bzw. E. BLUM, Der vermeintliche Gottesname ‚Elohim‘, in: 

I.U. DALFERTH/PH. STOELLGER (Hg.), Gott Nennen. Gottes Namen und Gott als Name, RPT 35, Tübingen 2008, 

97-119. Siehe außerdem G. DAVIES, ‘God’ in Old Testament Theology, in: A. LEMAIRE (Hg.), Congress Volume 

Leiden 2004, Leiden 2006 (VT.S. 109), 175-194. 
122

 So beispielsweise HILARIUS VON POITIERS, De trinitate I,5; bzw. AUGUSTIN, De trinitate VII, 5,10. Vgl. D.T. 

RUNIA, Philo of Alexandria and the Beginnings of Christian Thought, Studia Philonica Annual 7 (1995), 143-

160; DERS., Naming and Knowing. Themes in Philonic Theology with Special Reference to the De mutatione 

nominum, in: DERS., Exegesis and Philosophy. Studies on Philo of Alexandria, Aldershot 1990, 69-91; bzw. A.C. 

GELJON, Philo of Alexandria and Gregory of Nyssa on Moses at the Burning Bush, in: G.H. VAN KOOTEN (Hg.), 

The Revelation of the Name YHWH to Moses. Perspectives from Judaism, the Pagan Graeco-Roman World, and 

Early Christianity, Leiden 2006, 225-236. 
123

 So J.R. LUNDBOM, God's Use of the Idem Per Idem to Terminate Debate, HThR 71 (1978), 193-201. Zu Karl 

Barths Gleichung „Gott ist Gott“ (Unterricht in der christlichen Religion 1, GA II.17, Zürich 1985, 15, 138f., 147, 

164) siehe E. BUSCH, Die Anfänge des Theologen Karl Barth in seinen Göttinger Jahren, Göttingen 1987, 23-30. 
124

 Vgl. Jürgen Roloff, Die Offenbarung des Johannes, ZBK.NT 18, Zürich 
2
1987, 32; bzw. Kornelis Heiko 

Miskotte, Das Geheimnis der Geschichte – der „totale Staat“ im Lichte der Offenbarung des Johannes (1944), 

Kamen 2011, 26f. 
125

 Vgl. CURTIUS, Europäische Literatur und Mittelalter, 486-490. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 25 09.02.2018 

Die biblische NAMENSlehre steht einer anonymen Metaphysik kategorial entgegen, wie dies 

Franz Rosenzweig emphatisch zur Sprache gebracht hat: „Name ist nicht, wie der Unglaube 

immer wieder in stolz-verstockter Leere wahrhaben möchte, Schall und Rauch, sondern Wort 

und Feuer. Den Namen gilt es zu nennen und zu bekennen: Ich glaub ihn.“
126

 

 
Die Welt ist geordnet. Es ist nichts mehr überall und nirgends, sondern es sind Richtlatten 

eingeschlagen; man weiß wo man steht und man weiß das Ziel. Statt des Überall des unnenn-

baren Gefühls das „den Fingerdrauf !“ des Namens. Und zwar des Namens, der nicht „Schall 

und Rauch“ ist. Nicht Schall und Rauch, sondern Wort und Feuer. Wo das Wort gehört wird, 

da ist es vorbei mit dem Schweigen, der Stille, der Stummheit, und auch dem Lärm, dem 

Schrei, dem Tierlaut. Und wo das Feuer brennt, da gibt es keine Kälte und kein Dunkel. Es 

gibt zwar noch all das, aber eben nur dort wo das Wort und das Feuer noch nicht hingedrungen 

ist; aber es sind ihnen ja keine Grenzen gesetzt; das Wort tönt fort durch die Zeit, von Mund 

zu Mund, und das Feuer breitet sich aus im Raum. Eben durch das Einbrechen des Namens in 

das Chaos des Unbenannten, das so und auch anders heißen kann (und das überhaupt „auch 

anders kann“), ist der Schauplatz und der Inhalt der Weltgeschichte entstanden. Weder Platon 

noch Aristoteles hat etwas davon gewußt. „Die ganze Erde“ und das „Ende der Tage“ fehlen 

in ihrem Wortschatz.
127

 

 

Weder im Alten noch im Neuen Testament werden schallflüchtige, arbiträre Namen von 

unsichtbaren, ewigen Ideen unterschieden. So lässt der HERR seinen Namen in Jerusalem bzw. 

im dortigen Tempel wohnen (1Kön 9,3; 11,37; vgl. Dtn 12,5.11),
128

 und Petrus hat im Namen 

Jesu Christi zu lehren, ist doch „kein andrer Namen und dem Himmel den Menschen gegeben, 

durch den wir sollen selig werden.“ (Apg 4,12) Es ist weder ein Wesen noch eine Idee, son-

dern der ganz bestimmte Name, auf den es ankommt.
129

 Der lebensentscheidende Name für 

Juden und Christen ist der zugesprochene NAME (vgl. Ex 33,19; 34,5), der von Menschen 

weder ausgesprochen werden darf noch durch andere Namen ersetzt werden kann. Wenn es 

um das ausgesprochene Verschweigen des NAMENS geht, steht dahinter keine mystische 

Apophasis oder eine kognitive Unaussprechlichkeit (ineffabilitas) im Hinblick auf das göttli-

che Wesen,
130

 als vielmehr das HERRliche Gebot, SEINEN Namen nicht zu verunehren.
131

 Was 

sich menschenmöglich anführen lässt, sind nur Antonomasien, die den NAMEN an-, aber nicht 

aussprechen.
132

 Die beiden hebräischen Antonomasien, die dabei besondere Beachtung ver-

dienen, sind ’älohîm und ’ădonāj. Dass der Abstraktplural ’älohîm mit der Bedeutung „Göt-

ter” oder „Gottheit” als eine Antonomasie für JHWH verwendet werden kann, ist nicht zuletzt 

im Buch des Propheten Jesaja zu vernehmen: 

 
So spricht HERR, der König Israels, 

und sein Erlöser, der HERR Zebaoth: 

                                                 
126

 Der Stern der Erlösung, Frankfurt a.M. 
4
1993, 209. Vgl. H. ASSEL, Name und Negativität. Der göttliche Name 

als selbstbezügliches Zeichen bei Franz Rosenzweig, in: I.U. DALFERTH/PH. STOELLGER (Hg.), Krisen der 

Subjektivität. Problemfelder eines strittigen Paradigmas, RPT 18, Tübingen 2005, 333-359; bzw. B.E. GALLI, 

Rosenzweig and the Name for God, Modern Judaism 14 (1994), 63-86. 
127

 Brief an Gertrud Oppenheim vom 30. Mai 1917, in: F. ROSENZWEIG, Briefe, hg. v. E. ROSENZWEIG, Berlin 

1935, 211. 
128

 Vgl. S.L. RICHTER, The Deuteronomistic History and the Name Theology. l
e
šakkēn š

e
mô šām in the Bible and 

the Ancient Near East, BZAW 318; Berlin 2002; DIES., The Place of the Name in Deuteronomy, VT 57 (2007), 

342-366; bzw. M. HUNDLEY, To Be or Not to Be: A Reexamination of Name Language in Deuteronomy and the 

Deuteronomistic History, VT 59 (2009), 533-555. 
129

 Für einen kulturgeschichtlichen Vergleich siehe K. RADNER, Die Macht des Namens. Altorientalische 

Strategien zur Selbsterhaltung, Wiesbaden 2005, 271-278. 
130

 Vgl. TH.G. WEINANDY, Ineffability of God, NCE
2
 7 (2003), 445-446. 

131
 Vgl. Lev 24,16 LXX; PHILO, De vita Mosis II,23,114; FLAVIUS JOSEPHUS, Antiquitates Judaicae II,276. 

132
 Vgl. G. SCHOLEM, Der Name Gottes und die Sprachtheorie der Kabbala, in: DERS., Judaica 3. Studien zur 

jüdischen Mystik, Frankfurt a.M. 1973, 7-70, 15; bzw. F. ROSENZWEIG, Brief an Martin Goldner, Nachum 

Glatzer u.a., Ende November 1924, in: DERS., Briefe, hg. v. E. ROSENZWEIG, Berlin 1935, 518-521. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 26 09.02.2018 

Ich bin der Erste und ich bin der Letzte, 

und außer mir ist kein Gott (’älohîm). 

(Jes 44,6; vgl. Dtn 4,35) 

 

Da SEINEN eigenen Worten zufolge andere Götter keine eigene Realität neben IHM haben, ist 

ER allein als „Gottheit” anzuerkennen – JHWH ’älohîm bzw. ’el ’älohîm JHWH (Ps 50,1; Jos 

22,22). Die paradigmatische Geschichte zu diesem Bekenntnis ist die von Elija initiierte 

Opferprobe auf dem Karmel, wo der Anrufung Baals durch seine 450 Propheten eine Opfer-

annahme versagt bleibt. Nachdem Elijas Anrufung des HERRN durch DESSEN Feuer mit 

Brandopferverzehr beantwortet wird, hat das ganze Volk zu bekennen: „HERR, er ist der Gott, 

HERR, er ist der Gott (JHWH hu ha’älohîm, JHWH hu ha’älohîm)!“ (1Kön 18,39). 

 

Die zweite prominente Antonomasie bezüglich des NAMENS ist ’ădônāj, buchstäblich über-

setzt „[mein] Herr” bzw. „meine Herren“ (ähnlich wie „Mylord“ bzw. „Monseigneur“). Sie 

entstammt der Gebetsanrede und spricht die eigene Anerkennung einer exklusiven Herrschaft 

JHWHs aus.
133

 Sie wird mit der engen Apposition ’ădônāj JHWH („[mein] Herr HERR“) ein-

geführt, so beispielsweise im Buch des Propheten Amos (1,8; 3,7.8.11.13; 4,2.5; 5,3; 

7,1.2.4.5.6; 8,1.3.9.11; 9,8). Franz Rosenzweig hat zu Recht darauf hingewiesen, dass ’ădônāj 

einen vokativen Unterton hat, durch welchen man „gewissermaßen mitten aus dem Satz für 

einen Augenblick zum Himmel“ aufblickt.
134

 Als es im spätantiken Judentum Gewohnheit 

wurde, eine Aussprache des NAMENS zu vermeiden, wurde ’ădônāj zur permanenten Anto-

nomasie.
135

 Die Masoreten setzten daher die Vokale von ’ădônāj (a-o-a) zum Tetragramm, 

um den Leser daran zu erinnern, dass er an Stelle der Konsonantenfolge JHWH das 

Wort ’ădônāj zur Aussprache bringen sollte (Q
e
re perpetuum). 

 

Im Psalm 86 wird die Zuordnung von NAME und Antonomasien paradigmatisch vorgestellt: 

Der in der eigenen Bedrängnis Angerufene wird zuallererst bei seinem ureigenen Namen 

genannt: „Neige, JHWH, dein Ohr, erhöre mich, denn ich bin elend und arm.“ (v 1) Wo der 

Betende seine Anrufung fortsetzt (vv 3-5), tritt im hebräischen Text an Stelle des NAMENS die 

Antonomasie ’ădônāj (Ketib). In den Versen 8 bis 10 wird die Einführung der zweiten Anto-

nomasie ’älohîm vorbereitet, so wenn es zunächst in Vers 8 heißt: „Keiner ist dir gleich unter 

den Göttern (’älohîm), Herr (’ădônāj), und nichts gleicht deinen Werken.“(v 8) Bestärkt wird 

diese Aussage mit der Ansage einer zukünftigen Alleinverehrung des NAMENS unter den Völ-

kern (v 9). Der Gattungsname ’älohîm wird schließlich in Vers 10 als Prädikatsnomen dem 

NAMEN exklusiv zugesprochen: „Denn du bist groß und tust Wunder, du allein bist Gott 

(’älohîm).“ Wenn nun in Vers 14 „Gott (’älohîm)“ als Subjekt angeführt wird, ist zuvor 

klargestellt worden, dass dieser Gattungsname eben nicht als Eigenname, sondern nur als 

Antonomasie fungiert. Der Beter jedenfalls weiß sich mit seinem Leben nicht etwa auf den 

Gattungsnamen „Gott“, sondern allein auf den NAMEN auszurichten: 

 
Weise mir, JHWH, deinen Weg, dass ich in deiner Wahrheit gehe, 

richte mein Herz darauf, deinen Namen zu fürchten. 

Ich will dich preisen, Herr (’ădônāj), mein Gott (’älohāj), von ganzem Herzen 

und ewig deinen Namen ehren. 

(vv 11-12 ZÜRCHER) 

 

                                                 
133

 Vgl. M. RÖSEL, The Reading and Translation of the Divine Name in the Masoretic Tradition and the Greek 

Pentateuch, JSOT 31 (2007), 411-428; DERS., Names of God, EncDSS 2 (2000), 600-602; bzw. DERS., Adonaj – 

warum Gott „Herr“ genannt wird, FAT 29, Tübingen 2000. 
134

 F. ROSENZWEIG, »Der Ewige«. Mendelsohn und der Gottesname, in: M. BUBER/F. ROSENZWEIG, Die Schrift 

und ihre Verdeutschung, Berlin 1936, 184-210, 197. Vgl. E. ROSENSTOCK-HUESSY, Der Atem des Geistes, NA, 

Moers o.J. (1991), 60. 
135

 Vgl. C. THOMA, Gott III. Judentum, TRE 13 (1984), 626-645, 628-635. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 27 09.02.2018 

Schließlich sei noch eine dritte Antonomasie herausgestellt, die im Neuen Testament von 

Jesus selbst zur Sprache gebracht worden ist, ’abbā ho patēr (Mk 14,36; vgl. Röm 8,15; Gal 

4,6). „Der/mein/euer/unser Vater (im Himmel)“ – der determinierte Vatername in den synop-

tischen Evangelien, im Corpus Paulinum und insbesondere im Corpus Johanneum ist eben-

falls kein Gottesname, sondern eine eingängige Antonomasie für den NAMEN, der die im 

Pascha-Mysterium Jesu Christi eröffnete Beziehung und Zuwendung des HERRN zu uns 

Menschen zur Sprache bringt.
136

 

 

 

Metaphysischer Synkretismus 
 

Als das Alte Testament aus dem Hebräischen in das Griechische übersetzt wurde, unterblieb 

die Transliteration des NAMENS. Maßgeblichen Grund hierfür war die NAMENSverschwiegen-

heit im nachexilischen Judentum. Da seit der Perserzeit der NAME weitgehend aphonetisch 

tradiert wurde, konnte auch keine Umschrift des NAMENS ins Griechische vorgenommen 

werden. Wo in jüdischen Versionen der griechischen Bibel (Aquila bzw. Symmachus) sowie 

in einigen wenigen Manuskripten der Septuaginta explizit der Name angeführt wurde, 

geschah dies graphisch entweder in Gestalt des althebräischen Tetragramms oder aber als 

griechische Buchstabenfolge ΠΙΠΙ.
137

 Erst nachdem der hebräische Konsonantentext der 

Bibel von den Masoreten Mitte des 10. Jahrhunderts einheitlich vokalisiert worden ist, 

nahmen sich christliche Gelehrte des NAMENS an, so zuerst der Dominikanermönch 

Raymundus Martinus mit seinem Werk Pugio Fidei adversus Mauros et Judaeos 

(„Glaubensdolch gegen Mauren und Juden“, um 1270).
138

 In Unkenntnis des Q
e
re perpetuum 

wurde freilich die Vokalfolge von ’ădônāj (a-o-a) mit dem konsonatischen Tetragramm 

JHWH zusammengesprochen, woraus bekanntlich der Barbarismus „Iehovah“ entstand.
139

 

 

Was im Griechischen zur Sprache gebracht werden konnte, war weder eine Transliteration 

noch eine Übersetzung des NAMENS. Schließlich fehlte dem NAMEN wie jedem anderen 

Eigennamen auch ein fremdsprachiges Synonym. Da Eigennamen die besondere Geschichte 

deren Träger beinhalten, können sie eben nicht durch einen anderen Namen adäquat wieder-

gegeben werden.
140

 Andernfalls wären zwei verschiedene Lebensgeschichten miteinander 

                                                 
136

 Vgl. O. HOFIUS/A. DENECKE, Vater, TBLNT (NA 1997), 1720-1730; O. MICHEL, patēr, EWNT 3 (1983), 

125-135; bzw CH. ZIMMERMANN, Die Namen des Vaters. Studien zu ausgewählten neutestamentlichen 

Gottesbezeichnungen vor ihrem frühjüdischen und paganen Sprachhorizont, AGJU 69, Leiden-Boston 2007, 41-

166. 
137

 M. RÖSEL, Die Übersetzbarkeit des Gottesnamens, 90. Vgl. Origenes zu Ps 2,1ff, Migne PG 12,1104; bzw. 

HIERONYMUS ad Marcellam, Ep. 25,3 (CSEL 54,219,13-17): „Νonum (sc. nomen) tetragrammum, quod 

ἀνεκφώvητον, id est ineffabile, putaverunt et his litteris scribitur: iod, he, vau, he, quod quidam non intellegentes 

propter elementorum similitudinem, cum in Graecis libris reppererint, ΠΙΠΙ legere consueverunt“. Vgl. außer-

dem W. KINZIG, Eigenart und Aussprache des Tetragramms bei den Kirchenvätern, in: H. ASSEL/H.-CH. ASKANI 

(Hg.), Sprachgewinn. Festschrift für Günter Bader, Arbeiten zur historischen und systematischen Theologie 11 

Berlin 2008, 202-233; DERS., Tetragramm und Trinität. Trägt der Gott der Kirchenväter einen Namen?, 

Religionen unterwegs 21, Nr. 1, Februar 2015. 
138

 Pugio Fidei adversus Mauros et Iudaeos, hg. v.  J.B. CARPZOV, Leipzig 1687. Im Übrigen versteht Raimund 

das Tetragramm als Essenz und Ausdruck der Trinität (S. 685-689). 
139

 Zur Rezeption des NAMENS im Christentum siehe R.J. WILKINSON, Tetragrammaton. Western Christians and 

the Hebrew Name of God. From the Beginnings to the Seventeenth Century, Leiden u.a. 2015. Als Versuch, das 

Tetragramm neu zur Sprache zu bringen, siehe G. GERTOUX, The Name of God Y.EH.OW.AH Which Is 

Pronounced as It Is Written, Lanham, MD 2002 (im französischen Original Un historique du nom divin. Un Nom 

Encens, Paris 1999); vgl. http://www.lifespurpose.net/divinename/NameofGod1.htm. 
140

 Vgl. J. EBACH, Die Unübersetzbarkeit des Gottesnamens, in: CH. GERBER/B. JOSWIG/S. PETERSEN (Hg.), Gott 

heißt nicht nur Vater. Zur Rede über Gott in den Übersetzungen der „Bibel in gerechter Sprache“, BTSP 32, 

Göttingen 2008, 13-36; bzw. R.P. CARROLL, Between Lying and Blasphemy or On Translating a Four-Letter 

Word in the Hebrew Bible: Critical Reflections on Bible Translation, in: A. BRENNER/J.W. VAN HENTEN (Hg.), 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 28 09.02.2018 

vermischt, was eine multiple Persönlichkeit kreierte, deren Identität nicht länger ansprechbar 

ist. Man mag in einer paganen Umwelt Götternamen funktionalisieren und sie damit für 

übersetzbar halten, so wie dies in der Gebetsantwort der „Himmelskönigin“ in den Metamor-

phosen (Der goldene Esel) des Apuleius von Madaura zur Sprache kommt.
141

 Wo jedoch das 

NAMENSzeugnis an die Besonderheit des biblischen Kanons gebunden ist, lässt sich der NAME 

durch keinen fremdsprachigen Eigenname wiedergeben. Mit Miskotte gesprochen: „JHWH ist 

ein unübersetzbarer Name und ein unbegreiflicher Begriff.“
142

 Was kanongemäß übersetzt 

werden kann, sind allein geschichtenneutrale Gattungsnamen. Folgerichtig wurden in der 

Septuaginta als der paradigmatischen Bibelübersetzung ’ădonāj als Kyrios und ’älohîm als 

HoTheós wiedergegeben.
143

 

 

Es ist gerade die Übersetzung von ’älohîm als HoTheós gewesen, die für die europäische 

Kultur die Grundlage für einen folgenschweren Synkretismus gelegt hat: Im Unterschied zu 

anderen Kulturen, in denen der Gattungsname „Gott” – so überhaupt ein Synonym dafür 

vorhanden ist – „polytheistisch“ und damit geschichtenneutral ist, war im Griechischen 

HoTheós bereits in einen metaphysischen Kontext eingewoben und damit monotheistisch 

vorgedacht worden.
144

 Der solchermaßen durchdachte Gottesbegriff wurde dabei als das 

Ursprungsprinzip (archē) allen Seins bzw. als „erster unbewegter Beweger” in einem kosmo-

logischen Sinne verstanden.
145

 Es waren jüdisch-hellenistische Philosophen ab dem zweiten 

vorchristlichen Jahrhundert wie Aristobulos
146

 und später Philo, die die Identität des Gottes 

                                                                                                                                                         
Bible Translation on the Threshold of the Twenty-First Century. Authority, Reception, Culture and Religion. 

Sheffield 2002, 53-64. 
141

 Metamorphosen XI, 5,1-3. Zur Übersetzbarkeit von Götternamen in der Antike siehe J. ASSMANN, Translating 

Gods. Religion as a Factor of Cultural (Un)Translatability, in: H. DE VRIES (Hg.), Religion. Beyond a Concept, 

New York 2008, 139-149.861-864; bzw. M.S. SMITH, God in Translation. Deities in Cross-cultural Discourse in 

the Biblical World, FAT 57, Tübingen 2008. 
142

 K.H. MISKOTTE, Wenn die Götter schweigen, 130. 
143

 Vgl. dazu M. RÖSEL, Die Übersetzbarkeit des Gottesnamens. Die Septuaginta und ihre Theologie, in: CHR. 

GERBER/B. JOSWIG/S. PETERSEN (Hg.), Gott heißt nicht nur Vater. Zur Rede über Gott in den Übersetzungen der 

„Bibel in gerechter Sprache“, BThS 32, 2008, 87-103; bzw. DERS., „Wer den Namen des Herrn nennt, soll 

gewiss getötet werden“ (Lev 24,16 LXX). Der Gottesname in Qumran und in der Septuaginta (LXX), BiKi 65 

(2010), 70-76. 
144

 So schon der Vorsokratiker Xenophanes (DK 21 B 23-26). Vgl. J. HALFWASSEN, Der Gott des Xenophanes. 

Überlegungen über Ursprung und Struktur eines philosophischen Monotheismus, ARelG 10 (2008), 275-294; O. 

KAISER, Der eine Gott und die Götter der Welt, in: DERS., Zwischen Athen und Jerusalem. Studien zur 

griechischen und biblischen Theologie, ihrer Eigenart und ihrem Verhältnis, Berlin- New York 2003, 135-152; 

bzw. W. DRECHSLER/R. KATTEL, Mensch und Gott bei Xenophanes, in: M. WITTE (Hg.), Gott und Mensch im 

Dialog. Festschrift für Otto Kaiser zum 80. Geburtstag, Berlin 2004, 111-129. Siehe außerdem W. JAEGER, Die 

Theologie der frühen griechischen Denker, Stuttgart 1953, 50-68; bzw. L.P. GERSON, God and Greek Philosophy. 

Studies in the Early History of Natural Theology, London u.a. 1990; D. FREDE/A. LAKS (Hg.), Traditions of 

Theology. Studies in Hellenistic Theology: Its Background and Aftermath, PhAnt 89, Leiden u.a. 2002; P. 

ATHANASSIADI/M. FREDE (Hg.), Pagan Monotheism in Late Antiquity, Oxford u.a. 1999; M. WALLRAFF, Viele 

Metaphern – viele Götter? Beobachtungen zum Monotheismus der Spätantike, in: J. FREY/J. ROHLS/R. 

ZIMMERMANN (Hg.), Metaphorik und Christologie, Berlin 2003, 151-166; sowie S. MITCHELL/P. VAN NUFFELEN 

(Hg.), One God. Pagan Monotheism in the Roman Empire, Cambridge u.a. 2010. Differenziert M. EDWARDS, 

Pagan and Christian Monotheism in the Age of Constantine, in: S. SWAIN/M. EDWARDS (Hg.), Approaching Late 

Antiquity. The Transformation from Early to Late Empire, Oxford 2004, 211-234; bzw. J. Rüpke, Polytheismus 

und Monotheismus als Perspektiven auf die antike Religionsgeschichte, in: Ch. Schwöbel (Hg.), Gott – Götter – 

Götzen. XIV. Europäischer Kongress für Theologie (11.-15. September 2011 in Zürich), VWGTh 38, Leipzig 

2013, 56-68. Vgl. außerdem ST. MITCHELL, Ein Gott im Himmel. Zur Problematik des heidnischen 

Monotheismus in der Kaiserzeit und der Spätantike, in: C. BREYTENBACH/J. FREY (Hg.), Reflections on the Early 

Christian History of Religion – Erwägungen zur frühchristlichen Religionsgeschichte, AGJU 81, Leyden-Boston 

2013, 335-350. 
145

 Der Leittext dazu ist ARISTOTELES, Metaphysik XII,7 (1072b 7-30). Vgl. dazu O. HÖFFE, Aristoteles, 

München 
2
1999, 157-168. 

146
 Eus.praep. 13,12,3-4. Siehe C.R. HOLLADAY, Fragments from Hellenistic Jewish Authors, Bd. 3 Aristobulus, 

Atlanta 1995, 162-174. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 29 09.02.2018 

der Philosophen mit dem Gott Israels behaupteten. Was in solch einem Synkretismus schein-

bar zueinander findet, ist der theoretische Monotheismus der griechischen Metaphysik mit 

dem kanonisch-ethischen Alleinverehrungsanspruch des Sch
e
maʽ Jiśrāʼēl (Dtn 6,4-9).

147
 Da 

der hebräische Schriftenkanon keine zwischengöttlichen Interaktionen und damit auch keine 

Göttergeschichten kennt, scheint er für einen monotheistischen Gottesbegriff prädestiniert zu 

sein. Der Rekurs auf einen überlieferten Kanon verschaffte dem theoretischen Monotheismus 

ein eigenes Traditionsprinzip und damit auch einen revelatorischen Geltungsanspruch. Im 

Kontext der Septuaginta konnte sich jedenfalls ein theoretischer Monotheismus kultisch-

liturgisch und damit auch „synagogal“ zur Sprache bringen. 

 

Die interpretatio graeca
148

 des biblischen Kanons und insbesondere die Denkmächtigkeit 

eines philosophischen Gottesbegriffs haben jedoch dazu geführt, dass die biblische Kenn-

zeichnung HoTheós nicht länger als Antonomasie für den NAMEN gelesen wurde, sondern 

umgekehrt zur Leitidee wurde, auf die hin der NAME als vermeintlicher Gottesname bestimmt 

wurde. Der metaphysische Synkretismus führte also zur Entlehrung des NAMENS. So lässt 

Philo von Alexandria in seinem Leben des Moses diesen „Gott” die folgenden Worte zu Mose 

sprechen:  

 
Zuerst sage ihnen, dass ich der bin, der ist, damit sie den Unterschied zwischen dem was ist 

und was nicht ist lernen, und als weitere Lehre, dass überhaupt kein Name auf mich, dem alle 

Existenz gehört, angewandt werden kann
149

 

 

Nach Philo bedarf der Gott keines Namens; „allerdings – obwohl er ihn nicht braucht – hat er 

sich dennoch dazu herabgelassen, der Menschheit einen Namen von sich selbst zu geben, so 

dass die Menschen befähigt sind, in Gebet und Bitten Zuflucht zu ihm zu nehmen und sie 

damit nicht einer tröstlichen Hoffnung beraubt sind.”
150

 Unter diesen Umständen ist die 

Offenbarung des Namens ein pädagogisches Mittel, das den spirituellen Bedürfnissen der 

Menschen dient.
151

 Für Philo hängt jedenfalls die Erkenntnis des göttlichen Wesens nicht von 

einem Eigennamen ab: 

 
An einer anderen Stelle, als er (Mose) untersucht hatte, ob Er-der-ist irgendeinen Eigennamen 

hat, kam er zu der vollen Erkenntnis, dass Er keinen Eigennamen hat (Ex 6,3), und dass wel-

chen Namen auch man für Ihn benutzen wird, aus Gründen der Sprache gebraucht werden; 

denn es liegt nicht in seiner Natur, dass von ihm zu sprechen ist, sondern einfach zu sein. Das 

Zeugnis dazu ist auch durch die göttliche Antwort gegenüber Moses Frage geboten, ob Er 

einen Namen hat, „Ich bin Er-der-ist (Ex 3,14).” Dies geschah deswegen, damit – da in dem 

Gott keine Dinge sind, die Menschen begreifen können – der Mensch sein Wesen anerkennt.
152

 

 

Ähnlich statuiert Aristides in seiner Apologie: „Er [der Gott] hat keinen Namen; denn alles, 

was einen Namen hat, gehört mit zum Geschaffenen.“
153

 

 

                                                 
147

 Siehe A. MOENIKES, Schma Yiśrāel, NBL 3 (2001), 489-492. Siehe dazu F. ROSENZWEIG, Die Wissenschaft 

von Gott, in: DERS., Zweistromland. Kleinere Schriften zur Religion und Philosophie, hg. v. R. U. A. MAYER, 

Dordrecht u.a. 1984, 619-642. 
148

 Siehe J.G. GRIFFITHS, Interpretatio graeca, LÄ 3 (1980), 167-172. 
149

 De vita Mosis I,14,75. Vgl. Iust. 1 apol. 61,10f; bzw. Iust. 2 apol. 6. 
150

 De Abrahamo 51. 
151

 AUGUSTIN unterscheidet diesbezüglich in Sermo 7,7 zwischen zwei göttlichen Namen – dem nomen 

incommutabilitatis seu substantiae und dem nomen misericordiae. Das nomen incommutabilitatis bezieht sich 

auf Ex 3,14, das nomen misericordiae auf Ex 3,6. Vgl. außerdem DERS., Sermo 223/A, 5,21. 
152

 De somniis 1,230-231. Vgl. außerdem PHILO, De mutatione nominum 11-14; bzw. JOHANNES VON 

DAMASKUS, De fide orthodoxa I,9. Zur Gotteslehre Philos siehe R. WILLIAMSON, Jews in the Hellenistic World. 

Philo, Cambridge u.a. 1989, 28-102.121-125. 
153

 Aristides apol. I,1, zitiert nach Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, Bd. 12, München 1913, 26. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 30 09.02.2018 

Es war die Kombination aus platonischer Ideologie, aristotelischer Ontologie sowie stoischer 

Kosmologie, die auf Dauer den Primat des NAMENS in der Westkirche verdrängt und schließ-

lich zu einer anonymen Ontotheologie geführt hat.
154

 Unter dem bis in unsere Gegenwart 

andauernden Einfluss der griechischen Metaphysik ist die westliche Kultur auf das allge-

meinste und demzufolge zeitlose Wesen (bzw. Wissen) ausgerichtet, das durch solch abstra-

hierendes Denken zwangsläufig namenlos zu sein hat.
155

 Oder wie es Thomas von Aquin 

ausspricht: „Je weniger Begriffe bestimmt sind und je umfassender und absoluter sie sind, 

desto angemessener lassen sie sich von uns über ‚Gott‘ aussagen.”
156

 In letzter Konsequenz 

führt dies zu einer anonymen Tautologie, wie sie Abraham Calov statuiert hat „Nomen Dei est 

Deus ipse“
157

 oder aber zu einer apophatischen Paradoxie: „Der Name Gottes ist GOTT; aber 

GOTT ist kein Name.“
158

 Freilich widerspricht die Anonymität einer solchen Theologie dem 

biblischen Zeugnis vom NAMEN grundlegend. Eine analphabetische Ontotheologie ist nichts 

anderes als der menschliche Versuch, dem lebensumfassenden Anspruch des NAMENS zu ent-

kommen. Wie bereits gesagt, kennt die Bibel keine Ontologie, die die Unterscheidung zwi-

schen Namen und Wesen erlaubt: Sein oder Nichtsein, das ist hier nicht die Frage.
159

 Der 

Name bezieht sich also nicht auf ein namenloses Wesen, das denkerisch begriffen werden 

kann, sondern auf den „Namenlichen“, dessen man sich außerhalb seines Namens nicht 

gewärtig sein kann. Es ist der Eigenname, der jemanden für andere ansprechbar macht. 

 

Die Unbedingtheit des einen NAMENS wird nicht zuletzt im dritten Gebot des biblischen 

Dekalogs herausgestellt, wenn es heißt: „Du sollst den Namen des HERRN, deines Gottes, nicht 

missbrauchen; denn HERR wird den nicht ungestraft lassen, der seinen Namen miss-

braucht.“ (Ex 20,7; vgl. Lev 19,12; 24,16).
160

 Dem korrespondiert die erste Bitte des 

                                                 
154

 Vgl. dazu W. BEIERWALTES, Deus est esse – esse est Deus. Die ontotheologische Grundfrage als aristotelisch-

neuplatonische Denkstruktur, in: DERS., Platonismus und Idealismus, Frankfurt a.M. 
2
2004, 5-82; bzw. J.B. 

METZ, Gott und Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Moderne, StZ 217 (1999), 147-159. Der 

Begriff Ontotheologie geht auf IMMANUEL KANTS Kritik der reinen Vernunft (B 659f; vgl. außerdem DERS., 

Vorlesungen über die philosophische Religionslehre, hg. v. K.H.L. PÖLITZ, Leipzig 
2
1830, 36-95) zurück und 

wurde von MARTIN HEIDEGGER (Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik, in: DERS., Identität und 

Differenz, Pfullingen 1957, 35-73) wieder aufgegriffen. Luther hat darin Recht, wenn er in De captivitate 

Babylonica Dionysius Areopagita mit folgenden Worten diskreditiert: „Mir missfällt überhaupt, dass man jedem 

Dionysius, wer er auch immer gewesen sein mag, so viel Ehre erweist […] In der ‚Mystischen Theologie‘ aber, 

dem Buche, das gewisse, völlig ahnungslose Pseudo-Theologen so hochspielen, ist er sogar äußerst schädlich, 

mehr platonisierend als christlich, so dass ich wünsche, dass die Seelen der Gläubigen auch nicht die geringste 

Mühe auf dieses Buch verwenden. Christus lernst du dort so wenig, dass du ihn sogar verlierst, wenn du ihn 

schon kennst.“ (WA 6, 562,3f.8-11; deutsche Übersetzung nach M. LUTHER, Die reformatorischen 

Grundschriften in vier Bänden, Bd. 3: Die Gefangenschaft der Kirche, übers. H. BEINTKER, München 1983, 113). 

Vgl. P. ROREM, Martin Luther’s Christocentric Critique of Pseudo-Dionysian Spirituality, LuthQ 11 (1997), 291-

307. 
155

 Vgl. W. PANNENBERG, Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als dogmatisches Problem der 

frühchristlichen Theologie, in: DERS., Grundfragen systematischer Theologie. Gesammelte Aufsätze, Göttingen 

1967, 296-346. 
156

 Summa Theologiae I q 13 a 11 c. Ähnlich JOHANNES VON DAMASKUS, De fide orthodoxa I,9,13; bzw. Gregor 

von Nazianz, Orat. 38,7 (MPG 36, 317B) Vgl. G. Bader, Die Emergenz des Namens. Amnesie – Aphasie – 

Theologie, HUTh 51, Tübingen 2006, 56-61. 
157

 So in seiner Auslegung zur ersten Bitte des Vaterunsers in Biblia Novi Testamenti illustrata, Tom. I, Frankfurt 

a. Main 1676, S. 231. Das Zitat wird wie folgt fortgeführt: „Nomen Dei est Deus ipse, ut inter homines 

nominatur, h. e. agnoscitur et celebratur.“ Siehe außerdem N. HUNNIUS, Epitome credendorum oder Innhalt der 

gantzen christlichen Lehr (1625), Frankfurt-Leipzig 1702, 55: „Der erste Name ist GOTT. Dieser Name ist des 

wahren Gottes eigener Name“. Ähnlich W. ELERT, Der christliche Glaube, Berlin 
2
1941, 246. 

158
 P. FLORENSKIJ, Über den Namen Gottes, in: DERS., Denken und Sprache, hg. v. S. und F. MIERAU, Werke 3, 

Berlin 1993, 291-306, 301. 
159

 Nach 1Kor 1,28 überbietet die göttliche Erwählung die Seinsfrage. 
160

 Zum NAMENSmissbrauch in Kriegspredigten aus dem Ersten Weltkrieg siehe G. BRAKELMANN, Gott hat sich 

einen Namen gegeben: Jesus Christus, in: H. ALBERTZ (Hg.), Die Zehn Gebote. Eine Reihe mit Gedanken und 

Texten 3: Du sollst den Namen des Herrn, deines Gottes nicht mißbrauche …, Stuttgart 1986, 25-28. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 31 09.02.2018 

UnserVater, „geheiligt werde dein Name“ (Mt 6,9; vgl. Jes 29,23; bzw. Ez 36,20-23).
161

 In der 

Auslegung dieser Bitte ermahnt Martin Luther im Großen Katechismus: „Da ist nun die große 

Not, dafür wir am meisten sorgen sollen, dass der Name seine Ehre habe, heilig und hehr 

gehalten werde als unser höchster Schatz und Heiligtum, so wir haben, und dass wir als die 

frommen Kinder darum bitten, dass sein Name, der sonst im Himmel heilig ist, auch auf 

Erden bei uns und aller Welt heilig sei und bleibe.“
162

 Wenn es um den NAMEN geht, ist die 

Frage nicht, ob oder wie Menschen ein göttliches Wesen benennen können, sondern wie man 

sich zum NAMEN als Gabe zu verhalten hat, die nicht von ihrem Geber geschieden werden 

kann. Die Frage des NAMENS ist also keine epistemologische, sondern eine ethische: Wie 

kann man diesem Namen treu sein? So heißt es denn auch beim Propheten Micha: „Ein jedes 

Volk wandelt im Namen seines Gottes, aber wir wandeln im Namen des HERRN, unseres 

Gottes, immer und ewiglich!” (4,5) NAMENSheiligung bedingt NAMENStreue. In letzter Konse-

quenz kann menschliche NAMENSheiligung das eigene Blutzeugnis erfordern, wie das im 

Judentum mit dem martyrialen Kiddusch HaSchem angesprochen ist.
163

 

 

Kurt Marti hinterfragt in seinem Gedicht „der name“ die Epiphanie des NAMENSheiligung in 

poetischer Weise: 

 
vielleicht 

dass heisenberg 

wirklich die weltformel fand 

das wird sich noch weisen 

aber wann aber wann 

wird die heiligung  

jenes namens erscheinen 

der mehr ist 

als welten und formeln? 

 

vielleicht 

dass die Herren der Erde  

wirklich nicht nur das unrecht erstreben 

das wird sich noch weisen 

aber wann aber wann 

wird die heiligung 

jenes namens erscheinen 

der die erde verwandelt 

in eine sonne des rechts? 

 

                                                 
161

 Vgl. dazu ORIGENES, De oratione 24; K. BARTH, Das christliche Leben. Die Kirchliche Dogmatik IV/4, 

Fragmente aus dem Nachlass Vorlesungen 1959-1961, Zürich 1976, 254-282; U. Luz, Das Evangelium nach 

Matthäus (Mt 1-7), EKK I/1, Zürich u.a. 1985, 342ff; A. STEUDEL, Die Heiligung des Gottesnamens im 

Vaterunser. Erwägungen zum antik-jüdischen Hintergrund, in: L. DOERING/H.-G. WAUBKE,/F. WILK (Hg.), 

Judaistik und neutestamentliche Wissenschaft. Standorte – Grenzen – Beziehungen, Göttingen 2008, 242-256; M. 

JÄGER-BEUX, Das Verständnis der Heiligung des göttlichen Namens und des Reiches Gottes in der alten 

jüdischen Liturgie, Bern 2009. 
162

 BSLK 670,45-671,5. 
163

 Vgl. N. LAMM/H.H. BEN-SASSON, Kiddush Ha-Shem and Hillul Ha-Shem, EJ
2
 12 (2007), 139-145; K. 

KOHLER, Kiddush Ha-Shem and Hillul Ha-Shem, JE 7 (1904), 484f; H. MACCOBY, Sanctification of the Name, 

in: A.A. COHEN/P. MENDES-FLOHR (Hg.), Contemporary Jewish Religious Thought. Original Essays on Critical 

Concepts, Movements, and Beliefs, New York 1987, 849-854; H. BERGMANN, Die Heiligung des Namens 

(Kiddusch haschem), in: VEREIN JÜDISCHER HOCHSCHÜLER BAR KOCHBA IN PRAG (Hg.), Vom Judentum. Ein 

Sammelbuch, Leipzig 1914, 32-43 (wieder abgedruckt in: SCH. BEN-CHORIN/V. LENZEN (Hg.), Jüdische 

Theologie im 20. Jahrhundert. Ein Lesebuch, München-Zürich 1988, 161-171); V. LENZEN, Jüdisches Leben und 

Sterben im Namen Gottes. Studien über die Heiligung des göttlichen Namens (Kiddusch HaSchem), München-

Zürich 
2
2002; K.H. HOLTSCHNEIDER, Kiddusch ha-Schem: Heiligung des Namens. Starben die ermordeten Juden 

des Holocaust als Märtyrer?, Freiburger Rundbrief NF 13 (2006), 2-15. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 32 09.02.2018 

vielleicht 

dass die Christen 

wirklich das licht sind der welt 

das wird sich noch weisen 

aber wann aber wann 

wird die heiligung 

jenes namens erscheinen 

der finsternis sprengt 

mit explosionen des lichts?
164

 

 

 

Für uns Menschen heißt NAMENSheiligung NAMENSverschwiegenheit. Mittels Antonomasien 

wird der NAME angesprochen, aber nicht ausgesprochen. Mit gutem Grund findet sich in der 

römischen Instruktion Liturgiam Authenticam von 2001 folgende Bestimmung: „Nach der seit 

unvordenklicher Zeit überlieferten Tradition, die ja schon in der genannten Septuaginta-Über-

setzung sichtbar ist, soll der Name des allmächtigen Gottes – hebräisch das heilige Tetra-

gramm, lateinisch Dominus – in jeder Volkssprache durch ein Wort derselben Bedeutung 

wiedergegeben werden.“
165

 

 

 

Der Primat des NAMENS 

 

Wenn es um die Schriftgemäßheit der christlichen Lehre geht, ist im europäischen Kontext die 

kategoriale Unterscheidung zwischen Eigen- und Gattungsnamen unbedingt zu beachten. 

Beginnt man mit der Rede von „Gott”, so ist man bereits unrettbar im eigenen Gottdenken 

verloren. Dem Denken kann nichts heilig sein. Anonymes Gottdenken eines selbstbewussten 

„Ichs“ wiederholt in intellektueller Weise den Sündenfall, der unter dem falschen Verspre-

chen „ihr werdet sein wie Gottheit (’älohîm) und wissen, was gut und böse ist“ (Gen 3,5) steht. 

Was zukunftsverheißend ist, sind weder allgemein Gedachtes noch generalisiertes Geschehen, 

sondern Eigennamen, die jeweils eine besondere Geschichte tragen. Im Eigennamen geht das 

eigentliche Geschehen dem Wesentlichen vor. An Stelle des metaphysischen Diktums agere 

sequitur esse muss es heißen nomen comprehendit agere. Die Besonderheit des Namens 

widersteht der Allgemeinheit des Begriffs.
166

 Wo es ums Wesentliche geht, entfällt das 

Namentliche. Während Metaphysik und Naturwissenschaften auf Gattungsnamen basieren,
167

 

beruht die biblisch bezeugte „Heilige Geschichte“ (historia sacra)
168

 – wie andere 

Geschichten auch – auf Eigennamen. Ohne Eigennamen – in Ergänzung mit Personal-, 

                                                 
164

 K. MARTI, gedichte am rand, Teufen-Köln 1963 (wieder abgedruckt in: K.O. Conrady (Hg.), Das große 

deutsche Gedichtbuch, Kronberg/Taunus 1977, 956f). Zur Interpretation siehe U. HAHN, Zu Kurt Martis Gedicht 

„der name“, in: W. HINCK (Hg.), Gedichte und Interpretationen 6: Gegenwart 1, Stuttgart 1982, 209-214. 
165

 Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 154 (Bonn 2001), Nr. 41, S. 44. In einem Brief der Kongregation 

für den Gottesdienst und die Sakramentenordnung vom 29. Juni 2008, unterzeichnet von Kardinal Francis 

Arinze und Erzbischof Malcolm Ranjith, an die Bischofskonferenzen aller Welt wurden der Gebrauch des 

Tetragramms bzw. Ausspracheversuche wie „Jahwe“ oder „Jehovah“ innerhalb der Liturgie explizit untersagt. 
166

 Vgl. K.H. MISKOTTE, Der praktische Sinn von Gottes Einheit, in: DERS., Der Gott Israels und die Theologie. 

Ausgewählte Aufsätze, Neukirchen-Vluyn 1974, 19-43.36. Zu Miskotte siehe M. HAILER, Heiko Miskottes 

Israel-Theologie als theologisches Kaleidoskop, in: M. LEINER/M. TROWITZSCH (Hg.), Karl Barths Theologie als 

europäisches Ereignis, Göttingen 2008, 291-316. 
167

 Vgl. E. ROSENSTOCK-HUESSY, Die Sprache des Menschengeschlechts. Eine leibhaftige Grammatik in vier 

Teilen, Bd. 1, Heidelberg 1963, 194-204. Vgl. außerdem WILHELM WINDELBANDS Unterscheidung zwischen 

nomothetischem und idiographischem Wissen in: DERS., Geschichte und Naturwissenschaft (1894), Präludien. 

Aufsätze und Reden zur Einleitung in die Philosophie, Tübingen 
3
1907, 355-379. Werden in den 

Naturwissenschaften Eigennamen eingeführt, sind dabei keine weiteren Namen involviert. 

Naturwissenschaftliche Eigennamen lassen keine namentlichen Geschehenszusammenhänge zu. 
168

 Zur Unterscheidung von (Welt-)Geschichte und „Heiliger Geschichte“ vgl. S. KIERKEGAARD, Einübung im 

Christentum, Erster Teil, Einhalt I, in: DERS., Einübung im Christentum und anderes, München 1977, 62-74. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 33 09.02.2018 

Possessiv- und Demonstrativpronomen (Deiktika) – können einmalige Handlungen und 

Geschehnisse weder erinnert noch erzählt werden. Jedes Geschehen, das in seiner 

Einmaligkeit für uns Menschen von Bedeutung ist, hängt zumindest an einem Namen. Nur 

wem ein eigener Namen gilt, hat seine eigene Lebensgeschichte.
169

 Insofern ist Goethe Recht 

zu geben wenn er schreibt: 

 
Der Eigennamen eines Menschen ist nicht etwa wie ein Mantel, der bloß um ihn her hängt und 

an dem man allenfalls noch zupfen und zerren kann, sondern ein vollkommen passendes Kleid, 

ja wie die Haut selbst über und über angewachsen, an der man nicht schaben und nicht 

schinden darf, ohne ihn selbst zu verletzen.
170

 

 

Ernst Cassirer erkennt in dem genuinen Verhältnis von Name und Namensträger mythisches 

Denken: 

 
Das Wort und der Name [besitzen] keine bloße Darstellungsfunktion [...], sondern [...] in 

beiden [sind] der Gegenstand selbst und seine realen Kräfte enthalten. [...] Insbesondere ist es 

der Eigenname, der in dieser Weise [...] an die Eigenheit des Wesens geknüpft ist. […] dem 

ursprünglichen mythischen Denken ist der Name noch mehr als eine solche Haut: Er spricht 

das Innere, Wesentliche des Menschen aus und »ist« geradezu dieses Innere. Name und 

Persönlichkeit fließen hier in eins zusammen.
171

 

 

Was Cassirer übersieht ist, ist die zeitliche Bestimmung des Eigennamens. Im Eigennamen 

verdichtet und erhält sich besonderes Geschehen über die Zeit hinweg.
172

 

 

Was Namen besagen, wächst ihnen selbst zu, nämlich ihr Ruf.
173

 Im Unterschied zu Gattungs-

namen lassen sich Eigennamen gerade nicht auf vorgegebene Merkmale hin definieren, 

gewinnen sie doch mit der Zeit an Bedeutung. Nach all dem, was mit einem Namen gesche-

hen ist, ist dieser ein anderer geworden, der jedoch immer noch demselben gilt. So hat es 

Zelda Schneersohn Mishkovsky (1914-1984) in das folgende Gedicht „Jeder Mensch hat 

einen Namen (Lechol isch jesch schem)“ gefasst, das jedes Jahr im April in Israel am natio-

nalen Gedenktag an Shoa und Heldentum (Jom haScho’a) feierlich rezitiert wird: 

 
Jeder Mensch hat einen Namen 

den GOTT ihm gegeben 

den Vater und Mutter ihm gegeben. 

Jeder Mensch hat einen Namen, 

den seine Gestalt und sein Lächeln ihm geben. 

Jeder Mensch hat einen Namen,  

den das Gebirge ihm gibt 

und die Wände, in denen er lebt. 

Jeder Mensch hat einen Namen, 

den seine Sünde ihm gibt 

und die Sehnsucht, die sein Leben prägt. 

                                                 
169

 So auch K. ADLOFF, Name/Namengebung VI. Systematisch-theologisch, TRE 23 (1994), 761-764. Zur 

biblischen Namenslehre vgl. außerdem H. BIETENHARD, onoma, ThWNT 5 (1954), 242-283; bzw. O. GRETHER, 

Name und Wort Gottes im Alten Testament, BZAW 64, Berlin 1934. 
170

 Dichtung und Wahrheit II,10, Goethes Werke, Bd. 9, Hamburger Ausgabe, Hamburg 
6
1967, 407,20-25. 

171
 E. CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen 2, Darmstadt 

4
1964, 53-55. 

172
 Vgl. A.S. VAN DER WOUDE, šēm, THAT 2 (1976), 947-949; A.-M. BESNARD, Le Mystère du nom. Quiconque 

invoquera le nom du Seigneur sera sauvé. Joël 3,5, LeDiv 35, Paris 1962, 22ff. Ähnlich auch PH. STOELLGER, 

Die Gabe des Namens. Zur Gefahr der Namensgebung zwischen Gott und Mensch, in: CH. GERBER/B. JOSWIG/S. 

PETERSEN (Hg.), Gott heißt nicht nur Vater. Zur Rede über Gott in den Übersetzungen der „Bibel in gerechter 

Sprache“, BTSP 32, Göttingen 2008, 37-54, 39-42. 
173

 Vgl. A. RIEDL, Ruf, guter Ruf, LThK
3
 8 (1999), 1348; bzw. K. HÖRMANN, Ehre, in: DERS., Lexikon der 

christlichen Moral, Innsbruck 
2
1976, 304-309. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 34 09.02.2018 

Jeder Mensch hat einen Namen, 

den seine Feinde ihm geben 

und den seine Liebe ihm gibt. 

Jeder Mensch hat einen Namen, 

den seine Feste ihm geben 

den seine Arbeit ihm gibt. 

Jeder Mensch hat einen Namen 

vom Kreislauf des Jahres 

und von seiner Blindheit ihm beigelegt. 

Jeder Mensch hat einen Namen, 

den das Meer ihm gibt 

und schließlich auch der eigene Tod.
174

 

 

Im Namen ist derselbe mit der Zeit ein anderer – Veränderlichkeit in der Identität, dafür steht 

der jeweilige Namen in seiner Lebensdichte. Da Eigennamen weder a priori zu definieren 

noch analytisch zu erschließen sind, können sie nur erzählt werden. Ohne namhafte Beson-

derheit entschwinden Ereignisse entweder als Zufall in das Vergessen oder aber in die prinzi-

pielle Wiederholbarkeit eines naturgesetzlichen Kausalzusammenhanges. Allein dort, wo ein 

kontingentes Geschehen auf einen Namen als Kondensat eines Lebens gebracht wird, kann es 

erinnert werden. Namen sind weder Worthülsen noch Begriffe, sondern Anspruch und 

Bestimmung, die zu erhören sind.
175

 Mit Eugen Rosenstock-Huessy gesprochen: „Namen sind 

so heilig, weil sie für die Einheit oder den Zwiespalt von Worten und Taten im menschlichen 

Leben Zeugnis ablegen.“
176

 Mit sich selbst eins ist man nur in seinem eigenen Namen und 

nicht etwa im Selbstbewusstsein. Andreas Knapp, katholischer Ordensgeistlicher bei den 

kleinen Brüdern vom Evangelium, hat dem poetisch Nachhall in seinem Gedicht 

„Name“ verliehen: 

 
dein Name 

nicht Schall und Rauch 

sondern Klang und Bild 

ein gutes Omen 

unverwechselbarer Schriftzug 

Buchstaben des Lebens 

 

dein Name 

von der Liebe erfunden 

zärtlich geflüstert 

kein einsames Echo 

sondern Widerhall des Herzschlags 

Passwort zu dir 

 

dein Name 

Lebenslinie in SEINER Hand 

unvergänglicher eingraviert 

als in granitesten Grabstein 

                                                 
174

 Abgedruckt als Abendgebet für den Jom Kippur in: J. MAGONET/W. HOMOLKA (Hg.), Seder hat-tefillôt. Das 

jüdische Gebetbuch, Bd. 2. Gebete für die hohen Feiertage, Gütersloh 1997, 297. Vgl. dazu S. LAEMMLE. Zelda's 

L'chol Ish Yesh Shem, in: A Sourcebook for Everything Has a Name. Poems of Jewish Life Featuring the Poetry 

of Yehuda Amichai and Zelda, Compiled and Published by The Board of Rabbis of Southern California, Los 

Angeles 2009, 9-14. 
175

 Vgl. H.G. GADAMER, Über das Hören, in: DERS., Hermeneutische Entwürfe. Vorträge und Aufsätze, 

Tübingen 2000, 48-55.49. 
176

 Des Christen Zukunft oder Wir überholen die Moderne, München u.a. 1965, 25. Vgl. außerdem DERS., Der 

Atem des Geistes, NA, Moers o.J. (1991), 53-62. Für einen psychoanalytischen Zugang siehe P. WIDMER, Der 

Eigenname und seine Buchstaben. Psychoanalytische und andere Untersuchungen, Bielefeld 2010. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 35 09.02.2018 

Lieb-Kose-Name 

unaufhörlich
177

 

 

Worte und Taten, die nicht besonderen Namen zugesprochen und dann auch zugeschrieben 

worden sind, gehen unwiederbringlich in einer anonymen Vergangenheit verloren. Namenlo-

ses verwest mit der Zeit und hat daher keinen Anhalt in der Ewigkeit. Eigennamen bezeugen 

das eigene Leben; sie sind eminent ethisch und zugleich eschatologisch gehalten. So weiß 

Jesus Sirach deren Bedeutung herauszustellen: 

 
Alles, was aus dem Nichts kommt, kehrt ins Nichts zurück; 

so der Ruchlose aus dem Leeren zum Leeren. 

Nichtig ist der Mensch in seinem Leib, 

nur des Treuen Name wird nicht ausgerottet. 

Zittre um deinen Namen; denn er gibt dir Geleit, 

mehr als um tausend kostbare Schätze. 

Das Glück des Lebens dauert gezählte Tage, 

aber ein guter Name Tage ohne Zahl. 

Sir 41,10-13
178 

 

Kann es – hypothetisch gedacht – eine Welt ohne Eigennamen geben? Wovon könnte da alles 

die Rede sein? Mittels Gattungsnamen (bzw. generellen Termini) ließen sich dabei ohne wei-

teres generelle Aussagen treffen. Weiterhin könnten durch deiktische Ausdrücke sowie Kenn-

zeichnungen kontextuelle Identifikationen vorgenommen werden. Es ließe sich sogar eine 

ganze Geschichte ohne Inanspruchnahme von Eigennamen erzählen – ein Mensch irgendwo 

an einem Ort, der mit der Zeit im Zusammenleben mit anderen Menschen irgendetwas 

erlebt … Allerdings kollabiert die Identität des solchermaßen Benannten mit dem Ende der 

jeweiligen Erzählung. Anonyme Identifikationen via Kennzeichnungen oder Deiktika sind 

über den jeweiligen Kontext hinaus nicht kommunizierbar. Sie können allenfalls als anonyme 

literarische Charaktere bedacht werden.
179

 Ohne intertextuelle Eigennamen (die Texten zu 

entnehmen sind) können Geschehen über die jeweils erzählte Geschichte hinaus nicht 

miteinander verbunden und damit auch nicht in einen zeitlichen Ablauf gebracht werden.
180

 

Jede Form von Geschichtsschreibung wäre damit unmöglich. Insofern ist Franz Rosenzweig 

Recht zu geben, wenn er schreibt, dass „durch das Einbrechen des Namens in das Chaos des 

Unbenannten […] der Schauplatz und der Inhalt der Weltgeschichte entstanden“ sei.
181

 

                                                 
177

 A. KNAPP, Weiter als der Horizont. Gedichte über alles hinaus, Würzburg 2002, 25. 
178

 Übersetzung nach O. KAISER, Der Mensch als Geschöpf Gottes - Aspekte der Anthropologie Ben Siras, in: 

DERS., Zwischen Athen und Jerusalem, Berlin 2003, 225-243.242. Vgl. B.M. ZAPFF, Jesus Sirach 25-51, 

NEB.AT 39, Würzburg 2010, 289f; bzw. A. STOCK, Poetische Dogmatik. Christologie 1. Namen, Paderborn 

1995, 85-89. Weitere biblische Belege Sir 39,9-11; Jes 56,5; 2Sam 18,18; Pred 7,1; bzw. Spr 22,1. 
179

 Vgl. U. MARGOLIN, Character, in: D. HERMAN (Hg.), The Cambridge Companion to Narrative, Cambridge u.a. 

2007, 66-79; bzw. F. JANNIDIS, Figur und Person. Beitrag zu einer historischen Narratologie, Berlin 2004. 
180

 Vgl. F. DEBUS, Identitätsstiftende Funktion von Personennamen, in: N. JANICH/C. THIM-MABREY (Hg.), 

Sprachidentität. Identität durch Sprache, Tübingen 2003, 77-90; DERS., Namen in literarischen Werken. (Er-

)Findung – Form – Funktion, Stuttgart 2002; DERS., Funktion literarischer Namen, in: INSTITUT FÜR DEUTSCHE 

SPRACHE (Hg.), Sprachreport, Heft 1/2004, 1-9 bzw. B. STIEGLER, Die Aufgabe des Namens. Zur Funktion der 

Eigennamen in der Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts, München 1994. Anzumerken ist, dass in der 

literaturwissenschaftlichen Narratologie der erzählerischen Bedeutung von Eigennamen – wegen einer 

referentiellen Engführung – wenig Beachtung geschenkt wird. Als Ausnahme U. MARGOLIN, Naming and 

Believing. Practices of the Proper Name in Narrative Fiction, Narrative 10 (2002), 107-127, der allerdings die 

Kondensierung von Geschehen im Eigennamen unberücksichtigt lässt. Vgl. außerdem U. MARGOLIN, Naming in 

Narrative, in: D. HERMAN/M. JAHN/M.-L. RYAN (Hg.), Routledge Encyclopedia of Narrative Theory, Oxford u.a. 

2005, 335-338; bzw. D. LAMPING, Der Name in der Erzählung. Zur Poetik des Personennamens, Bonn 1983; 

P.W. NESSELROTH, Naming Names in Telling Tales, in: C.-A. MIHAILESCU/W. HAMARNEH (Hg.), Fiction 

Updated. Theories of Fictionality, Narratology, and Poetics, Toronto 1996, 133-143. 
181

 Brief an Gertrud Oppenheim vom 30. Mai 1917, in: DERS., Briefe, hg. v. E. ROSENZWEIG, Berlin 1935, 211. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 36 09.02.2018 

 

Wider die Anonymität spricht Ingeborg Bachmann eindrücklich von der „Strahlkraft des 

Namens“: 

 
Der Name allein genügt, um in der Welt zu sein und es gibt nichts Mysteriöseres als das 

Leuchten von Namen und unser Hängen an solchen Namen, und nicht einmal die Unkenntnis 

der Werke verhindert das triumphierende Vorhandensein von Lulu und Undine, von Emma 

Bovary und Anna Karenina, von Don Quichotte, Rastignac, dem Grünen Heinrich und Hans 

Castorp. Ja, der Umgang mit ihnen in Gesprächen oder in Gedanken ist uns so selbstverständ-

lich, so geheuer, dass wir nicht ein einziges Mal fragen, warum ihre Namen in der Welt sind, 

als wäre jemand mit ihnen besser getauft als wir mit unseren Namen, als hätte da eine Taufe 

stattgefunden, bei der zwar kein Weihwasser hat herhalten müssen und von der kein Schrift-

zug in einem Register spricht – als hätte da eine Namensgebung stattgefunden, die endgültiger 

und von einem Vorzug ist, an dem kein Lebender teilhat. Diese Namen sind eingebrannt in 

erdachte Wesen und vertreten sie zugleich, sie sind dauerhaft und so mit diesen Wesen ver-

bunden, dass, wenn wir sie ausborgen und Kinder so nennen, diese zeitlebens mit der Anspie-

lung herumgehen oder wie in einem Kostüm: der Name bleibt stärker an die erschaffene 

Gestalt gebunden als an den Lebenden.
182

 

 

Dem sekundiert Sibylle Lewitscharoff, wenn sie über Namen schreibt: 

 
Werden wir bei unserem Namen gerufen, kehrt unser im Vagen herumtreibendes Ich, das 

unablässig in Aufflug- und Unterwindungsgeschäften unterwegs ist, augenblicks zu uns 

zurück. Beim Namen gerufen, sind wir in der innersten Substanz berührt, die uns zusammen-

hält. […] Niemals war der Name Schall und Rauch, niemals nur ein leicht obenauf sitzendes 

Häubchen, zufällig und ephemer, immer war zwischen dem Namen und dem, der ihn trägt, 

eine innige Beziehung gestiftet. Im Namen wohnt eine Zwingkraft. Sie zwingt die Gestalt zu 

bleiben, und sie verbürgt, dass der windige, sich selbst immerzu entflatternde Mensch sich in 

seiner Gestalt wieder versammeln kann. Ist mehr als ein Name da, können die Namen in die 

Wechselrede eintreten und darin belebend wirken.
183

 

 

Gerät nun ein Name in Vergessenheit (vgl. Jer 11,19; Hos 2,19; Sach 13,2) oder wird er gar 

aus dem kollektiven Gedächtnis ausgerottet (damnatio memoriae – vgl. Dtn 29,19; Zef 1,4; Ps 

34,17),
184

 sind die ihm eigenen Geschehnisse gleichfalls vergessen. „Schwerer ist es, das 

Gedächtnis der Namenlosen zu ehren als das der Berühmten. Dem Gedächtnis der Namen-

losen ist die historische Konstruktion geweiht.“ Da mag dieses Apophthegma durch den 

berühmten Namen „Walter Benjamin“ autorisiert sein,
185

 und dennoch macht es keinen Sinn: 

Für Namenlose – und seien sie symbolisch in Gedenksteine gehauen – gibt es kein wirkliches 

Gedächtnis. Ohne Eigennamen sind wir unseres Gedächtnisses beraubt. Es ist allein das 

                                                 
182

 Der Umgang mit Namen (1960), in: I. BACHMANN, Werke, hg. v. CH. KOSCHEL, I. VON WEIDENBAUM und C. 

MÜNSTER, Bd. 4: Essays. Reden. Vermischte Schriften. Anhang. München 1978, 238-254.238f.  
183

 S. LEWITSCHAROFF, Vom Guten, Wahren und Schönen. Frankfurter und Zürcher Poetikvorlesungen, Berlin 

2012, 7-9. 
184

 Vgl. K. RADNER, Die Macht des Namens. Altorientalische Strategien zur Selbsterhaltung, Wiesbaden 2005, 

252-266; A. ZGOLL, „Einen Namen will ich mir machen!“ Die Sehnsucht nach Unsterblichkeit im Alten Orient 

Saeculum 54 (2003), 1-11; CH. GIZEWSKI/A. MLASOWSKY, Damnatio memoriae, DNP 3 (1997), 299f; bzw. M. 

RATHMANN, Damnatio memoriae. Vergessen oder doch erinnern?, in: S. SCHOLZ/G. SCHWEDLER/K.-M. 

SPRENGER (Hg.), Damnatio in memoria. Deformation und Gegenkonstruktionen in der Geschichte, Köln 2014, 

85-108. Zur zwangsweisen Auslöschung von Namen durch Eintätowierung einer Nummer in den 

nationalsozialistischen Vernichtungslagern siehe B. STIEGLER, Die Aufgabe des Namens. Zur Funktion der 

Eigennamen in der Literatur des 20. Jahrhunderts, München 1994, 341-349. Vgl. außerdem E. LÉVINAS, 

Namenlos, in: DERS., Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur, München 1988, 101-106. 
185

 W. BENJAMIN, Gesammelte Schriften I/3, Frankfurt a.M. 1974, 1241. BENJAMIN skizziert eine Namenslehre 

in seinem Aufsatz „Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen“ von 1916, in: DERS., 

Gesammelte Schriften II/1, Frankfurt a.M. 1977, 140-157. Siehe dazu G. BADER, Die Emergenz des Namens 

(HUT 51), Tübingen 2006, 237-244. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 37 09.02.2018 

Namensgedächtnis bzw. die Wirklichkeit eines Eigennamens, die ein einzigartiges Leben mit 

all seinen Erfahrungen und Handlungen zusammenfasst und ansprechbar macht.
186

 

 

John Stuart Mills Behauptung, dass Eigennamen nur denotativ, nicht aber konnotativ verwen-

det werden,
187

 ist grundlegend falsch. Wird ein Name an- oder aufgerufen, ist das Leben des 

Namensträgers gleichfalls gegenwärtig.
188

 „Der Nennung der Namen eignet Lebenskraft, denn 

das Unbekannte hat in dieser Welt kein Dasein.“
189

 Dies unterstreicht Franz Rosenzweig, 

wenn er im Hinblick auf den NAMEN schreibt: 

 
Mit dem Anruf des Eigennamens trat das Wort der Offenbarung in die wirkliche Wechselrede 

ein; im Eigennamen ist Bresche in die starre Mauer der Dinghaftigkeit gelegt. Was einen 

eigenen Namen hat, kann nicht mehr Ding, nicht mehr jedermanns Sache sein; er ist unfähig, 

restlos in die Gattung einzugehen, denn es gibt keine Gattung, der es zugehörte, es ist seine 

eigene Gattung. Es hat auch nicht mehr seinen Ort in der Welt, seinen Augenblick im 

Geschehen, sondern es trägt sein Hier und Jetzt mit sich herum; wo es ist, ist ein Mittelpunkt, 

und wo es den Mund öffnet, ist ein Anfang.
190

 

 

Wo ein offenbarter Name tatsächlich angerufen wird, vollzieht sich dessen unbedingte Aner-

kennung. Die Anrufung eines Eigennamens ist eben keine selbstbestimmte Benennung eines 

anderen durch einen Gattungsnamen (vgl. Gen 2,18-20). Benennungen durch Gattungsnamen 

definieren, ja bestimmen. Selbst dort wo die Uneigentlichkeit der eigenen Benennung im 

Nachhinein betont wird, bleibt das Benannte eigenmächtig umgrenzt. Anders verhält es sich 

bei der Anrufung eines Eigennamens, lässt sich diese doch auf die unbestimmbare Wirklich-

keit des anderen – seine eigene Geschichte und Zukunft – ein. So hat es auch der niederlän-

dische Theologe und Poet Huub Oosterhuis in seiner Einführung in das Beten herausgestellt: 

 

                                                 
186

 Ähnlich schon BASILIUS VON CÄSAREA, Contra Eunomium II,4,1-26. Vgl. P. KALLIGAS, Basil of Caesarea on 

the Semantics of Proper Names, in: K. IERODIAKONOU (Hg.), Byzantine Philosophy and its Ancient Sources, 

New York u.a. 2002, 31-48. 
187

 Von Namen (A System of Logic, London 1843, Buch I, Kap. 2, §§ 1-5), abgedruckt in: U. WOLF, 

Eigennamen. Dokumentation einer Kontroverse, Frankfurt a.M. 1985, 43-62, 53. Ähnlich J.R. SEARLE: “They 

[proper names] function not as descriptions, but as pegs on which to hang descriptions.” (Speech Acts. An Essay 

in the Philosophy of Language, Cambridge u.a. 1969, 172). 
188

 Die Schwierigkeit der analytischen Philosophie, Referenz und Bedeutung von Eigennamen zu bestimmen [vgl. 

dazu U. WOLF (Hg.), Eigennamen. Dokumentation einer Kontroverse, Frankfurt a.M. 1985] ist nicht zuletzt 

dadurch bedingt, dass dabei sowohl der kommunikative als auch der anamnetische Aspekt ausgeblendet bleiben. 

Da Eigennamen zeitgebundene Handlungen und Ereignisse kondensieren und damit auch ansprechbar machen, 

haben sie gewissermaßen ein „Eigenleben“. Somit kann deren Bedeutung und Verwendung eben nicht analytisch 

bestimmt, sondern allein narrativ entfaltet werden. Vgl. I. KAPLOW, Analytik und Ethik der Namen, Würzburg 

2002. 
189

 So zu Recht V. LENZEN, Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes. Studien über die Heiligung des 

göttlichen Namens (Kiddusch HaSchem), München-Zürich 
2
2002, 32. Zur Energetik von Namen siehe S. 

BULGAKOW, Filosofia Imeni, Paris 1953 (ins Französische übers. v. C. ANDRONIKOF unter dem Titel: 

Philosophie du verbe et du nom, Lausanne 1991); sowie P.A. FLORENSKIJ, Namen (1926), übers. v. F. MIERAU, 

Werke in zehn Lieferungen, 4. Lieferung, Berlin 1994; DERS., Namensverehrung als philosophische 

Voraussetzung (1922) bzw. Über den Namen Gottes (1921), in: DERS., Denken und Sprache, übers. v. F. 

MIERAU, Werke in zehn Lieferungen, 3. Lieferung, Berlin 1993, 237-290. Vgl. dazu T. PETZER, Pavel und 

Aleksej, Narren um Christi willen. Zur psychophysischen Wirksamkeit von Namen bei Pavel A. Florenskij, in: 

DIES./S. SASSE/S. ZANETTI/F. THUN-HOHENSTEIN (Hg.), Namen. Benennung – Verehrung – Wirkung. Positionen 

in der europäischen Moderne, Berlin 2009, 121-141; J. SCHELHAS, Schöpfung und Neuschöpfung im 

theologischen Werk Pavel A. Florenskijs (1882-1937), Münster 2003; 299-302; bzw. R. SLENCZKA, Die 

Göttlichkeit des Namens und die Rechtfertigung des Sünders. Erwägungen zum dogmatischen Problem des 

Athosstreits von 1910 bis 1913, in: P. HAUPTMANN (Hg.), Unser ganzes Leben Christus unserm Gott 

überantworten. Studien zur ostkirchlichen Spiritualität, FS FAIRY V. LILIENFELD, Göttingen 1982, 417-433. 
190

 Der Stern der Erlösung, Frankfurt a.M. 
4
1993, 208. Zur Rosenzweigschen Namenstheologie siehe N. 

SCHMAHL, Das Tetragramm als Sprachfigur: Ein Kommentar zu Franz Rosenzweigs letztem Aufsatz, HUTh 55, 

Tübingen 2009. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 38 09.02.2018 

Ein Name ist nicht einfach ein Wort. Der Name eines Menschen ist geschichtsbeladen: Ereig-

nisse und Erfahrungen, Freud und Leid und Missverständnis klingen darin mit. Wenn ich die 

Namen meiner Freunde ausspreche, entsinne ich mich, wie ich zu ihnen stehe, was uns bindet. 

Unsere ganze Verbundenheit – das ist für mich die Tiefe und Höhe ihrer Namen. Manchmal 

sagt man von einem Verstorbenen: Wenn ich seinen Namen nenne, so ist er ganz da.
191

 

 

Im NAMEN ist ER ganz da und lässt sich beanspruchen. „Um deines Namens willen“ – mit 

dieser Wendung wird JHWH in seiner Handlungstreue herausgefordert, als stünde SEIN Name 

vor Menschen auf dem Spiel: „Du aber, JHWH, mein Herr, handle an mir um deines Namens 

willen, denn gut ist deine Gnade, errette mich.“(Ps 109,21)
192

 Ist „Gott“ als Begriff bzw. Idee 

eine Einladung – zumindest für Europäer – sich mit eigenem Denken und Vorstellen in 

Lebensabstraktionen zu verlieren, so lässt der NAME solch intellektuelle Eigenmächtigkeit 

gerade nicht zu. ER schafft vielmehr eine ethische Beziehung, bei der Menschen in SEIN 

Leben hineingenommen sind. Schließlich heißt es: „Die Furcht des HERRN ist der Anfang der 

Erkenntnis.“ (Spr 1,7) Unter diesen Umständen gewinnt das „Heil unseres Gottes“ (Jes 52,10) 

einen neuen Klang: In der Westkirche ist Heil traditionell in zweifacher Weise verstanden 

worden, entweder als intellektuelle „Vision Gottes“
193

 oder aber in transaktionaler Form als 

ein göttliches Gnadengeschenk, das angeeignet und damit im eigenen Leben wirklich wird. 

Freilich wird bei beiden Wegen das Heil NAMENSunabhängig und damit anonym gedacht, im 

Gegensatz zum biblisches Zeugnis, wo der Apostel Petrus den Oberen und Ältesten und 

Schriftgelehrten in Jerusalem kundtut: 

 
Im Namen Jesu Christi von Nazareth, den ihr gekreuzigt habt, den der Gott von den Toten 

auferweckt hat; durch ihn steht dieser hier gesund vor euch. Das ist der Stein, von euch 

Bauleuten verworfen, der zum Eckstein geworden ist. Und in keinem andern ist das Heil, auch 

ist kein andrer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, durch den wir sollen selig 

werden. (Apg 4,10-12) 

 

Es ist der Name Jesus (J
e
hōschūaʿ, „HERR ist Rettung“), der für SEINE Gemeinschafts- bzw. 

Bundestreue steht.
194

 Das Heil, um das es geht, ist weder ein göttliches Gnadengeschenk, das 

man für sich selbst aneignen kann, noch ein intellektuelles Gottesverständnis, sondern das 

NAMENSbezogene Leben in Jesus Christus, wie es in Taufe und Abendmahl sakramental 

vollzogen wird.
195

 Insofern lässt sich mit Huub Oosterhuis folgende Postcommunio beten: 

 
Dein Name hat unter uns 

Geschichte gemacht. 

Wir dürfen wissen, wer du bist, 

wir durften Jesus, deinen Sohn, empfangen. 

Wir bitten dich, 

dass dieser Name uns begleite, 

dass dein Wort durchdringe 

in unser Dasein, 

dass dein Sohn wachse in unserer Mitte: 

ein Mensch des Friedens 

bis in Ewigkeit.
196 

                                                 
191

 H. OOSTERHUIS, Ganz nah ist Dein Wort. Gebete, aus dem Niederländischen übertragen von P. PAWLOWSKY, 

Wien-Freiburg-Basel 
10

1972, 1+2. 
192

 Vgl. F.-L. Hossfeld/E. Zenger, Psalmen 101-150, HThKAT, Freiburg u.a. 2008, 189f. Siehe außerdem Ps 

25,11; 31,4; 79,9; bzw. 143,11. 
193

 So beispielsweise THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae I-II, q 3 a 4. 
194

 Vgl. Johann Sebastian Bachs Neujahrskantate zum Fest der Namensgebung Jesu „Gott, wie dein Name, so ist 

auch dein Ruhm“ (BWV 171) von 1729, die auf Psalm 48,11 Bezug nimmt.  
195

 Ähnlich K. BARTH, KD IV/4, Zürich 1967, 100-104.  
196

 Ganz nah ist Dein Wort, a.a.O., 61. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 39 09.02.2018 

 

Das lebensentscheidende Heilsgeschehen ist im NAMEN gleichermaßen eingeschlossen, so 

dass es nicht ein göttliches Wesen, sondern der Wort-haltige NAME ist, der Glauben und 

Vertrauen wirkt. Mit Luther gesprochen: „Das Herz und der Name des HERRN hängen anein-

ander durch den Glauben. Der Glaube aber [kommt] durch das Wort Christi, in welchem der 

Name des HERRN verkündigt wird.“
197

 Einem Wesen, und sei es ein göttliches, ist hingegen 

nicht wirklich zu glauben. Von daher kann man nicht wirklich von einem Glauben an 

„Gott“ sprechen. „Gott“ lässt sich nicht beanspruchen.  

 

Wird „Gott“ als Aussagesubjekt zur Sprache gebracht, handelt es sich eben um einen Gat-

tungsname, dessen semantische Extension vernünftig (dianoetisch) gedacht und damit auch a 

priori mittels wesentlicher Eigenschaften definiert werden kann. Darin unterscheidet sich 

„Gott“ nicht von „Mensch“.
198

 Was einen Menschen als Menschen ausmacht, kann ebenfalls 

denkerisch erfasst werden. Dennoch kann man kaum von einem Glauben an Menschsein im 

Allgemeinen sprechen – es sei denn man erliegt einer idealistischen Vertrauensseligkeit 

namens „Humanismus“. Menschliches Vertrauen gilt immer ganz bestimmten Personen, mit 

denen man über eine gemeinsame Geschichte verbunden ist, und nicht etwa deren Menschheit 

(humanitas). Wird über das Menschsein räsoniert, kommen allgemeine Eigenschaften qua 

Gattungsnamen ins Spiel. Die Anthropologie mag Grundlegendes über biologische und kultu-

relle Bedingungen und Möglichkeiten von Menschen aussagen. Dennoch wird damit keine 

zwischenmenschliche Beziehung eröffnet. Vielmehr muss man an dem einmaligen Leben des 

anderen Anteil nehmen. Das Signifikante ist eben nicht das Wesen, sondern die jeweilige 

Lebensgeschichte. Glaube und Vertrauen erwachsen aus den besonderen tugendhaften Taten 

und Worten, die in Eigennamen und nicht etwa in Gattungsnamen zusammengefasst sind. 

Von daher gilt Hermann Friedrich Kohlbrügges Diktum: „Nenne mir den Namen meines 

Gottes und du hast mir das ganze Evangelium gepredigt.“
199

 Wer den Namen des HERRN 

kennt, verfügt „über Himmel, Erde und Abgründe.“
200

 Ohne Namen hingegen kann nur ein 

allgemeines Werden angesagt werden, das schlussendlich hoffnungslos bleiben muss: Men-

schen werden sterben. Ein anonymes „alles wird gut“ ist schicksalsvermessenes Wunschden-

ken. 

 

Akademische Theologie mit ihrer „Arbeit am Gottesbegriff“
201

 tut sich mit dem Literalsinn 

der Heiligen Schrift unsäglich schwer. Mit Hans Ehrenberg gesprochen: „Jede Lehre vom 

Gottesbegriff entwurzelt die christliche Lehre, lässt also die Wurzel des Stammes, Israel, 

absterben und gibt dem Stamm eine künstliche Wurzel in der Philosophie.“
202

 Wo von 

                                                 
197

 Kommentar zum Galaterbrief (1519) zu Gal 2,16: „Cohaerent autem cor et nomen domini per fidem. Fides 

autem per verbum Christi, quo praedicatur nomen domini“(WA 2, 490,21f). Vgl. außerdem Luthers Exkurs zu 

Psalm 5,12 „De Nomine Dei Tetragrammaton“ in WA 5, 184,4-191,11 bzw. DERS., Operationes in Psalmos 

1519-1521, Teil II, Psalm 1 bis 10 (Vulgata), hg.v. G. HAMMER u. M. BIERSACK, Köln-Wien 1981, AWA 2, 

330,20-339,7. Dazu H. ASSEL, Der Name Gottes bei Martin Luther. Trinität und Tetragramm – ausgehend von 

Luthers Auslegung des Fünften Psalms, EvTh 64 (2004), 363-378; bzw. S. RAEDER, Grammatica theologica. 

Studien zu Luthers Operationes in Psalmos, BHTh 51, Tübingen 1977, 63-68. 
198

 Aufschlussreich ist, wie in der biblischen Schöpfungsgeschichte das hebräische Wort ̕ādām in differenzierter 

Weise als Gattungsname „Mensch“ (Gen 1,26; 2,6; 5,2), als singuläre Kennzeichnung „der Mensch“ (Gen 1,27; 

2,7 u.ö.) bzw. als Eigenname „Adam“ (Gen 4,25; 5,1.3-5) verwendet wird. Erst dort, wo der Mensch sich 

fortgepflanzt hat, wird ̕ādām implizit zum Eigennamen. 
199

 Zwanzig Predigten im Jahre 1846 gehalten, Halle 1857, 2. Vgl. R. BOHREN, Predigtlehre, München 
4
1980, 

105f; bzw. Calvin, Inst. I,10,2. 
200

 A.a.O. 
201

 Vgl. J.-H. TÜCK, Arbeit am Gottesbegriff. Ein Erkundungsgang anhand jüngerer Veröffentlichungen, HerKorr 

63 (2009), 623-628; bzw. J. RINGLEBEN, Arbeit am Gottesbegriff, Bd.1: Reformatorische Grundlegung, 

Gotteslehre, Eschatologie, Tübingen 2004 (insbesondere das Vorwort auf S. 1). 
202

 Die Russifizierung Europas oder die Frage der Trinität, in: N. V. BUNOFF/H. EHRENBERG (Hg.), Östliches 

Christentum. Dokumente, Bd. 2: Philosophie, München 1925, 378-407, 397. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 40 09.02.2018 

„Namen Gottes“ die Rede ist, wird der NAME zwangsläufig überlesen. Des Weiteren müssen 

die in der Schrift bezeugten besonderen Taten und Worte des dreieinigen Gottes als literari-

sche Fiktionen imaginiert bzw. allegorisch interpretiert werden, um mit der eigenen Gottes-

vorstellung zu kohärieren.
203

 Schließlich ist das, was wir uns unter „Gott“ selbst zu denken 

oder vorzustellen vermögen, ein zeitlos-universales Wesen mit allgemeingültigen Eigenschaf-

ten, dem kein besonderes Geschehen zukommen kann.
204

 Das namen- und damit auch taten- 

bzw. tadellos gedachte Gottwesen (deus conceptus) birgt keine Verheißung und ist somit eine 

hoffnungslose Idee. Was von Menschen „Gott“ zugedacht wird, ist ein metaphysisches Denk-

monstrum (im Sinne des Anselmschen id quo nihil maius cogitari potest) bzw. ein ersonnener 

Abgott (deus fictus), dem nicht zu glauben ist.
205

 Sowenig dem menschlichen Wesen an sich 

getraut werden kann, sowenig ist auch einem göttlichen Wesen zu glauben. „Gott“ namenlos 

gedacht lässt sich weder theistisch noch atheistisch glauben.
206

 Wenn also vom christlichen 

Glaube die Rede ist, heißt dies nichts anderes als sich mit seinem eigenen Leben dem einen 

bestimmten Gott anzuvertrauen, dessen Namen von dem Pascha-Mysterium seines Sohnes 

Jesus Christus eingenommen ist.
207

 Da lässt sich schließlich sogar Goethe zustimmend zitie-

ren: 

 
In Seinem Namen, der den Glauben schafft, 

Vertrauen, Liebe, Tätigkeit und Kraft; 

In Jenes Namen, der, so oft genannt, 

Dem Wesen nach blieb immer unbekannt.
208

 

 

An Stelle göttlicher Wesenseigenschaften hat von NAMENlichen Tugenden die Rede zu 

sein.
209

 Wer „Gott“ (oder auch „Göttin“) denkt, verschreibt sich einem metaphysischen 

Analphabetismus und hat damit die Hoffnung verloren. In solch einem Denken gesellt sich die 

Namenlosigkeit eines denkerisch verallgemeinertem „ich“ zur Namenlosigkeit des gedachten 

Gottwesens außerhalb jeglicher Tat- bzw. Handlungssphäre. Damit soll keinesfalls gesagt 

werden, dass theologisches Gottdenken eine anonyme Angelegenheit sei, im Gegenteil. 

Obwohl sich westliche Theologie auf ein anonymes Gottwesen ausrichtet, sind eine Vielzahl 

von Namen im Gespräch – die Namen von Theologen mit deren je eigenen Begriffen und 

Vorstellungen bezüglich der allgemeinen Gottesidee, so wenn beispielsweise von der „Theo-

logie Paul Tillichs“ die Rede ist
210

. Was „Gott” zugedacht wird, ist gleichsam durch mensch-

liche Namen autorisiert. Deren durchaus anspruchsvolles Gottdenken wird wiederum zur 

Einladung für unendliche historische Untersuchungen und Reflexionen. Auch wenn Theolo-

gen im publizistischen Spiegelkabinett des Gottdenkens sich selbst einen eigenen Namen zu 

                                                 
203

 Vgl. J. TEUFFEL, Geschichten, Historik und die Theologie, NZSTh 47 (2005), 233-250. 
204

 In gewisser Weise lassen sich die konfuzianische Gleichsetzung von Tiān („Himmel“) und Shàngdì 

(„Überherr“) bzw. das neokonfuzianische „Himmelsprinzip“ (tiān li) mit dem metaphysischen Gottdenken 

vergleichen, kann doch auch dem Himmel als Referenzrahmen keine besondere Geschichte anhaften. Vgl. R.L. 

TAYLOR, Theism, in: DERS., The Illustrated Encyclopedia of Confucianism, New York 2005, 599; bzw. L.G. 

THOMPSON, Tian, EncRel(E)
2
 13 (2005), 9172-9173. 

205
 Im angloamerikanischen Kontext ist es eine theistische philosophy of religion, die dieses Denkmonstrum 

argumentativ pflegt, so beispielsweise der vierte Teil „The Concept of God“ in CH. TALIAFERRO/P. 

DRAPER/PH.L. QUINN (Hg.), A Companion to Philosophy of Religion, Oxford u.a. 
2
2010, 225-356. Zur Recht 

verweigert sich die ostkirchliche Theologie in ihrer liturgischen Fundierung einer scholastischen Reduktion auf 

Begriffe und Ideen, „weil sie die Offenbarung Gottes in der Welt nicht als kognitive Belehrung, sondern als 

Angebot der Gemeinschaft mit Gott unter besonderer Betonung kirchlicher Erfahrung des Mysteriums des 

Glaubens versteht“ (K. CH. FELMY, Mysterium II. Orthodox, RGG
4
 5, 1649). Vgl. DERS., Orthodoxe Theologie. 

Eine Einführung, Darmstadt 1990, 1-24. 
206

 Anders D. SÖLLE, Atheistisch an Gott glauben. Beiträge zur Theologie, Freiburg 1968. 
207

 Siehe R.W. JENSON, Systematic Theology 1: The Triune God, New York u.a. 1997, 42-74. 
208

 Gott und Welt. Proœmion, in: Johann Wolfgang von Goethe, Berliner Ausgabe. Poetische Werke, Band 1, 

Berlin 1960, 535. 
209

 Vgl. Kornelis Heiko Miskotte, Biblisches ABC. Wider das unbiblische Lesen, Neukirchen-Vluyn 1976, 54-85. 
210

 So z.B. J. RINGLEBEN, Gott denken. Studien zur Theologie Paul Tillichs, Münster 2003. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 41 09.02.2018 

machen wissen, zeigt das göttliche Wesen im eigenen Denken keine Wirkung. Gedachtes ist 

per se anergetisch, also unwirksam. Folgerichtig bleibt göttliches Heil auf das eigene Denken 

beschränkt und schließt damit leibliche Wirklichkeit aus.
211

 Wo von „Gott“ im absoluten 

Sinne die Rede ist, laufen die Worte Davids in die gedankliche Leere: „Er streckte seine Hand 

aus von der Höhe und fasste mich und zog mich aus großen Wassern.“ (Ps 18,17) Eine denke-

rische Allianz mit göttlicher Anonymität ist eine hoffnungslose Weltanschauung, affirmiert 

doch solch eine Ideologie letztendlich den eigenen Tod. Der Tod als Geschehen lässt sich 

gottdenkerisch nicht überwinden. Es gibt eben kein Prinzip Hoffnung. Was als jenseitiges 

Weiterleben nach dem Tode gedacht zu werden mag, ist das ungeschehene Leben bar jeder 

eigenen Biographie. Martin Heidegger trägt dem Rechnung, wenn er orakelt:  

 
Nur noch ein Gott kann uns retten. Uns bleibt die einzige Möglichkeit, im Denken und im 

Dichten eine Bereitschaft vorzubereiten für die Erscheinung des Gottes oder für die 

Abwesenheit des Gottes im Untergang; dass wir im Angesicht des abwesenden Gottes 

untergehen. […] Wir können ihn nicht herbeidenken, wir vermögen höchstens die Bereitschaft 

der Erwartung zu wecken.
212 

 

Mit gutem Grund hat der Münsteraner Theologe Johann Baptist Metz sein Plädoyer für ein 

biblisch beheimatetes Leidensgedächtnis (memoria passionis) mit der Absage an einen meta-

physischen Gottesbegriff verbunden.
213

 Sollte es für Menschen schlussendlich um die gedank-

liche Einung mit dem unbedingt Einen gehen, müssten unzählige Leidensgeschichten in 

namenloser Gleichgültigkeit entsorgt werden. Wer sich dem mitleidlosen Credo „alles wird 

gut – im Vergessensein“ verweigert, findet seine Hoffnung nicht im Gottbegriff, sondern 

apokalyptisch in dem Namen, „der über alle Namen ist“ (Phil 2,9). So führt das Leidensge-

dächtnis in das liturgische Namensgedächtnis, das das Heilsmysterium Jesu Christi vor JHWH 

ins Gebet nimmt: Namen zu Name statt Staub zu Staub. 

 

Sollte Gott-denken (oder auch Gott-nicht-denken) das letzte Wort unter uns Menschen haben, 

wären anonyme Gräberfelder auf Friedhöfen der Vorgeschmack der Ewigkeit. So bringt es 

Adson von Melk in Ecos „Der Name der Rose“ am Ende resignativ zur Sprache: 

 
Mir bleibt nur zu schweigen. O quam salubre, quam iucundum et suave est sedere in solitu-

dine et tacere et loqui cum Deo! Bald schon werde ich wiedervereint sein mit meinem Ur-

sprung, und ich glaube nicht mehr, dass es der Gott der Herrlichkeit ist, von welchem mir die 

Äbte meines Ordens erzählten, auch nicht der Gott der Freude, wie einst die Minderen Brüder 

glaubten, vielleicht nicht einmal der Gott der Barmherzigkeit. Gott ist ein lauter Nichts, ihn 

rührt kein Nun noch Hier ... Ich werde rasch vordringen in jene allerweiteste, allerebenste und 

unermessliche Einöde, in welcher der wahrhaft fromme Geist so selig vergehet. Ich werde ver-

sinken in der göttlichen Finsternis, in ein Stillschweigen und unaussprechliches Einswerden, 

und in diesem Versinken wird verloren sein alles Gleich und Ungleich, in diesem Abgrund 

wird auch mein Geist sich verlieren und nichts mehr wissen von Gott noch von sich selbst 

noch von Gleich und Ungleich noch von nichts gar nichts. Und ausgelöscht sein werden alle 

                                                 
211

 Als philosophisches Vorbild für solch ein anergetisches Denken gilt Plotin. Vgl. H.-G. GADAMER, Denken als 

Erlösung. Plotin zwischen Plato und Augustin, in: DERS., Plato im Dialog, GW 7, Tübingen 1991, 407-417. Wo 

jedoch Jamblich im Rahmen einer Theurgie die Wirksamkeit überlieferter nominia barbara bedenkt, wird
 
die 

Übersetzbarkeit dieser göttlichen Namen kategorisch verneint (De mysteriis Aegyptiorum VII,2,4-5). Vgl. dazu 

M. HIRSCHLE, Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus, Meisenheim a.G. 1979, 45-48; bzw. G. 

SHAW, Theurgy and the Soul: The Neoplatonism of Iamblichus, University Park: The Pennsylvania State 

University Press 1995, 179-188. Zur „Natur wirkungsvoller Namen“ (physis onomaton energōn) siehe außerdem 

ORIGENES, Contra Celsum I,24-25. 
212

 Nur noch ein Gott kann uns retten (Interview vom 23. September 1966), DER SPIEGEL, Nr. 23, 31. Mai 

1976, 193-219, 209; wieder abgedruckt in: Heidegger Lesebuch, hg. v. G. FIGAL, Frankfurt a.M. 2007, 345-370, 

361. 
213

 Johann Baptist Metz, Memoria Passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluraler Gesellschaft, Freiburg 

i.Br. u.a. 2006. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 42 09.02.2018 

Unterschiede, ich werde eingehen in den einfältigen Grund, in die stille Wüste, in jenes Inners-

te, da niemand heimisch ist. Ich werde eintauchen in die wüste und öde Gottheit, darinnen ist 

weder Werk noch Bild ...
214

 

 

 

NAMENSgedächtnis statt analphabetische Ontotheologie 
 

Selbst wenn man im Sinne der Anselmschen fides quaerens intellectum das Gottdenken dem 

Glauben an die besondere Christusoffenbarung folgen lässt, wird das NAMENTliche des Offen-

barungsgeschehens im Allgemeindenken schlussendlich neutralisiert.
215

 Was denkerisch 

erfasst worden ist, bedarf keiner NAMENSzugehörigkeit mehr. Metaphysisches Gottdenken 

entstellt den NAMEN und schließt damit die Kommunikationsgemeinschaft mit IHM katego-

risch aus. Ein gedachtes Gottwesen lässt sich weder anbeten noch erlaubt es ein liturgisches 

NAMENSgedächtnis. Im Denken des anderen hat man sich einander nichts zu sagen. Somit 

verwehrt sich anonyme Gottdenkerei SEINEM Anspruch und meinem Gehorsam. 

 

Akademische Theologie hat ein grundsätzliches Problem, selbst dort wo man mit Attributen 

wie „biblische“, „narrative“ oder „Offenbarungs“- bzw. „Wort-Gottes“-Theologie deren 

Ideologieüberhang zu entschärfen sucht. Dass die sacra doctrina in der mittelalterlichen 

Hochscholastik schließlich in „Theologie“ umbenannt wurde, verdankt sich nicht etwa dem 

Zeugnis der Kirchenväter,
216

 sondern vor allem der Rezeption der Metaphysik des Aristoteles. 

Dieser bestimmt die Theologie als die ranghöchste der drei Gattungen der spekulativen 

Wissenschaft, handelt sie doch „von dem Ehrwürdigsten unter allem Seienden“
217

 bzw. von 

„dem Seienden, insofern es Seiendes ist (peri tou ontos hē on).“
218

 In einer solchermaßen 

szientifisch verstandenen Theologie wird der NAME zugunsten einer liturgiewidrigen Onto-

theologie entwertet.
219

 

 
Source and Sovereign, Rock and Cloud, 

Fortress, Fountain, Shelter, Light, 

Judge, Defender, Mercy, Might, 

Life whose life all life all endowed: 

 

May the church at prayer recall 

that no single, holy name 

but the truth that feeds them all 

is the God whom we proclaim.
220

 

 

Da mag man sich gar hymnisch zum ontotheologischen Metapherngesang erheben. Und doch 

gilt: Wer auf das (göttliche) Sein aus ist, verliert sich in der Anonymität – oder mit Martin 

Heidegger gesprochen: „Soll aber der Mensch noch einmal in die Nähe des Seins finden, dann 

muß er zuvor lernen, im Namenlosen zu existieren.“
221

 

                                                 
214

 U. ECO, Der Name der Rose, München-Wien 1982, 634f. 
215

 Vgl. F. MILDENBERGER, Biblische Dogmatik. Eine Biblische Theologie in dogmatischer Perspektive 2, 

Stuttgart u.a. 1992, 45-52. 
216

 Vgl. AUGUSTIN, De civitate Dei VIII,1. 
217

 Metaphysik XI,7 (1064b 1-5). Vgl. W. PANNENBERG, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 

1973, 11-18. 
218

 Metaphysik VI,1 (1025b 3f; 1026a 30-32). Vgl. außerdem I,2 (983a 5-10). 
219

 Als Alternative zur szientifischen Theologie siehe auch B. WANNENWETSCH, Singen und Sagen. Zur musisch-

musikalischen Dimension der Theologie, NZSTh 46 (2004), 330-347. 
220

 TH.H. TROEGER, „Source and Sovereign, Rock and Cloud“ (1987, überarbeitet 1997), abgedruckt in: B.A. 

WREN (Hg.), Hymns for Today, Westminster John Knox Press, 2009, S. 70. 
221

 Über den Humanismus (1947), Frankfurt a.M. 
8
1981, 10; bzw. DERS., Wegmarken, GA 9, Frankfurt a.M. 

1976, 319. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 43 09.02.2018 

 

Was in aller leib- und damit auch ehrfurchtslosen Gottdenkerei letztlich übersehen wird, ist, 

dass ein universal gedachter Gottesbegriff kulturell konditioniert und damit gerade nicht 

allgemeingültig ist. Um eine Onto-Ideologie ausformulieren zu können, bedarf es einer 

entsprechenden sprachlichen Ausdrucksfähigkeit, basierend auf einer Grammatik mit flek-

tierbaren Wortarten. Nur so kann eine Prädikation als Abstraktion („Sein“, „seiend“) vorge-

nommen werden. In vielen Sprachen wie der chinesischen ist jedoch solch eine Onto-Rhemik 

grammatikalisch unmöglich.
222

 Die Abwesenheit jeglicher Ontotheologie in der chinesischen 

und japanischen Kultur haben die jesuitischen Missionare im 17. Jahrhundert mühsam erler-

nen müssen.
223

 Wo in der überkommenen chinesischen Weltanschauung der Himmel (Tīan) 

als immanente Letztreferenz angesehen wird, lässt sich dies eben nicht theistisch reformulie-

ren. Darauf haben nicht zuletzt schon die chinesischen Kritiker der jesuitischen Missionare im 

17. Jahrhundert hingewiesen. So schreibt der Astronom (und intrigante Gegenspieler von 

Johann Adam Schall) Yang Guangxian (1597-1669) in seinem Traktat Bixie Lun von 1659:
224

 

 
Der Himmel ist der große Ursprung aller Wesen, aller Dinge und aller Ordnungsprinzipien. 

Wo es ein Ordnungsprinzip (li) gibt, ist gleichzeitig Energie (yin und yang). Gibt es Energie, 

entsteht die Vielzahl. Entsteht die Vielzahl, gibt es Körper. Der Himmel ist ein Körper gewor-

denes Ordnungsprinzip. Das Ordnungsprinzip ist (wie) ein Himmel, der keinen Körper hat. 

Wenn sich die Körper zu Ende entwickelt haben, scheint in ihnen das Ordnungsprinzip durch. 

Außerhalb des Ordnungsprinzips gibt es nichts, was man Ordnungsprinzip nennen könnte, und 

außerhalb des Himmels nichts, was man Himmel nennen könnte. ... Um ihn mit einem einzi-

gen, allumfassenden Wort zu bezeichnen, nennt man ihn Dao. Wenn man ihn aber unter seinen 

verschiedenen Aspekten betrachtet, nennt man ihn als sichtbaren Körper Himmel. Als ordnen-

de Macht nennt man ihn Herrscher (in der Höhe) (di). Als wunderbare Wirkkraft nennt man 

ihn Geist (shen). Als angeborene Natur nennt man ihn universale Dynamik (qian). … ‚Die 

universale Dynamik (qianyuan) (die Grundeigenschaft des Himmels) wohnt dem Himmel inne 

wie der Geist dem Menschen innewohnt‘, sagte Meister Zhu (Zhu Xi). Wie ließe sich sagen, 

der Mensch sei Mensch [unabhängig von seinem Geist] und der Geist sei Geist [unabhängig 

vom Menschen]? Wenn man so denkt, [ist es klar, dass] der Himmel nicht Himmel sein kann 

[unabhängig vom Herrscher in der Höhe, seiner ordnenden Macht] und dass der Herrscher in 

der Höhe nicht Herrscher in der Höhe sein kann [unabhängig vom Himmel] ... Wenn der 

Mensch den Kopf hebt und den Himmel sieht, nennt er ihn Herrscher in der Höhe: Das heißt 

nicht, dass es über dem Himmel noch einen anderen Herrscher gäbe.
225

 

 

Außerhalb des europäischen Kulturkreises gilt keine metaphysische Trinität bestehend aus 

ursprungszentrierter Kosmologie (causa prima), abstrahierender Ontologie (ipsum esse) sowie 

epistemischer Ideenlehre (summum bonum), die sich auf einen monotheistischen Gottesbegriff 

bringen lässt. Auch weiß man dort nicht zwischen Natur- und Morallehre, also zwischen Phy-

                                                 
222

 So J. GERNET, Christus kam bis nach China. Eine erste Begegnung und ihr Scheitern, übers. v. CH. MÄDER-

VIRÁGH, Zürich u.a. 1984, 280-290. Vgl. außerdem F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Böse, in: DERS., Werke 

2, hg. v. K. SCHLECHTA, München 1955, 563-759, 584. 
223

 Vgl. M. REPP, Die Begegnung zwischen Europa und Ostasien anhand der Auseinandersetzungen um die 

christliche Gottesvorstellung, NZSTh 45 (2003), 71-100; J. GERNET, Christus kam bis nach China, 226-251; bzw. 

E. ZÜRCHER, Confucian and Christian Religiosity in Late Ming China, CHR 83 (1997), 614-653; DERS., ʽIn the 

Beginningʼ: 17th Century Chinese Reactions to Christian Creationism, in: CH.-CH. HUANG/E. ZÜRCHER (Hg.), 

Time and Space in Chinese Culture, Leiden 1995, 132-166. Hinsichtlich buddhistischer Einwände siehe I. KERN, 

Buddhistische Kritik am Christentum im China des 17. Jahrhunderts. Texte von Yu Shunxi (?-1621), Zhuhong 

(1535-1615), Yuanwu (1566-1642), Tongrong (1593-1679), Xingyuan (1611-1662), Zhixu (1599-1655), Bern 

u.a. 1992; D. LANCASHIRE, Buddhist Reaction to Christianity in late Ming China, Journal of the Oriental Society 

of Australia 6 (1969), 82-103; bzw. DERS., Anti-Christian Polemics in Seventeenth Century China, ChH 38 

(1969), 218-241. 
224

 Vgl. W.-Z. ZHU, Coming out of the Middle Ages. Comparative Reflections on China and the West, Armonk 

1990, 81-112. 
225

 Zitiert nach J. GERNET, Christus kam bis nach China, 230f. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 44 09.02.2018 

sik und Ethik kategorisch zu unterscheiden.
226

 Folgerichtig gibt es in außereuropäischen Spra-

chen auch keine passenden Synonyme für den metaphysischen Gottesbegriff. Die chinesische 

„Term Question“ kann also gar nicht beantwortet werden. An ihre Stelle tritt jedoch die Frage 

nach geeigneten chinesischen Worten bzw. Schriftzeichen, die als Antonomasien im Hinblick 

auf den unaussprechlichen NAMEN fungieren können. Diesbezüglich sind die verschiedenen 

Titel wie Shàngdì, Shén, Tīanzhǔ, aber auch Zhǔ („Herr“), Shàngzhǔ („Überherr“), Tīanfù 

(„Himmlischer Vater“), oder aber die phonetisch ausgerichteten Yéhuǒhuá bzw. Yǎwēi veri-

table Möglichkeiten,
227

 solange ihr antonomatischer Charakter deutlich gemacht wird.
228

 

 

Ohne ontotheologische Seinshierarchie nehmen sich Menschen in außereuropäischen Kultu-

ren meist in einem energetischen Feld wahr, das entweder von anonymen Kräften oder aber 

von namhaften Geistern bzw. Göttern besetzt ist.
229

 Es geht dabei also nicht um Sein oder 

Nichtsein, sondern primär um Wirkungen, an die man sich zu binden sucht oder die man 

abzuwehren hat. Will man solch eine Lebenserfahrung weltanschaulich benennen, muss man 

sich mit durchaus problematischen Begriffen wie „Animismus“ oder „Dynamismus“ behelfen, 

freilich ohne evolutionistische Vorzeichen. Folgerichtig ist der Gattungsbegriff shén, mit dem 

„Gott“ im Chinesischen gemeinhin übersetzt wird, nicht theologisch spezifiziert. So kann sich 

auch die zufriedengestellte hún-Seele eines Ahnens sich als wohlwollendes Geistwesen (shén) 

segensreich für die Nachgeborenen auswirken, vergleichbar mit der Verehrung der verstorbe-

nen Eltern als di parentes in der römischen Antike.
230

 Insofern besteht in der chinesischen wie 

auch in anderen Kulturen zwischen „Gott“ und „Mensch“ kein physischer Unterschied.
231

 Die 

kultische Apotheose einer Ahnenseele findet dort statt, wo ein Ahn aufgrund seines segens-

reichen Wirkens und seiner Macht (ling) auch von Menschen außerhalb der eigenen Nach-

kommenschaft verehrt wird.
232

 Im chinesischen Kontext wird also die Gottwerdung (Theogo-

nie) nicht genealogisch – wie im griechischen Mythos –, sondern pragmatisch durch den 

jeweiligen Kultus begründet.
233

 

 

Wenn es nun um anrufbare Namen (und nicht um Wesen) geht, lassen sich diese telefonbuch-

artig auflisten – Ahura Mazdā, Antonius von Padua, Elvis Presley, Guanyin, JHWH, Lijaba, 

                                                 
226

 Es geht also nicht darum, die angebliche Besonderheit eines hebräischen Denkens gegenüber dem 

griechischen Denken herauszustellen (so z.B. TH. BOMAN, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem 

Griechischen, Göttingen 
7
1983; bzw. K. HAACKER/H. HEMPELMANN, Hebraica Veritas. Die hebräische 

Grundlage der biblischen Theologie als exegetische und systematische Aufgabe, Wuppertal-Zürich 1989), als 

vielmehr darum, die Kulturgebundenheit europäischen Denkens wahrzunehmen. 
227

 Der Titel Zhēnzhǔ („wahrer Herr“) ist von den Nestorianern eingeführt und später von den Moslems in China 

übernommen worden. 
228

 Ansatzweise wurde dies auch schon von chinesischen Christen Ende des 19. Jahrhunderts so gesehen. Siehe I. 

EBER, The Jewish Bishop and the Chinese Bible, 226f. 
229

 Vgl. P.G. HIEBERT, The Flaw of the Excluded Middle, in: DERS., Anthropological Reflections on 

Missiological Issues, Grand Rapids 1994, 189-201. Für die biblische Entsprechung siehe K. KOCH, Natur, RBL 
5
1992, 359f. Selbst in Ländern, wo der Buddhismus Staatsreligion ist wie in Myanmar (Birma), ist die Verehrung 

von Geistern (Nats) gängige Praxis. Siehe F.K. LEHMAN, Burmese Religion, EncRel(E)
2
 2, 1328-1333. 

230
 Siehe R. MALEK, Der Tao des Himmels. Die religiöse Tradition Chinas, Freiburg i.Br. 1996, 110f; F. 

BALDRIAN-HUSSEIN, Hun and po; Yang soul(s) and Yin soul(s); celestial soul(s) and earthly soul(s), in: F. 

PREGADIO (Hg.), The Encyclopedia of Taoism 1, New York u.a. 2008, 406-409; bzw. W.H. NEWELL (Hg.), 

Ancestors, Den Haag 1976. Vgl. außerdem R.L. NADEAU, Divinity, in: DERS. (Hg.), The Wiley-Blackwell 

Companion to Chinese Religions, Oxford u.a. 2012, 369-396. Für indonesische Parallelen siehe H. CHAMBERT-

LOIR/A. REID (Hg.), The Potent Dead. Ancestors, Saints and Heroes in Contemporary Indonesia, London 2002. 

Vgl. außerdem L.B. STEADMAN/C.T. PALMER/C.F. TILLEY, The Universality of Ancestor Worship, Ethnology 35 

(1996), 63-76. 
231

 Ähnlich auch im antiken Rom. Siehe J. RÜBKE, Die Religion der Römer. Eine Einführung, München 
2
2006, 

67-85. 
232

 Vgl. J.A. ADLER, Chinesische Religionen. Religiöse und ethische Ideale einer großen Kultur, Freiburg i.Br. 

u.a. 2007, 91f.172-175. 
233

 Für einen Religionsvergleich G.E. SWANSON, The Birth of the Gods: The Origin of Primitive Beliefs, Ann 

Arbor 1964. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 45 09.02.2018 

Mazu, Olodumare, Shiva, Zeus …
234

 Physiologische Differenzierungen und Kategorisierun-

gen spielen bei solch einer Listung keine Rolle. Der Gleichgültigkeit eines Namenspluralis-

mus entkommt man nur dann, wo man einen bestimmten Namen vernommen hat und den 

Namensträger mit dessen Geschichte für sich selbst anzuerkennen und anzurufen weiß. Dass 

nun der Name „Jesus“ über allen Namen steht (Phil 2,9), verdankt sich weder ritueller Apo-

theose noch menschlicher Denkleistung, sondern SEINEN ausgesprochen Machttaten, die – der 

Selbstpreisgabe des Sohnes folgend – Himmel und Erde, Anfang und Ende eingeholt haben. 

„Ich bin das A und das O, spricht HERR, der Gott, der ist und der war und der kommt, der 

Allherrscher.“ (Offb 1,8, vgl. 21,6; 22,13) Wer dem einen NAMEN gehorcht, darf sich mit 

seinem Leben nicht in die Abhängigkeit von anderen Namen bringen. Dem biblischen Zeug-

nis zufolge kann man von einer HERRlichen Monarchie sprechen,
235

 die menschliche Monola-

trie gebietet, nicht aber von einem theoretischen oder auch praktischen Monotheismus. Wer 

von einem biblischen Monotheismus spricht, trägt – möglicherweise ungewollt – eine philoso-

phische Gottesidee in den Text ein und verschreibt sich damit einer ideologischen Schriftlek-

türe.
236

 Wer das unaussprechliche Tetragramm überliest, erweist sich als Analphabet des eige-

nen Lebens. 

 

Um den einen Namen, der über alle Namen ist, wirklich anzuerkennen und anzurufen, bedarf 

es eines polyarchaischen bzw. polytheistischen Kontextes. Nur dort, wo ich mich in einer 

„vielmächtigen“ Wirklichkeit wahrnehme, gewinnt die Anerkennung des einen Namens 

lebensentscheidende Bedeutung (vgl. Apg 4,12). Wo hingegen Aussagen über Allmacht, 

Alleinheit oder Allursächlichkeit aus einer Gottesidee generiert werden, ist und bleibt der 

NAME letztendlich bedeutungslos. Auch wenn die Trinitätstheologie in der Alten Kirche unter 

(neu-)platonischem Einfluss begrifflich ausgearbeitet wurde, war die Weltwahrnehmung der 

Menschen dennoch „vielmächtig“. Damit konnte die „Gotteswirklichkeit“ schlussendlich 

nicht als „Gottesgedanke“ gelten. Erst dort, wo in Folge der Aufklärung die moraldependente 

„Vielmächtigkeit“ naturwissenschaftlich eliminiert worden ist, wurde ein abstrakter Gottes-

gedanke religionsideologisch zur Geltung gebracht. Was der dreieinige Gott nach biblischem 

Zeugnis den Menschen NAMENlich zu sagen, kann gegenwärtig im polyarchaischen Kontext 

Afrikas oder Asiens weit besser verstanden werden kann als im monotheistischen bzw. atheis-

tischen Kontext Europas. 

 

Innerhalb der europäischen Kultur herrscht die paradoxe Situation, dass Namensversessenheit 

mit NAMENSvergessenheit einhergeht. Ohne Künstlernamen ist Kultur undenkbar. Nament-

liche Originalität erzielt auf Kunstauktionen mitunter Höchstpreise, gewichtige Autoren- und 

Gelehrtennamen erheischen publizistische Aufmerksamkeit, werden in Feuilletons und Fach-

journalen kritisiert oder gewürdigt. Wenn es nicht gerade um Katastrophen und Unglücke geht, 

sind Schlagzeilen und Headlines in den Medien meist namensfixiert. Und schließlich spielen 

auch bei Konsumgütern Produkt- und Markennamen eine herausragende Rolle; sie werden 

nachhaltig beworben. Der Name verkauft sich und lässt sich verkaufen. Unsere Lebenswelt ist 

alles andere als anonym. Umso erstaunlicher ist, wie wenig die Wirkung von Eigennamen in 

Philosophie, Theologie und Literaturwissenschaft wenig beachtet ist. In der literaturwissen-

                                                 
234

 Siehe M. LURKER, Lexikon der Götter und Dämonen. Namen, Funktionen, Symbole/Attribute, KTA 463, 

Stuttgart 
2
1989. Vgl. außerdem J.D. PAPER, The Deities Are Many. A Polytheistic Theology, Albany 2005; 

K.CH. PATTON, Religion of the Gods. Ritual, Paradox, and Reflexivity, Oxford u.a. 2009; bzw. O. MARQUARD, 

Lob des Polytheismus. Über Monomythie und Polymythie, in: DERS., Abschied vom Prinzipiellen. 

Philosophische Studien, Stuttgart 1981, 91-116. 
235

 So auch Philo (Philo spec.I,12) bzw. Justin (Iust.dial. I,3). 
236

 Nicht ohne Grund entstammt der Begriff „Monotheismus“ dem Vokabular des Cambridger Platonisten Henry 

More mit seinem Werk „An Explanation of the Grand Mystery of Godliness; or a True and Faithful 

Representation of the Everlasting Gospel of our Lord and Saviour Jesus Christ“ (London 1660). Für eine 

semantische Kritik siehe C. COLPE, Monotheismus, EKL
3
 3 (1991), 535-539; bzw. J. MOLTMANN, Kein 

Monotheismus gleicht dem anderen. Destruktion eines untauglichen Begriffs, EvTh 62 (2002), 112-122. 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 46 09.02.2018 

schaftlichen Narratologie wird der erzählerischen Wirkung von Eigennamen wenig Beachtung 

geschenkt, da man sich auf die Referenzverhältnisse kapriziert. 

 

Christliche Lehre, die wahrhaftig eine transkulturelle Heilslehre für die Völker ist, ist 

NAMENSlehre und nicht etwa Gotteslehre – „Induktion aus dem NAMEN“ statt „Deduktion aus 

dem Begriff“
237

. Schibboleth – „Ährenhalm“ (nicht Strohhalm) – des Glaubens ist das 

unaussprechliche Tetragramm, gilt doch dieser Glaube nicht etwa einem Übernatürlichen, 

sondern dem NAMENlichen.
238

 Natürlich versus NAMENLICH ist die christliche 

Leitunterscheidung, auf die es ankommt. Der NAME selbst hält Wort, ohne dass er zur Sprache 

gebracht werden kann. So wie menschliche Biografien in keiner Anthropologie bedacht wer-

den können, so wenig kann auch der NAME in einer Theologie aufgehoben werden. Die 

NAMENSlehre lehrt entsprechend der kanonisch gelesenen Heiligen Schrift, welche Worte und 

Taten vom NAMEN umfasst sind,
239

 wie Jesus Christus und der Heilige Geist auf den NAMEN 

bezogen sind (Trinitätslehre) und wie geschöpfliches und insbesondere menschliches Leben in 

heilvoller Weise vom NAMEN eingenommen wird (Heilsökonomie).
240

 Bei der Trinitätslehre 

kommt es allein auf Namen an. So jedenfalls schreibt Ephraem der Syrer Mitte des vierten 

Jahrhunderts: 

 
Vater, Sohn und Heiliger Geist können nur in ihren Namen verstanden werden; 

Schau nicht weiter auf ihr Wesen (qnomá), 

besinn dich auf ihre Namen. 

Wenn du das Wesen des Gottes untersuchst, wirst du zugrunde gehen, 

aber wenn du dem Namen (šmá) glaubst, wirst du leben. 

Lass den Namen des Vaters dir eine Grenze sein, 

überschreite sie nicht und untersuche seine Natur (kyānā); 

lass den Namen des Sohnes dir eine Mauer sein, 

übersteige sie nicht und untersuche seine Geburt vom Vater; 

lass den Namen des Heiligen Geistes dir ein Zaun sein, 

dringe nicht ein, um ihn auszuspähen. 

Diese Namen sollen dir also eine Grenze sein; 

durch die Namen halte die Untersuchungen zurück.
241

 

 

Statt einer metaphysischen gilt die NAMENliche Trinitätslehre.
242

 Ebenso tritt an die Stelle 

einer wesensbezogenen und damit zeitlosen Lehre von den Eigenschaften Gottes die NAMEN-

                                                 
237

 K.H. MISKOTTE, Die Erlaubnis zum schriftgemäßen Denken, in: DERS., Karl Barth; inspiratie en vertolking: 

inleidingen, essays, briefwisseling, Verzameld Werk Deel 2, Kampen 1987, 196-220, 206. 
238

 Inwiefern sich die NAMENSlehre mit dem spätmittelalterlichen Nominalismus berührt, bedarf einer 

gesonderten Untersuchung. 
239

 In diesem Sinne kennt die NAMENSlehre weder eine Unterscheidung zwischen theologia und oikonomia noch 

eine zwischen einer biblischen onomatologia bzw. pragmatologia, wie sie bei den evangelischen Vätern 

vorgenommen worden ist, so J. GERHARD, Loci Theologici, hg. v. E. PREUSS, Bd. 1, Berlin 1863, Loc. II, 

prooemium, § 6, S. 243; bzw. M. WALTHER, Spicilegium controversiarum illustrium de Nominibus Dei Jehovah 

Elohim, Jena 1660. Vgl. dazu CH. SCHWÖBEL, Trinität IV, TRE 34 (2002), 110-121, 111. 
240

 Der erste Theologe im 20. Jahrhundert, der – unter dem Einfluss von Franz Rosenzweig – die Trinitätslehre 

vom NAMEN her entfaltet hat, war Hans Ehrenberg (1883-1958) in seinem Nachwort „Die Russifizierung 

Europas oder die Frage der Trinität“ zu N. V. BUNOFF/H. EHRENBERG (Hg.), Östliches Christentum. Dokumente, 

Bd. 2: Philosophie, München 1925, 378-407. Vgl. dazu W. Liebster, Die Enthellenisierung der Trinitätstheologie. 

Studien zur Trinitätstheologie von Hans Ehrenberg, in: M. KELLER/J. MURKEN (Hg.) Das Erbe des Theologen 

Hans Ehrenberg. Eine Zwischenbilanz, Münster 2009, 62-76. 
241

 Sermones de fide 4,129-142. Die Übersetzung folgt S. BROCK, The Luminous Eye. The Spiritual World 

Vision of Saint Ephrem, CistSS 124, Kalamazoo 1992, 63; bzw. U. POSSEKEL, Ephrem’s Doctrine of God, in: 

A.B. MCGOWAN/B.E. DALEY/T.J. GADEN (Hg.), God in Early Christian Thought. Essays in Memory of Lloyd G. 

Patterson, Leiden 2009, 232. Siehe außerdem Des heiligen Ephraem des Syrers Sermones de Fide, hg. u. übers. v. 

E. BECK (CSCO 212/213), Leuven 1961. 
242

 Siehe B. KLAPPERT, Die Trinitätslehre als Auslegung des NAMENs des Gottes Israels. Die Bedeutung des 

Alten Testaments und des Judentums für die Trinitätslehre, EvTh 62 (2002), 54-72; R.K. SOULEN, Der 



Teuffel - NAMENSgedächtnis statt Gottdenken 47 09.02.2018 

liche Tugendlehre, die sich auf DESSEN Worte und Taten bezieht.
243

 So wird in der Heiligen 

Schrift nicht etwa die Offenbarung göttlicher Eigenschaften, sondern der Erweis SEINER 

Tugend bezeugt. Die NAMENSlehre führt in die Verkündigung des Evangeliums Jesu Christ 

(nihil nisi Christus praedicandus
244

), die auf Bekehrung und Glauben aus ist. Sie ist keine 

reflexive Lehre, die sich auf ein allgemein gedachtes Subjekt besinnt, sondern spricht aus, was 

gegenüber IHM selbst zu verantworten ist (vgl. Mt 12,36).
245

 

 

Was Menschen Zukunft verheißt, sind weder allgemein Gedachtes noch die Natur, sondern 

Namen, die glaubwürdige Geschichten tragen. So wird JHWH im Psalmgebet vertrauensvoll 

angegangen: „Du bist mein Fels und meine Burg, und um deines Namens willen wollest du 

mich leiten und führen.“ (Ps 31,4) Dem biblischen Zeugnis zufolge umfasst der NAME all das, 

was JHWH an seinem Volk Israel und durch seinen Sohn Jesus Christus zum Heil der Völker 

getan hat. Folgerichtig nimmt Kurt Marti die erste Bitte des UnserVater mit folgenden Worten 

auf: 

 
dein name werde geheiligt 

dein name möge kein hauptwort bleiben 

dein name werde bewegung 

dein name werde in jeder Zeit konjugierbar 

dein name werde tätigkeitswort
246

 

 

Die Taufe „im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes“ nimmt den eigenen 

Namen in das trinitarische Heilsgeschehen mit hinein und lässt JHWHs Handlungstreue 

apokalyptisch glauben. Im NAMEN tritt einem das Heilsgeschehen sakramental gegenüber, 

dass man sich mit seinem eigenen Namen darauf beziehen kann. 

 

Der genuine Ort eines verheißungsvollen und ehrfürchtigen NAMENSgedächtnisses ist die 

Kirche als die Gemeinschaft derer, die dem NAMEN mit Leib und Leben verbunden sind. In 

ihr vollzieht sich schließlich die liturgische Anbetung des NAMENS: 

 
Groß und wunderbar sind deine Werke, HERR, der Gott, der Allherrscher! Gerecht und 

wahrhaftig sind deine Wege, der König der Völker. Wer sollte dich, HERR, nicht fürchten und 

deinen Namen nicht preisen? Denn du allein bist heilig! Ja, alle Völker werden kommen und 

anbeten vor dir, denn deine gerechten Gerichte sind offenbar geworden. (Offb 15,3f)
247

 

 

 

9. Februar 2018 

                                                                                                                                                         
trinitarische Name Gottes in seinem Verhältnis zum Tetragramm, EvTh 64 (2004), 327-347; bzw. DERS., The 

Divine Name(s) and the Holy Trinity 1: Distinguishing the Voices, Louisville 2011. Vgl. außerdem R.W. JENSON, 

The Triune God, in: C.E. BRAATEN/R.W. JENSON (Hg.), Christian Dogmatics 1, Philadelphia 1984, 79-191, 87-

97. 
243

 Vgl. K.H. MISKOTTE, Biblisches ABC. Wider das unbiblische Bibellesen (1941), Neukirchen-Vluyn 1976, 

54-85. 
244

 M. LUTHER, Predigt über das siebte Kapitel des 2. Buch Mose vom 11. Dezember 1524, WA 16, 113,7f. Zur 

Predigt als Namenrede siehe R. BOHREN, Predigtlehre 
4
1980, 89-108; bzw. J. NIEROP, Die Gestalt der Predigt im 

Kraftfeld des Geistes. Eine Studie zu Form und Sprache der Predigt nach Rudolf Bohrens Predigtlehre, Münster 

2008, 105-124. 
245

 Ähnlich K. BARTH, Einführung in die Evangelische Theologie, Zürich 1962, 175-177. 
246

 abendland. gedichte, Darmstadt-Neuwied 1980, 50. 
247

 Vgl. TH. BENNER, Gottes Namen anrufen im Gebet. Studien zu Acclamatio Nominis Dei und zur 

Konstituierung religiöser Subjektivität, Paderborn u.a. 2001.  


