Evangelische Metanoia
Von Julius Schniewind

In den Vorbesprechungen zu unserer Tagung wurde als die Frage dieses VVortrags das eine
herausgestellt: wie soll, was evangelische Verkiindigung und evangelische Theologie bedeu-
tet, in unserem Alltagsleben wirken? Die Mehrzahl unter uns steht noch nicht in der Aufgabe
des Verkiindens: was hat dann das Gehorte flr unser Alltagsleben zu bedeuten? Bei uns an-
dern, deren Lebensaufgabe Verkiindigung heifl3t, steht neben der Verkiindigung der Alltag und
seine Arbeit und Muhe, seine aufreibende Unruhe und sein Kampf; und die Verkiindigung
selbst und ihre Vorbereitung ist zunéchst einmal alles dies: Arbeit, Miihe, Kampf und Ringen,
aufreibender Kampf.

So wird also die Frage unseres Alltags gestellt, fiir uns alle. Und nun suchten wir in unserer
Vorbesprechung das biblische Wort, mit dem das uns bewegende Anliegen am besten um-
schrieben wird. Man kénnte von Heiligung reden, vom Werk, vom Wandel. Aber nun sollte,
wie von evangelischer Verkiindigung und evangelischer Theologie, so auch vom Evangelium
in Tun und Treue des Alltags gesprochen werden. Und das Wort, das uns zu solcher Bezie-
hung des Alltags auf das Evangelium geboten wird, hei3t im Neuen Testament: Metanoia.
,,Was sollen wir tun?* fragen die Leute am Pfingsttag, da Petrus’ Rede ihre Herzen durch-
bohrt; und die Antwort lautet: ,,Kehret um (Apg. 2, 37 f.), ein jeder von euch lasse sich taufen
auf den Namen Jesu Christi zur Vergebung eurer Stinden, und dann werdet ihr die Gabe des
heiligen Geistes empfangen.*

1.

., Was sollen wir tun?* , Kehret um*, ti poiesémen; metanoésate. Wir reden von Metanoia,
ausdrucklich und absichtlich nicht von BuRe. Das Wort Bul3e ist ndmlich mit Vorstellungen
behaftet, die genau an dem vorbeifiihren, was die Bibel mit Metanoia meint. BuRe heif3t in
unserer Sprache zunachst soviel wie Strafe. In Stiddeutschland ist es noch gebrauchlich, von
einer Geldbulie zu reden, [10] wenn man Strafe zahlen mul3, und in ganz Deutschland ge-
braucht man noch so das Verbum, wenn wir von ab-buf3en reden: ich mache etwas wieder gut,
indem ich es abbufRe, indem ich willig die verdiente Strafe trage. Dies AbbuRRen und Strafetra-
gen hat dann in einer langen Geschichte der BuRRdisziplin und der BuRibung in unserer Kirche
die uns allen bekannte Form gewonnen: Bul3e ist Stimmung, Gefiihl, Erregt-Sein, Angst;
Bule heildt Tranen vergieRen — so klingt es weithin durch unser Gesangbuch, so singt es die
Arie der Matthdus-Passion, so gestalten es unsere Sitten beim Bulitag, am Karfreitag, am Syl-
vester, so bestimmt es unsere Evangelisation. Aber dies alles geht an dem, was die Bibel mit
Metanoia meint, noch ganz vorbei. Es kann ja sein, daf es, mehr als man oft denkt, so etwas
wie Strafe gibt in unser aller Leben. Aber das Neue Testament ist merkwirdig sparsam im
Gebrauch dieses Wortes und ahnlicher Worte; und wenn von Strafe gesprochen wird, so ist
gemeint, daB das, was Abfall von Gott heil3t, sich bis in die letzten Folgerungen in unserm
Leben auswirkt (vgl. Rom 1, 20 ff.). Und es kann wohl sein, dall Umkehr und Bule auch
Trauer, ja Tranen bedeutet (vgl. 2. Kor. 7, 9 f.). Aber das ist nur Begleiterscheinung einer
bestimmten Wendung auf Gott hin. Die Begleiterscheinung kann vollig fehlen und die Wen-
dung doch da sein. Es geht bei der Metanoia um Gott und nicht um Strafe oder Trauer.

Metanoia ist auch weit mehr als ,,Sinnesénderung*. Diese Ubersetzung des griechischen Wor-
tes, auf die man sich noch etwas zugute tut, ist einfach falsch. Kein Mensch hat in der Zeit des
Neuen Testaments noch an die Etymologie des Wortes Metanoia gedacht, das Wort ist ebenso

Schniewind - Evangelische Metanoia 1 06.12.2017



abgegriffen wie unser Wort BulRe. Zudem ist Sinnesénderung etwas viel zu Harmloses, eine
Verfalschung der biblischen Metanoia: Wir denken dabei an unsern Sinn, an unsere Psyche;
stolz wendet sich der Mensch vom AuRerlichen ab und &ndert seinen Sinn. Aber Gott begniigt
sich nicht mit unserm Sinn, sondern er fordert die ganze Tat, all unser Tun bis ins kleinste; ja
und er fordert auch unsern Sinn, unser innerstes Herz, aber nicht so, daf sich hier ein vortreff-
licher, neugesinnter Mensch darstellt, sondern so, daR sich Sinn und Herz wie Tat und Werk
zu Gott wenden. Metanoia heif3t Wendung zu Gott.

Dies ndmlich bedeutet das hebréische oder araméische Wort, das Johannes der Taufer, das
Jesus gebraucht (Mt. 3, 2; 4, 17). Das Wort heil3t schubu und bedeutet ,,Kehret um®, ,,Bekehrt
euch®. Luther beschreibt, wie es ihm eine befreiende Entdeckung war, daf} das Wort ,.tut
BuRe* zu iibersetzen sei mit ,, convertimini “ und nicht mit ,, poenitentiam agite “*. , Wendet
euch zu Gott, kehret [11] euch zu Gott*, das heil3t ,,tut BuBe*. BuRe heilit Umkehr, Bekeh-
rung; und so tbersetzt Luther auch die entsprechenden hebréischen Worte bei den Propheten
und im ganzen Alten Testament. ,,Willst du dich, Israel, bekehren, spricht der Herr, so bekeh-
re dich zu mir« (Jer. 4, 1). ,,Bekehre mich du, so werde ich bekehrt, denn du Herr bist mein
Gott“ (Jer. 31, 18). ,,Lal’t uns forschen und priifen unser Wesen und uns zum Herrn bekehren*
(Klgl. 3, 40). ,,Der Gottlose lasse von seinem Wege und der Ubeltéter seine Gedanken und
bekehre sich zum Herrn, so wird er sich sein erbarmen, und zu unserm Gott, denn bei ihm ist
viel Vergebung* (Jes. 55, 7); und dann wird davon gesprochen, dal? Gottes Gedanken hoch
Uber den unsern sind, wie der Himmel iber der Erde, daf? sein Wort, wie der Regen und
Schnee vom Himmel féllt und die Erde fruchtbar macht, wirksam gesendet, Gottes Werk und
Gottes Tat vollzieht. Gott also ist es, der die Bekehrung selber bewirkt. Er kehrt sich zu uns,
wendet sich zu uns, und die Antwort darauf ist unsere Umkehr und Wendung. Wendet euch
zu Gott, denn Gott wendet sich zu euch, kehrt um, denn Gott kehrt sich zu euch.

Wir reden von evangelischer Metanoia. Wir sagen damit, dall Metanoia, Umkehr, vom Evan-
gelium her geschehe, aus dem Evangelium heraus, durch das Evangelium gestaltet. Vom
Evangelium her kommt die BuRe, Umkehr, Bekehrung. So steht es gleich von Anfang des
Neuen Testaments. Der Taufer kommt und spricht: ,,Kehret um, denn die Himmelsherrschaft
hat sich genaht* (Mt. 3, 2). Der ganze Akzent liegt auf dem ,,denn*. Weil Gottes Herrschaft
naht und kommt, weil Gott die Herrschaft antritt und die Satansherrschaft besiegt, darum kann
jetzt ein jeder zu Gott nahen, zu Gott kommen und umkehren. Darum tauft Johannes ,.eine
Taufe der Umkehr zur Vergebung der Stinden* (Mk. 1, 4). Taufe heil3t untertauchen, begraben
werden, in den Tod gegeben und verurteilt werden. So also verkiindet der letzte Prophet die
endgultige Umkehr zu Gott: Diese Umkehr heil3t Sterben, dem Tode verfallen! Es ist jetzt
wirklich mdéglich, diesem schrankenlosen Urteil Gottes recht zu geben (Lk. 7, 29), denn in der
Taufe spricht Gott mit dem Todesurteil zugleich das Lebensurteil: gestorben, versenkt, begra-
ben die alte Existenz, aber ein ganz Neues hebt jetzt an, da Gott die Herrschaft antritt. Gott
laRt das Alte nicht gelten, er vergibt, und es gilt nur, diesem Urteil Gottes recht zu geben. —
Johannes predigt und tauft auf den Kommenden hin. Alles ist Erwartung dessen, der jetzt
kommt, der die Vergebung bringt und den Heiligen Geist, der Gegenwart und Herrschaft
Gottes herauffuihrt. Einmal bei Lukas (3, 18) wird die Verkiindigung des Tdufers schon als ein
Evangelisieren bezeichnet — in der Tat, schon die Verkiindigung des Taufers geht von einer
Freudenbotschaft aus: Gott selbst kommt jetzt und seine [12] Vergebung. Darum ,,kehret um®.
Aber es ist noch ein Pro-Euangelion, es ist noch wartende, fragende Verkindigung: Bist du
wirklich der Kommende, oder sollen wir eines andern warten? (Mt. 11, 3)

Jesus ist der Kommende. Es wird durchaus richtig sein, wenn bei Matthdus (4, 17) seine Ver-
kindigung der des Téaufers wortlich gleichlautet: ,,Kehrt um, denn die Himmelsherrschaft hat

LWA. 1, 525. Vgl. dazu E. Vogelsang, Die Bedeutung der neu veréffentlichten Hebr.-Vorlesung Luthers, S. 11 f.
Schniewind - Evangelische Metanoia 2 06.12.2017



sich genaht.“ Nur ,,wer Ohren hat zu héren®, der hort, daf? in Jesu Wort und Tat der Kommen-
de selbst spricht und handelt, der Kommende, dessen ganzes Wort Evangelium ist, Freuden-
ruf. Bei Markus wird das ausdrticklich gesagt (1, 15): ,,Die Zeit ist erftllet und Gottes Herr-
schaft hat sich genaht, kehrt um und traut auf die Freudenbotschaft.« Wir verstehen es jetzt:
hier wird nicht zweierlei gesagt, BufRe und Glauben, Bul’e und Evangelium, sondern die Um-
kehr besteht eben darin, daR man der Freudenbotschaft traut; die Umkehr stammt ja daher,
dal3 Gottes Herrschaft jetzt da ist.

Alles, was Jesus ist und tut, heiBt Umkehr; alles, was Jesus ist und tut, hei3t Freudenbotschaft.
Ihm begegnen, das heil3t umkehren; er kann das Ziel seiner ganzen Predigt mit diesem Wort
beschreiben; es wird etwa Mt. 11, 20; Lk. 13, 3 gebraucht, wo Luther, wohl zu schwach, ,,bes-
sern statt ,,umkehren‘ Gbersetzt. Wehe, wer ihn abweist! Hier ist mehr als Jona und als Salo-
mo (Lk. 11, 29 ff.). Tyrus und Sidon, Sodom und Gomorrha wird es ertraglicher ergehen als
denen, die ihn abweisen (LK. 10, 12 ff.). Denn hier ist mehr als alle Boten Gottes von Abra-
ham an bis zu den Kdnigen und Propheten (Lk. 10, 23 f.). Hier ist der eine Bote Gottes, der
eine Freudenbote, in dem Gottes Herrschaft selber Gegenwart wird, in dem Gott selber
kommt. Wehe, wer ihn abweist! Und noch seinen Jingern gilt diese Vollmacht. Hier kommt
die Herrschaft Gottes selbst, so kann die Jingerpredigt beschrieben werden (Lk. 10, 9. 11);
hier kommt der letzte Ruf zur Umkehr (MK. 6, 12): wehe, wer Jesu Jiinger abweist!

Jesus kommt und ruft die Stinder zur Umkehr (Lk. 5, 32), ruft die Sunder zu Gott — und nicht
die Gerechten. ,,Die Gesunden bedurfen des Arztes nicht, die Gerechten bedirfen der Umkehr
nicht* (Lk. 15, 7). Man darf solche Worte nicht vorschnell als ironisch bezeichnen. Sie sind
bitter ernst gemeint. Der &lteste Sohn von LK. 15 ist beim Vater geblieben und nicht wegge-
gangen, und die von Tagesanbruch Arbeitenden haben dem Herrn den Dienst nicht geweigert
(Mt. 20, 10-15). Ist es nicht wahr, sie sind gerecht und es fehlt ihnen nichts? — Sie wollen in
ihrer wirklichen Gerechtigkeit, in ihrer wirklichen Frommigkeit vor Gott ein Recht haben, und
der andere hat unrecht! Ich bin besser als der jlingere Bruder, der so schmahlich gelebt hat; ich
bin besser als der trage Zuspat-[13]kommende, ich habe des Tages Last und Hitze getragen.
Gott aber erwartete, daB3 der Gerechte sich uber den Umkehrenden freute (Lk. 15, 24. 32), sich
wie Gott freute. Gott will Erbarmen und nicht Opfer, dies Wort aus Hosea (6, 6) wird von
Matthdus zweimal angefuhrt (Mt. 9, 13; 12, 7), um Jesu Kampf gegen die Phariséer zu kenn-
zeichnen. Ein Erbarmen sucht Gott, wie er selbst voll Erbarmen ist. Und wir kennen den
Klang der biblischen Worte, die Luther mit Erbarmen oder ,,es jammerte ihn* Ubersetzt: dal3
man die Not des andern nicht ansehen kann; sie bricht uns das Herz. So sieht ja Gott selbst die
Not, so sieht Jesu sie an. — Und habe ich wirklich vor Gott recht? ,,Habe ich nicht das Recht,
zu tun, was ich will an den Meinen®, spricht der Herr zum murrenden Knecht (Mt. 20, 15).
,,Du bist allzeit bei mir, und was mein ist, ist dein®, spricht der VVater zum ziirnenden Sohn
(Lk. 15, 31). Sie ist ja doch nur Gottes Gabe, du Gerechter, deine Gerechtigkeit. Du bist doch
vor Gott nur der Empfangende und immer nur der Empfangende, und da génnst du dem Siin-
der nicht, was er von Gott empfangt? Gonnst ihm nicht, daf} auch er vor Gott der Empfangen-
de, Begnadete ist? Vielleicht, dal3 ihr vor Gott gar nicht die Empfangenden sein wollt, dal ihr
vor Gott ein Recht haben wollt und euch eben daruber erziirnt, daR? die andern, die Z6lIner und
Sinder, Gott recht geben; ihr aber wollt ihm nicht recht geben (Lk. 7, 29 f.). ,,Die ZolIner und
Huren gehen eher als ihr in Gottes Herrschaft ein* (Mt. 21, 31). Hier beim Stinder kommt zu-
tage, wie wir eigentlich alle vor Gott stehen! Namlich als die, die vor ihm keine Rechte haben
und seiner Verurteilung recht geben missen. Das Gebet des ZolIners im Tempel (Lk. 18, 13)
ist, so hat man mit Recht? gesagt, nicht ein Gebet neben anderen, sondern ,,die vor Gott einzig
maogliche Haltung®.

2 H. Greeven, Gebet und Eschatologie im Neuen Testament, 1931, S. 109.
Schniewind - Evangelische Metanoia 3 06.12.2017



Jesus selbst ist die Umkehr der Stinder. Dies sagt das ganze Kapitel Lukas 15. Jesus gibt hier
nicht eine Lehre Uber die Bereitschaft Gottes, zu vergeben; diese ,,Lehre* kennt schon das
Alte Testament. Vielmehr geht es um Jesu Verhalten und Tun. Er ist ,,der Z6llner und der
Slnder Freund“ (Mt. 11, 19). Er ist es, der die Hoffnung von Hesekiel 34 erfullt: Ein Hirt
wird kommen, der sich so erbarmt, wie Gott sich selbst erbarmt, der (wenn man es so aus-
driicken darf) in Person die Bekehrung Gottes zu uns ist, die Wendung Gottes zu den Verlore-
nen; einer, der sich der Umkehrenden so freut, wie Gott selbst, wie der ganze Himmel sich
freut (Lk. 15, 7. 10).

Umkehr ist Freude! Bei Jesus ist, nun anders als beim Taufer, der Bufruf schrankenlos Evan-
gelium, Freudenwort. Umkehr ist Freude, Gott recht geben ist Freude. Bei den Umkehrenden
beginnt die [14] Freude der messianischen Zeit, die Hochzeit, das Freuden-Mahl (Mk. 2, 15
ff.). Es ist Freude, daB von Gott her die Dinge zurecht gebracht werden, die verwirrt und ver-
kehrt waren (Lk. 19, 6 ff.). Ja, der BuRruf selbst ist Freude. Die Bergrede, das Buwort vor
allen andern Worten der Bibel, sie ist umschlungen von Freude, sie ist Seligpreisung derer,
die nichts haben, die vor Gott arm, niedrig, hungernd sind; die Trauernden und Wartenden
werden seliggepriesen. Von da aus erst bekommen all die furchtbaren Worte ihren Klang, die
Worte von der Holle und vom Fluch und von der Schuld: Es gibt ja kein Wort der Spruchreihe
von Mt. 5, 21 ff., das nicht den Horer schrankenlos verurteilte. Zugleich aber klingen all diese
Worte aus dem schrankenlosen Ja. Es ist wirklich moglich, da3 das Auge ausgerissen wird,
dal3 die rechte Hand nicht weil3, was die linke tut, daf wirklich vergeben wird, wie der Vater
vergibt, dal wirklich Worte geredet werden, die am Jiingsten Gericht bestehen, dal wirklich
der Feind gesegnet und nicht verflucht wird: denn die Gotteskindschaft ist jetzt da. Was jeder
Jude als ein Postulat, als ein Sein-Sollendes schon kennt, daRB jeder einzelne vor Gott steht wie
ein Sohn vor dem Vater, es wird hier als Wirklichkeit zugesprochen (Mt. 5, 16. 45. 48). Er,
Jesus, der eine Sohn, spricht die Gotteskindschaft zu. Er spricht sie eben denen zu, deren Hal}
und Argheit nichts verdient hétte als das ewige Feuer, den ewigen Tod (Mt. 5, 45; 7, 11; 5, 21
ff).

Er spricht den Gewinn des Lebens dem zu, der das Leben verliert (Mt. 16, 25), nein, vielmehr
denen, die das Leben verloren haben, deren Leben dem Tod verfallen ist (Mt. 16, 26), flr sie
aber tritt er ein mit dem Einsatz des eigenen Lebens (Mk. 10, 45). Der selbst vor Gott gering
und arm ist (Mt. 11, 29), der selbst ohne Trost, verlassen und hilflos ist (Mk. 14, 32ff.; 15,
34), Er, der Gekreuzigte, er selbst ist der Trager aller Seligpreisungen: der Troster, der Evan-
gelist, der Friedebringer, der eine Sohn. Er selbst ist unsere Umkehr zu Gott.

2.

Was er auf Erden und als der Gekreuzigte ist und tut, das ist und tut er auf die Auferstehung
hin; ja, er tut es schon aus VVollmacht und Gewalt der Auferstehung (MK. 2, 10; vgl. Mt. 28,
18), er handelt und spricht schon auf Erden von der Auferstehung her®. Er, der Auferstandene,
ist die Umkehr, die Gott gibt. Gott gibt Israel Umkehr und VVergebung der Sinden (Apg. 5,
31), Gott gibt den Heiden Umkehr zum Leben (Apg. 11, 18). Die Umkehr besteht darin, dal
man Vergebung empfangt, darin, dal? man das ewige [15] Leben empféangt. Hier hat das Vor-
recht der Juden ein Ende; aber auch umgekehrt, hier ist Israels Schuld noch nicht unabwend-
bar: ,,Lalt’s euch reuen und kehret um, dal eure Suinden ausgetilgt werden und die Zeiten der
Erquickung, von Gott verheiRen, kommen* (Apg. 3, 19 f.).

® Das wiire im einzelnen an Worten wie ,,Menschensohn" und ,,Gottesherrschaft"
zu zeigen.

Schniewind - Evangelische Metanoia 4 06.12.2017



Der Ruf zur Umkehr aber ist, wie eine Gabe von Gott, so zugleich ein Befehl. Gott gebietet
allen umzukehren, ehe das Gericht kommt (Apg. 17, 30). Er 143t Juden wie Heiden die Um-
kehr noch einmal verkiinden wie in einer feierlichen Proklamation: .,... umzukehren und sich
zu Gott zu wenden und Werke zu tun, die der Umkehr entsprechen* (Apg. 26, 20). Und es ist
nun das gleiche, zu Gott umzukehren (Apg. 14, 15; 15, 19) und zum Herrn umzukehren (Apg.
9, 35; 11, 21); von der Finsternis zum Licht, von der Gewalt des Satans zu Gott (26, 18). Oder
es kann so bestimmt werden: Es wird den Juden wie den Griechen bezeugt, ,,die Umkehr zu
Gott und der Glaube an unsern Herrn Jesus* oder, wie es vielleicht noch kraftvoller heil3t, ,.der
durch ihn (d. h. unsern Herrn Jesus Christus) geschaffene Glaube* (Apg. 20, 21). Oder die
Missionsrede der ersten Christen hat davon gesprochen, dal? jetzt die Wendung von den Ido-
len zum lebendigen und wahren Gott geschenkt wird und die freudige Erwartung des kom-
menden Weltenrichters, denn dieser ist Jesus, der Erretter vom kommenden Zorn (1. Thess. 1,
9. 10). Oder es wird gesprochen von der Umkehr zum Hirten und Huter der Seelen (1. Petr. 3,
25), also ganz dhnlich wie in Lukas 15. — Und so steht es nun iber der gesamten Verkindi-
gung des Neuen Testaments: Jetzt ist es geschenkt, dal? aus dem Tode heraus ein Umkehren
maoglich ist. ,,Umkehr, fort von den toten Werken* nennt es einmal der Hebré&erbrief (6, 1),
fort von den Werken, die den Tod in sich tragen, schon in sich die Signatur der ewigen Schei-
dung von Gott tragen; Umkehr von dem Tode, wie es schon Johannes’ Taufe verkindete, wie
die Umkehr des verlorenen Sohnes beschrieben wird (Lk. 15, 17 ff.), wie die Bergpredigt es
schenkte. Und es ist jetzt noch ein Warten Gottes, ehe das endgultige Todesurteil, der Zorn,
das Gericht kommt. Gott ist noch langmilitig, er wartet noch zu, und gerade diese seine Lang-
mut sollte zur Umkehr treiben (ROm 2, 4; 2. Petr. 3, 9).

Von da aus entstehen dann freilich ganz neue Werke, Werke, die der Umkehr entsprechen,
wie es in der Apostelgeschichte und ebenso schon bei Johannes dem Taufer hiel3 (Apg. 26,
20; Mt. 3, 8); Werke, aus Gottes Wundermacht gewirkt (Mk.30,26f.; Eph.2,10; Mt. 5, 16), die
wie die neue Frucht erwachsen, da der Baum neu wird (Mt. 3, 8; 7, 15 ff.; Gal. 5, 22). Solche
Werke beziehen sich auf die konkreten Einzelheiten des Lebens: ,,Kehre um von dieser deiner
Bosheit und bitte den Herrn, ob dir der Anschlag deines [16] Herzens vergeben werden mo-
ge®, so wird zu Simon Magus gesagt (Apg. 8, 22). Und von den Schrecken der apokalypti-
schen Zeiten heilt es (Offb. 9, 20. 21): ,,.Die Menschen kehrten nicht um von den Werken
ihrer Hande, daR sie die Damonen nicht mehr angebetet hatten, noch die goldenen, silbernen,
ehernen, steinernen und holzernen Gotzen, und kehrten nicht um von ihren Mordtaten, ihrer
Zauberei, ihrer Unzucht und ihren Diebstahlen.« Aus der Ubertretung des ersten Gebotes folgt
die Ubertretung aller andern Gebote, und die Umkehr von den Idolen zu Gott wére zugleich
die Umwandlung des ganzen Lebens.

Nicht anders aber wird zu den Christen geredet. ,,Ich furchte®, schreibt Paulus nach Korinth
(2. Kor. 12, 20. 21), ,,dal3, wenn ich zu euch komme, bei euch Streit, Eifersucht, Zorn, Partei-
suche, Verleumdungen, Unfrieden, Aufblahung, Unordnung herrsche und daB ich Gber viele
von denen trauern muB, die friiher gesundigt haben und nicht umgekehrt sind von ihrer Un-
reinheit und Unzucht und Ausschweifung, die sie getrieben haben.*“ Oder das beriihmte Wort
im selben 2. Korinther-Brief (7, 9 f.) von der ,,g6ttlichen Traurigkeit®, die ,,eine Reue schafft,
die niemand gereut*: So Ubersetzt Luther; aber vielleicht klingt der Text noch kraftvoller:
betribt auf Umkehr hin, und zwar nach Gottes Art betriibt, weil diese Betriibnis eine Umkehr
wirkt, die ewiges Heil bedeutet, und diese Umkehr reut niemand. Hierin aber zeigt sich schon,
dal? diese Traurigkeit gerade das nicht meint, was wir Ublicherweise unter Bufistimmung ver-
stehen. Eben dies meint Paulus mit dem Satz: ,.Die Betriibnis der Welt wirkt den Tod.* Das
bloRe Empfinden des Verfehlens ist ja selbst nur ein Zeichen des ewigen Todes, wahrend die
Umkehr von Gott her in sich ewige Seligkeit bedeutet. — An Christen sind auch die Send-
schreiben der Johannes-Offenbarung gerichtet mit ihrem immer wiederkehrenden Ruf zur
Umkehr: ,,kehre um und tu die ersten Werke* (2, 5); ,,ich habe ihr Zeit gegeben zur Bulle,

Schniewind - Evangelische Metanoia 5 06.12.2017



aber sie will nicht umkehren*..., ,,siehe, ich werfe sie aufs Krankenbett, wenn sie nicht um-
kehren von ihren Werken* (2, 21. 22). Der du tot bist, ,,denke daran, was du tberkommen und
gehort hast, halte es, kehre um!“ (3, 3). Damit ist das Wort gemeint, das mitten in den Tod
hinein Leben, Vergebung und Seligkeit kiindet; sich daran erinnern, hiele umkehren. Kehre
um, sonst komme ich dir wie der Dieb in der Nacht (3, 3). Der du lau bist, wérest du doch kalt
oder heif3! (3, 15). Die ich liebe, die strafe und ziichtige ich; darum sei eifrig und kehre um!
(3, 19). Gottes Strafe also ist gerade ein Zeichen dafiir, daR es noch die Mdglichkeit der Um-
kehr gibt! Also wieder das genaue Gegenteil von dem, was man aus Strafe und Bulie in der
christlichen Kirche gemacht hat. — Ebenso aber wie der 2. Korintherbrief und die Offenbarung
redet der [17] ganze 1. Johannesbrief, der ganze 2. Petrusbrief, reden die Pastoralbriefe. Es ist
der nie endende Kampf, der dann in der ganzen Kirchengeschichte weitergeht gegen die ,,Um-
kehrung der Gnade Gottes in Zuchtlosigkeit* (Jud. 4), die Verdrehung der Gnadenlehre (R6m
6, 1. 15), ein Kampf, der von den ersten Anfangen der paulinischen Mission in Korinth an
sichtbar durchgefochten wird und gerade, so oft die Freudenbotschaft neu und laut verkiindet
wird, am heftigsten neu entbrennt, besonders in den Kirchen der Reformation. Merkwirdig ist
nur, wie stark die Hoffnung bleibt, auch im hartesten Kampf; dal} Paulus hoffen kann, noch
der argste Zerstorer der Gemeinde werde am Jingsten Tag ewiges Heil finden (1. Kor. 3, 15;
5, 5), auch wenn er erst dem Satan ibergeben war, auch wenn sein ganzes Werk verbrennen
muB. Noch bei den argsten Gegnern bleibt die Hoffnung, ,,ob Gott ihnen wohl Umkehr zur
Erkenntnis der Wahrheit schenken mdge und sie wieder niichtern wirden, los von des Teufels
Strick, von dem sie gefangen waren, seinem Willen dienlich zu sein* (2. Tim. 2, 25. 26). Aber
diese Hoffnung ist eins mit der Furcht, es kdnnte einmal zur Umkehr zu spat sein (Hebr. 12,
17; 6, 6), es mochte Sunde geschehen, der keine Vergebung mehr gilt (Mt. 12, 31 f.; Hebr. 10,
26 f.; 1. Joh. 5, 16).

Sind das alles nur besondere Falle, eine besondere Abirrung? Ist die erste These Luthers auch
die These des Neuen Testaments: daR das ganze Leben der Glaubigen Bul3e sei? Man hat das
oft bestritten; aber schon, was wir bisher erkannten, zeigt das Gegenteil. Warum werden die
Thessalonicher (1. Thess. 1, 9. 10), warum werden die Leser des ersten Petrusbriefs (1. Petr.
2, 25) an ihre frihere Umkehr erinnert? Weil sie jetzt ihr Leben der Umkehr entsprechend ge-
stalten kdnnen, gestalten sollen, ,,sich nicht anpassen ihrem friiheren Begehren, dem sie fru-
her, da sie noch unwissend waren, folgten (1. Petr. 1, 14). Der ganze erste Teil des Romer-
briefs, so hat man erkannt?, ist nichts als eine Wiederholung des BuRrufs, des Rufs zur Um-
kehr, wie ihn die Missionspredigt des Paulus gestaltete. Der Ruf zur Umkehr, der einst die
Heiden wie die Juden traf, er trifft, da Paulus an sie schreibt, die Roémergemeinde neu, ange-
sichts der bestdndigen Gefahr, von der wir vorhin sprachen, die allen Christengemeinden
besténdig droht, da Gottes Gericht zu verziehen scheint und das Evangelium Freiheit predigt:
,,»Aber weil3t du nicht, dal} dich Gottes Giite zur Umkehr treibt?* (R6m 2,4). Ebenso aber geht
der ganze Romerbrief weiter. Wie hebt Paulus an, da er zu dem Ubergeht, was wir ,,sittliche
Mahnungen* zu nennen pflegen? ,.Ich beschwdre euch beim Erbarmen Gottes, eure Leiber
Gott zum Opfer darzubringen“ (Rém 12, 1). So gewiR das Erbarmen Gottes [18] gilt, steht
sein Todesurteil (Johannes-Taufe! Bergrede!) tiber unserem ganzen Leben hier im Leibe und
auf Erden. Gib dem Urteil Gottes recht! Gib Gott recht. ,,Und paft euch nicht diesem Aon an,
sondern verwandelt euch durch Erneuerung eures Verstandes, zu priifen, was der Wille Gottes
ist“ (Rom 12, 2). Es wird also fur alle Christen vorausgesetzt, dal? sie der bestandigen Erneue-
rung bedirfen. Diese Erneuerung ist eine vollige Verwandlung, eine Metamorphose: die Ge-
stalt der gegenwartigen Welt (1. Kor. 7, 31b), in der wir doch leben (Joh. 17, 11. 15) und die
uns bestandig umgibt, bestimmt uns dennoch nicht. Und dies deshalb nicht, weil Verstand,
Denken, Urteil neu bestimmt sind durch Gottes Urteil: uns selbst, der Siinde, diesem Weltlauf
gestorben, lebend aber fur Gott durch Christus. — Wir haben mit diesem letzten schon die For-

*H. E. Weber, A. Schlatter.
Schniewind - Evangelische Metanoia 6 06.12.2017



mulierung von R6m 6 aufgenommen. In R6m 6 wird von der Taufe her und vom Evangelium
gesagt, dal die Neuheit ewigen Lebens (V. 4), das Urteil Gottes (V. 11), die Herrschaft Gottes
(V. 13) die Unterwerfung unter ihn, seinen Gehorsam, sein Evangelium (V. 16. 17) die Frei-
heit vom Slindigen bedeutet. Gehorsam also, aber als bestdndig neue Mahnung; doch eine
Mahnung vom Evangelium her, evangelische Metanoia! Dasselbe R6m 8. Man tbersieht
leicht, daR in diesem Kapitel der Widerstreit zwischen Fleisch und Geist so schroff beschrie-
ben wird wie nur je der von Fleisch und ,,Vernunft in Rém 7 (R6m 8, 5 ff., 12 ff.). Der Geist
aber hat Herrschaft und Recht; dies aber so, daR alles, was vom Geist gesagt ist, nur das eine
bedeutet: in der Rechtfertigung stehen. Keine Sklavenfurcht mehr, beten kénnen jenseits der
eigenen Unfahigkeit (ROm 8, 16), das heil3t unter dem Antrieb des Geistes stehen. Sein Eintre-
ten fiir uns aber wird mit genau den gleichen Worten beschrieben wie das Eintreten des erhoh-
ten Christus (ROm 8, 26. 34); und wenn es richtig ist, dal3 in unserm Kapitel ,,in Christus* und
,,im Geist* austauschbar stehen, so bedeutet dies, dal} alles, was vom Geist gesagt wird, von
Christus her verstanden wird. Wandel im Geist heif3t: in der bestdandigen Rechtfertigung, unter
dem Ruf Gottes stehen (R6m 8, 30; 8, 1; 8, 33; 1. Kor. 6, 11; Gal. 5, 13-25; 1. Thess. 4, 7. 8).

Wir missen es uns versagen, das Gesagte durch die ganze Weite der Paulusbriefe, des Neuen
Testamentes iberhaupt durchzuftihren. Wo man nur das Neue Testament aufschlagt, trifft man
Mahnung und Imperativ, eine Mahnung, die immer auf das Letzte geht, die ganze Wendung
zu Gott. Diese Mahnung aber bedeutet stets Zuspruch des Evangeliums: ,.Ihr seid gestorben*
—,,Christus ist euer Leben*; darum: ein Leben, das von der andern Welt her bestimmt ist, und
dies prégt sich in ganz bestimmten Einzelheiten des taglichen Lebens aus (Kol. 3, 1-4. 5 ff.).
Oder: Ihr habt den Christus nicht so gelernt, daR bei ihm heidnischer Wandel mdglich bleibt;
vielmehr: [19] ,,Wahrheit ist es in Jesus geworden, daf3 ihr den alten Menschen, der dem fru-
heren Wandel entspricht, ablegen kénnt, daB ihr euch vielmehr erneut im Geist eures Denkens
und den neuen Menschen anzieht, der nach Gott geschaffen ist in Gerechtigkeit und Heilig-
keit, die aus der Wahrheit stammen* (Eph. 4, 17 ff. 21-24). Es ist Wahrheit geworden, Reali-
tat, was seit Johannes’ Taufe verkiindet wird: das alte Leben gilt als tot, und das Ebenbild
Gottes, der neue Adam, ist mit Jesus Wahrheit und Wirklichkeit geworden. Dies ist Wahrheit;
lal3 es gelten, richte Denken und Urteilen danach! Die gleiche Mahnung also wie in Rém 6,
diesmal aber mit der einen Wirklichkeit begriindet, die hinter allem stand, was wir aus dem
ganzen Neuen Testament horten: Jesus ist erschienen. Dies umfalit Kreuz und Auferstehung in
sich, Tétung und Neuheit des Lebens (2. Kor. 4, 10).

3.

Dominus et magister noster Jesus Christus dicendo Poenitentiam agite etc. omnem vitam
fidelium poenitentiam esse voluit®. Luther hat recht gehabt mit seiner These. Es geht um die
ganze Wendung des ganzen Lebens zu Gott. Aber diese Wendung zu Gott heil3t Jesus Chri-
stus, Gottes Hinkehr zu uns. Darum ist diese Wendung, die Umkehr, die BulRe selbst die Ver-
gebung, ist selbst das Glauben, und es ist also falsch, BuRe und Glauben als zweierlei, als ein
Nacheinander aufzufassen. Die Bekehrung ist selbst die nuda fiducia®, die sich aufs Evange-
lium grundet, im Evangelium beschlossen liegt, am Evangelium entsteht.

Wie sich das vollzieht? Es ist gewil so, dal3, mehr als man denkt, eine subita conversio, ein
einmaliges, besonderes Verstehenlernen, das erschlie8t, was nuda fiducia, was promissio

5 Als unser Herr und Meister Jesus Christus sprach: »Tut BulRe etc.«, wollte er, dal? das ganze Leben der Glaubenden BufRe
sei.

® BloRes Vertrauen; subita conversio plétzliche Umkehr; promissio evangelii Zusage des Evangeliums; poenitentia Bul3e,
Reue.

Schniewind - Evangelische Metanoia 7 06.12.2017



evangelii ist. Dies auch in der Form, dal etwa in einer besonderen Epoche des Lebens, in
einer besonderen Zeitspanne, das, was Evangelium heif3t, uns erstmalig verstandlich wird.
Den sogenannten Kinderglauben gibt es nicht (Jesu Worte von den Kindern meinen etwas
ganz anderes), es gibt kein Menschenleben, in dem nicht erst in den konkreten Dingen des
Lebens das Fragen nach Gott erwachte. Und zwar geschieht das immer nur an konkreten
Dingen, an konkreten Einzelheiten; so sagte es die Tauferpredigt wie die Bergrede wie die
Mahnung aller Briefe: Umkehr zu Gott vom konkreten einzelnen Bésen weg. Laft das ,,jetzt*,
jetzt, da Christus erschienen ist (Joh. 4, 23; 12, 31; Rom 3, 21; 5, 11; 6, 22; 7, 6; 8, 1; 13, 11;
2. Kor. 6, 2; Eph. 2, 13); [20] kehrt um von der Lige, als waren diese Dinge unvermeidlich,
schon, berechtigt — wahr. Aber alles, was so in der Form einer conversio geschieht, ist ja nie-
mals ein Wirken, eine Leistung, ein Entschlu des Menschen. Es ist das Auftun der Ohren und
der Augen. Es heil3t ,,Heilsgewil3heit* gewinnen, ein Ohr flr das Evangelium gewinnen; ver-
stehen lernen, was im Urteil Gottes tUiber uns gesagt ist, in dem Urteil, das seit der Taufe Uber
uns steht und im jeweiligen Wort neu Gber uns ausgesprochen ist.

Von da aus aber wird dann wirklich die conversio, die poenitentia, das ganze Leben lang
waéhren, genau nach Luthers Wort. ,,Unter die Taufe kriechen, nennt Luther das, was sich
Tag um Tag bei uns vollzieht: sich taglich unter das Urteil begeben, das ein fiir allemal Uber
uns ausgesprochen ist, und dies Urteil auf die Einzelheiten des Lebens anwenden. Evangeli-
sche Metanoia heifl3t (H. Girgensohn): von der VVergebung leben, vom Geschenk Gottes zu
leben wagen. Und alles, was conversio heiRen mdchte, einmalige, plotzliche, dauernde, tag-
liche Umkehr, es ist ja nur ein Sich-Wenden zu dem, was Gott getan hat und tut. Jede plotz-
liche Bekehrung ware das Lernen einer Haltung, die nun aber getibt sein will, taglich und
stindlich, das Begreifen einer Wendung, die nun, im ,,Wandeln*, gelibt sein will; der erste
Schritt, dem jeweilig neue Schritte folgen auf dieser Bahn bis hin ans Ziel.

Gottes Wendung zu uns ist unsere Wendung zu ihm. Christus ist Gottes Wendung zu uns. Er
ist das Evangelium. Er ist unsere Umkehr, er ist die evangelische Metanoia.

Vortrag auf einer Tagung der Theologischen Fachschaft der Universitat Kénigsberg. Zuerst
erschienen in: Herbert Girgensohn/Julius Schniewind, Evangelische Verkindigung heute!
(Schriftenreihe »Bekennende Kirche«, Heft 25) Miinchen: Chr. Kaiser, 1935, S. 18-31.

Quelle: Julius Schniewind, Zur Erneuerung des Christenstands, hg. v. Hans-Joachim Kraus
und Otto Michel, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1966, S. 9-20.

Schniewind - Evangelische Metanoia 8 06.12.2017



