Wie ,,Ethik* zu lernen ist

Von Hans G. Ulrich

1. Zur Orientierung in der ethischen Diskussion

(1) Far die Orientierung in der ethischen Diskussion ist es notwendig, die Problemstellungen,
auf die sie sich bezieht, zu lokalisieren versuchen. Das heif3t, es ist notig, zu vergewissern,
was der Entdeckungszusammenhang dieser Problemstellungen ist: sind es veranderte geistes-
geschichtliche Bindungen, gesellschaftliche Perspektiven, neue Diskurslagen usf.? Zu viele
Problemstellungen dominieren die Diskussion, ohne dal ihr Ort bestimmt worden ware. So ist
es keineswegs selbstverstandlich, da3 etwa die Frage nach der ,,universalen®, fiir alle Men-
schen zugénglichen Begrindung, die leitende Frage sein mifte. Es ist mit Recht gefragt wor-
den, ob tUberhaupt das Problem der ,,Begriindung® im Vordergrund stehen muf3 und ob das
Problem der ,,Verstindigung* in pluralen Kontexten nicht weiter gefa3t werden muB, als es
die Frage nach der Begrundbarkeit von ethischen Urteilen nahelegt. Ethik hat sich nicht nur
mit dem zu befassen, was sein ,,soll* (,,Was sollen wir tun?*), sondern auch mit dem, was
»1st™ (,, Was haben wir empfangen?* ,,Womit diirfen wir rechnen?* ,,Wie kdnnen wir es wahr-
nehmen?*).

Das soll nur angedeutet bleiben. No6tig ist es jedenfalls, immer wieder zu fragen, welcher
Problemstellung der VVorrang eingerdumt wird und warum dies so ist. Beispiele fur solche
Diskussionen gibt es nicht wenige. Zu nennen ist etwa die Diskussion um den Utilitarismus.
DaR diese Richtung ethischen Denkens in den Vordergrund ruckt, mag zum Teil darin begrin-
det sein, dafl? die Frage nach dem Zweck und dem Nutzen der Realitét produzierender Arbeit,
in der wir leben, niher ist als manche ethischen Fragen nach ,,gut* und ,,bdse*. Zu nennen ist
auch die Auseinandersetzung um die ,,pragmatische Wende®, also die Diskussion der unter-
schiedlichen Konsequenzen, die sich aus der Philosophie Kants und der Philosophie des spa-
ten Wittgenstein fir die Ethik ergeben. Hier geht es darum, das Begriindungsproblem fir die
Ethik neu zu formulieren. ,,Pragmatische Wende* meint — abgekurzt gesagt —, dal’ Begriin-
dungen nicht jenseits dessen, was wir tun und reden, zu finden sind, sondern innerhalb des
Tuns und Redens, als dessen (implizite) Regeln. In der theologischen Ethik sind solche Ver-
anderungen bisher eher nur indirekt wahrgenommen worden. Es wird nétig sein, solche
Standortreflexionen direkt auszutragen. Diese sind vorrangig wichtig — im Unterschied zu
generellen zeitdiagnostischen Perspektiven. [238]

(2) Es ware denkbar, hier eine umfassende Diagnose zur gegenwartigen geistigen und gesell-
schaftlichen Situation zu geben, um daraufhin die Aufgabe der theologischen Ethik zu be-
schreiben. Auf eine solche Diagnose soll hier ausdriicklich verzichtet werden. Da es nicht
wenige Richtungen und Ebenen solcher Diagnosen gibt, bedirfte es einer eigenen Diskussion
dariiber, wenn auf diesem Wege Orientierung gewonnen werden soll. Die in der Diskussion
dominante Frage nach der Differenz von Moderne und ,,Postmoderne* etwa ist — auch in be-
zug auf die Ethik — weit vorangetrieben worden. Geistesgeschichtliche Vorgénge, die damit
verbunden sind, insbesondere die ,,pragmatische Wende®, haben die Problemstellungen in der
ethischen Diskussion tiefgreifend verandert. Ohne eine Gesamtdiagnose versuchen zu missen,
konnen jedenfalls solche Grenzlinien skizziert werden, an denen die Auseinandersetzung sich
befindet.

Ulrich - Wie ,,Ethik* zu lernen ist 1 05.11.2017



2. Ein Dreh- und Angelpunkt

Im Verzicht auf eine Gesamtdiagnose soll hier ein Punkt formuliert werden, der als Dreh- und
Angelpunkt fir die Arbeit an der Ethik zunehmend deutlich in den Blick geriickt ist. In ihm
laufen m.E. viele Linien der Auseinandersetzung und Diskurse zusammen: der Zusammen-
hang von Ethik und ,,Lebenskontext”, Ethik und ,,Lebenswelt“, Ethik und ,,Lebensform®. Die
Begriffe, die zur Bestimmung des Problems verwendet werden, sind heterogen und zeigen
ihrerseits verschiedene Problemstellungen an. So ist etwa (von Charles Taylor, dessen Arbei-
ten zur ,,modernen Identitit* hier zu beachten sind) folgendes kritisch bemerkt worden:

,Das moderne Verstindnis von Freiheit und Vernunft favorisiert ein von praktischen
Handlungskontexten weitgehend unabhéngiges Denken, das bestrebt ist, sich so wenig wie
mdglich auf das implizite Wissen der Subjekte, die in praktischen Kontexten handeln, zu
berufen, und das gleichzeitig bemiiht ist, wo auch immer die Méglichkeit dazu besteht,
explizite Kriterien anzugeben, die die Verstandlichkeit und Unabhéngigkeit des Diskurses von
partikularen Erfahrungen der Lebenswelt und des kulturellen Hintergrundes gewahrleisten
sollen.*

Dem halt Taylor entgegen:

,Es ist charakteristisch fiir die praktische Vernunft, daB3 sie an den Kontext eines impliziten
Verstandnisses des Guten gebunden ist, sei es, daf3 sie durch eine Praxis vermittelt ist, der
dieses Gute immanent ist, oder durch Handlungsweisen, die flir das Gute ursachlich und kon-
stitutiv sind, oder durch die Beziehung zu paradigmatischen Modellen realer oder fiktiver Art.
Der Irrtum des modernen Rationalismus besteht darin, anzunehmen, dal3 dieses Denken unaus-
weichlich im status quo gefangen bleiben muR, daft unsere moralische Urteilskraft nur um den
Preis einer Unabhangigkeit von praktischen Hand-[239]lungskontexten kritisch sein kann.«*

Taylor mag hier fir eine weitreichende Wahrnehmung stehen, die die ethische Rechenschaft
in ihrem Eingebundensein in praktische Kontexte sieht. Dies berthrt eine tiefgreifende Diffe-
renz in der ethischen Verstandigung, die hier noch einmal eine akute Form annimmt.

Damit ist unser Problem verbunden: wie wird ,,Ethik* gelernt? LaBt sich ,,Ethik* als eine
,,Praxis® ethischer Rechenschaft - und nicht als ein ,,Wissen® tiber (z.B. Argumente) ... —
lernen, wenn diese ,,Praxis* eingefligt ist, wie Taylor sagt, in die verschiedenen Lebens-

kontexte?

3. Ethik und Lebensform

Diese Voraussetzung einer in Lebenskontexte eingebundenen ethischen Rechenschaft freilich
wird sofort die Frage auslosen, ob denn solche ,,Kontexte®, in denen ,,ethische Rechenschaft
vorkommt, {iberhaupt noch aufzufinden sind. Ist nicht ,,die* ,,Lebenswelt*, oder sind nicht
,,die“ ,,Lebenswelten* unendlich zerrissen? Hier muf} — gewil — weiter gefragt werden. Aber
die Voraussetzung, daB} sich ,,Ethik* nicht in einem von jeder sozialen Verbindlichkeit entleer-
ten Raum bewegen kann, bleibt bestehen. So ist mit der Frage, wie ,,Ethik* vollzogen werden
kann, immer zugleich die Frage gestellt, wie ,,Ethik* moglich ist. Diagnosen dariiber sind dis-
kutiert worden. Von besonderer Wirkung war die Analyse von Alasdair Maclntyre.? Mac-
Intyre zeigt den Verlust einer kohdrenten moralischen Sprache und damit zugleich eines

! Charles Taylor: Die Motive der Verfahrensethik, in: Wolfgang Kuhlmann (Hg.): Moralitat und Sittlichkeit,
Frankfurt 1986, S. 101-134; hier: S. 129f.
2 Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart [engl. 1981], Frankfurt/Main 1987.

Ulrich - Wie ,,Ethik* zu lernen ist 2 05.11.2017



Lebenszusammenhanges, in dem diese Sprache ihren Ort hatte. Wer redet heute etwa noch
von ,,Tugend“? Aus der moralischen Sprache vieler Jahrhunderte jedoch ist dieser Begriff
nicht wegzudenken. Wer andererseits von ,,Werten redet, tut dies oft, ohne sich darum zu
kiimmern, ob dies nicht einem ideologischen Hintergrund verhaftet bleibt und mit anderen
Elementen moralischer Sprache im Widerstreit ist. Auf das Lernen von Ethik als das Lernen
einer Sprache werden wir zurickkommen. [240]

4. Ethik lernen

Die Frage nach dem ,,Lernen‘ von Ethik betrifft hier nicht den selbstverstandlichen Sachver-
halt, daB3 eben alles, was man ,,konnen* will, auch ,,gelernt” werden muB3. Die Frage zielt auf
einen starken, auf einen exponierten Begriff des Lernens fiir die ,,Ethik®. ,,Ethik* ist nur pra-
sent, sofern sie als ,,gelernte” und ,,lernbare* erscheint. Sonst wére ,,Ethik* nur irgendwie
gegeben. ,,Ethik* aber besteht in einer Praxis der Rechenschaft, die wir mit anderen ausdriick-
lich teilen. Insofern ist sie zu lernen.

In diese Frage ist eingeschlossen, wie denn ,,Sozialisation* vor sich geht, wie ,,Identitit™ aus-
gebildet wird — nicht aber allein im Blick auf diese oder jene ,,Prozesse der BewubBtseinsbil-
dung oder der gesellschaftspsychologischen Verdnderungen, sondern immer im Blick darauf,
was wir denn einsetzen, was wir denn tun fiir das ,,Erlernen® von diesem und jenem, auch fiir
das Erlernen einer christlichen Ethik.

(1) Der Hintergrund (der auch gesellschaftsdiagnostisch zu beleuchten ist) dieser Uberlegun-
gen ist also unter anderem auf die ,,Bildung® und die ,,Bildungskonzepte* bezogen. Leider ist
dies ein Thema, das — blickt man etwa auf die Universitaten — in unserem Zusammenhang
kaum noch ein Profil hat. Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit Studienreform findet nicht
statt; diese mufte sehr tief auch in die inhaltlichen Fragen eingreifen.

Zur Erlauterung eine Anmerkung: Bei dieser Perspektive hat mich nicht zuletzt die nordame-
rikanische Diskussion bestarkt, wie sie etwa in Alasdair MaclIntyres Kritik an den Bildungs-
strategien hervortritt.® Seine Kritik an der am Wissen orientierten, ,,enzyklopadischen® Aus-
richtung der Bildung und der Wissensvermittlung muR zu denken geben, ebenso wie seine
Alternative. Sie zielt auf das ,,Erlernen® von ,,Praxis®, nicht im Gegensatz zu ,,Denken* oder
,»LTheorie“. Als eine solche Praxis gilt vielmehr auch die ,,Ethik*. Sie stellt eine ,,Praxis* des
Erkennens, Urteilens und Kommunizierens dar, die zu lernen ist. Leider sind wir (in der Dis-
kussion tiiber ,,Ethik*) von einer solchen Sicht und ihrer Diskussion weit entfernt. Nach wie
vor werden vor allem im enzyklopéadischen Sinne Wissensbestande produziert und verteilt. So
lernen Studenten beispielsweise, was in der Tradition zum Begriff ,,Gewissen* gesagt wurde.
Wie aber lernen sie, vom ,,Gewissen® in ethisch rechenschaftsfahigen Situationen zu reden?
Wie finden sie Gelegenheit, ihre moralische Sprache darauthin zu priifen, wie darin etwa ,,Ge-
wissen® vorkommt? Wie lernen sie urteilen?

Das groflangelegte Lexikon ,,Theologische Realenzyklopéddie* ist ein iiber die Mallen beredtes
Zeugnis von der vorherrschenden enzyklopédischen Orientierung. [241] Die Kritik an diesem
Unterfangen (zu dem ja nahezu alle Theologen etwas beitragen) ist bislang nicht deutlich arti-
kuliert oder auch nicht gehért worden. Als Konsequenz gibt es dann Diskussionen tber Lern-
stoff und Reduktion von Lernstoff, die aber auf die entscheidende Frage, wie denn Ethik zu
lernen ist, keine Antwort geben. Wo auch kdnnten sie eine finden?

#Vgl. A. Maclntyre: Three Rival Versions of Moral Enquiry, Notre Dame 1990.
Ulrich - Wie ,,Ethik* zu lernen ist 3 05.11.2017



(2) So weit einige Andeutungen zum Hintergrund der folgenden Bemerkungen, die mehr als
Bemerkungen auch nicht sein wollen. Damit also zur Maulwurfsperspektive des Lehrens von
Ethik:

Jeder, der an irgendeinem Punkt in die theologische Arbeit eintritt, jeder der Uber Fragen des
Christseins spricht, bemerkt, daR darin immer eine ethische Wahrnehmung eingeschlossen ist.
Im Blick sind dabei nicht nur Fragen der sittlichen (an Normen orientierten) ,,Entscheidung®,
sondern generell die Frage: wie kann ich leben, wie soll ich leben? ,,Ethik* erscheint in dieser
Perspektive als das ,,universelle” Medium theologischer Arbeit. Das hat nicht mit dem spezifi-
schen Punkt zu tun, daB Glauben und Leben zusammengehtren, sondern zundchst auch damit,
daB in allem, was tiber ,,Gott, Mensch und Welt* geredet wird, prasent ist, was wir tun, wie
wir leben. In unsrem Handeln, Leben, Zusammenleben — im praktischen Kontext — hat das
Reden von ,,Gott*, ,,Welt“, ,,Mensch* seine Bedeutungen. Diese — von der Sprachphilosophie,
nicht zuletzt der von Ludwig Wittgenstein angestol3ene — Einsicht aber ist in ihrer Reichweite
und ihren Konsequenzen nicht zur Geltung gekommen.

Im Blick darauf ist hier von der ,,Lernbarkeit* (und Lehrbarkeit) von Ethik zu reden. SchlieB3-
lich geht es um nicht mehr und nicht weniger als ,,leben* zu lernen. ,,Ethik* meint dann,
davon Rechenschaft geben zu ,.kénnen®. Die Rechenschaft vom guten Leben ist selbst Teil
dieses exponierten ,,Lebens*.

(3) Die ,,Botschaft® ist hier eine doppelte: Erstens: ,,dal Ethik gelernt werden muf3* und —
zweitens: ,,dal} Ethik gelernt werden kann®. Es legt sich der Vergleich mit einem Handwerk
nahe (vgl. auch dazu A. Macintyre): ,,Ethik* ist zu lernen wie ein Handwerk. Es kommt nicht
einfach irgendwie auf gliickliche Umsténde der religidsen Sozialisation an, nicht auf ein
glickliches Zusammentreffen von natirlicher Intelligenz und einer brauchbaren (irgendwie
erworbenen) Einstellung. Es geht zundchst nicht um eine solche tiefgreifende Padagogik. Wir
konnten im Blick darauf rasch an der Frage verzweifeln, wie denn eine im Menschen veran-
kerte ,,Sittlichkeit™ gelernt werden kann, um dann am Ende doch nur ,,Wissen* iber Moral
und Sittlichkeit zu lehren. Vielmehr geht es hier darum, da3 es wirklich ,,etwas* gibt, das zu
erlernen ist, das von der Tradition her weitergegeben wird, das aber auch in der Gegenwart
mit neuen Konturen versehen wird. ,,Was* da zu lernen ist, kann wie eine Sprache, es kann als
eine Sprache gelernt werden. Dal} Ethik gelernt werden muR, ist vor allem darin begriindet,
daB ,,Ethik* heif3t, ,,Rechenschaft* geben gegeniiber anderen, fiir andere, in der Kommunika-
tion mit [242] anderen. Aufgabe des Lernens und Lehrens ist, da Menschen nicht nur etwas
,,wissen®, ein Bewulltsein ,,haben®, eine Einsicht erworben haben usw., sondern wirklich aus-
kunftsfahig und rechenschaftsfahig werden.

,,Ethik® meint so gesehen eine ,,Kunst“ (ein Handwerk) auch des Wahrnehmens und Urteilens.
Erst bezogen darauf gibt es auch ,,Wissen (z.B. iiber Konzeptionen, Theorien), erst darauf
bezogen gibt es auch sinnvollerweise historische Kenntnisse vom Gang der Dinge.

Diese Linie sollte angedeutet sein, ohne jetzt hier weiter zu gehen und damit das Gesprach auf
eine bestimmte Konzeption hin eng zu fiihren. Wichtig ist — ganz im Gegenteil — die Kunst
des Wahrnehmens und Urteilens in den VVordergrund zu riicken und uns von der direkten Ab-
hangigkeit von Diagnosen, Konzeptionen, aber auch Theorien zu lgsen.

Das scheint mir (zundchst einmal) ,,dran* zu sein — damit die Selbstandigkeit im Wahrneh-
men, Urteilen und Vermitteln erreicht wird, die von jedem — ¢ffentlich — abverlangt wird. Es
geht um jene ,,Freiheit eines Christenmenschen®, der gelernt hat, die ,,Not des Néchsten*
wahrzunehmen und von seinem Tun Rechenschaft zu geben. Seine ,,Freiheit™ besteht darin,
daR er zu solcher Wahrnehmung und Rechenschaft findet, statt in anderen Strategien gebun-

Ulrich - Wie ,,Ethik* zu lernen ist 4 05.11.2017



den zu sein, die — worauf auch immer sie hinauslaufen — von der ethischen Aufgabe ablenken.

Fur die Theologie und die kirchliche Praxis ist entscheidend: jeder wache Blick auf die Ge-
genstinde der Theologie zeigt, daB ,,Ethik* nicht ein Wissensgebiet neben anderen ist, son-
dern ein ,,Medium* theologischen Wahrnehmens und Urteilens, nicht anders als die ,,Dog-

matik* (die ,,Dogmatik* ist auch entsprechend in ihrer Rechenschaftsfahigkeit zu beschrei-
ben!). ,,Ethik* ist Medium theologischer Wahrnehmung und Verstdndigung, sofern ,,Ethik*
eine Sprache hat. Das Reden in dieser Sprache, die ethische Sprachpraxis ist zu lernen.

5. Was heif3t ,,Ethik* lernen (inhaltliche Aspekte)?

(1) ,,Ethik* lernen heil3t nicht nur, zu dieser oder jener Sache Stellung nehmen lernen, heif3t
nicht nur, sich an diesen oder jenen Konfliktpunkten bewegen zu lernen, sondern es heif3t
zunachst einmal lernen, sich in den Fragen menschlicher Lebenskunst, in Fragen des mensch-
lichen Zusammenlebens ,,ethisch* bewegen zu konnen. Diese Mitte ethischer Arbeit, die all-
tagliche und ,,normale Aufgabe ethischer Rechenschaft gilt es in den Blick zu fassen. Christ-
liche Ethik kann als Lehre von der ,,Lebenskunst und den ,,Lebensformen‘ verstanden wer-
den. ,,Ethik* hat nicht nur Argumentationsstrategien (etwa zur Rechtfertigung alltigli-[243]
chen Handelns) vorzufiihren, sondern sie vermag etwas zu zeigen: sie hat einen ,,Gegenstand*
vorzufuhren. Sie hat zu zeigen, wie Menschen leben kénnen. Mit Aristoteles gesagt: Ethik hat
das ,,gute Leben* zu zeigen, das in der (politischen) Gemeinschaft mit anderen gelebt wird.
Christliche Ethik hat zu zeigen, wie Menschen als die Geschdpfe Gottes leben.

Dies bewegt sich auf mehreren Ebenen, auf der Ebene der Moralitat, wo es um die universale
Geltung geht, und auf der Ebene der Sittlichkeit, wo es um die Geltung von bestimmten Le-
bensformen geht. Darin die Faden zusammenlaufen zu lassen, also Ethik durchaus in einer
solchen konzentrischen Weise zu lehren — und ,,Ethik* nicht zu reduzieren, etwa auf die Dis-
kussion von diesen oder jenen Problem,,16sungen®, wird fiir die didaktische Arbeit entschei-
dend sein (oder wieder neu werden) massen.

(2) Ethik lernen heif3t eine ,,Sprache* lernen, die Sprache ethischer Rechenschaft lernen.

Die ,,Sprache der Moral* oder der ethischen Argumentationen enthilt auf allen Ebenen Be-
griffe, bei denen oft unklar ist, wohin sie gehéren. So wird von ,,Werten* geredet, von ,,Nor-
men®, von ,,Verantwortung*. Und immer ist ein spezifisches, oft mit anderen unvereinbares
(um mit Wittgenstein zu reden:) ,,Sprachspiel* im Gang. Es kommt darauf an, solche Sprach-
spiele zu ,,kennen®, also sich auf Beschreibungen einzulassen (wer hat wie von ,,Werten* ge-
redet?). Dann aber — vor allem — kommt es darauf an, sich auf die Frage einzulassen, welche
»Sprache® dann wirklich zur Sprache derjenigen ,,Ethik* werden kann, die dem christlichen
Reden von Gott entspricht.

An dieser Stelle setzt die theologische Arbeit ein. Sie kann nicht darin bestehen, die Suche
nach den ,,Werten* mit christlichen Wertvorstellungen aufzufiillen, ohne die Riickfrage zu
stellen, inwiefern denn Christen iiberhaupt von ,,Werten* zu reden haben.* Die theologische
Arbeit in der Ethik kann auch nicht darin bestehen, ,,Normen* oder ,,Maximen‘ des Handelns
in ihrer Verbindlichkeit festzustellen, ohne zu fragen, was in der christlichen Lebensform
,,Handeln“ heifit. ,,Ethik* lernen heif3t, in diese Arbeit an der moralischen Sprache eintreten.

*Vgl. z.B. Eberhard Jiingel: Wertlose Wahrheit. Christliche Wahrheitserfahrung im Streit gegen die , Tyrannei
der Werte*, in: Ders. Wertlose Wahrheit, Munchen 1990, S. 90-1009.

Ulrich - Wie ,,Ethik* zu lernen ist 5 05.11.2017



Wie reden Christen von ,,Verantwortung®, wie reden sie von ,,guten Werken*, vom ,,Gewis-
sen”, von ,,Freiheit“S, von ,,Gerechtigkeit*?

Das fuihrt dann auch dazu, sich in der ethischen Theorie, im Diskurs bewegen zu [244] lernen.
Man wird die verschiedenen Ebenen der moralischen Sprache zugleich im Blick behalten,
nicht die eine gegen die andere abgrenzen. Die Ebene des theoretischen und analytischen
Diskurses (z.B. die Diskussion iiber ,,Verfahrensethik®, oder iiber ,,Verantwortungsethik*)
thematisiert direkt die Frage, wie ethisch zu reden ist - und diese Rede betrifft dann direkt die
Praxis ethischer Rechenschaft und Verstandigung. Denn im ethischen Urteil kommen auch die
theoretischen Begriffe wie ,,Verantwortung* oder ,,Gewissen* vor. (Vgl. als biblisches Bei-
spiel: Jesus zeigt, wie vom ,,Ndchsten* zu reden ist, im Gleichnis vom barmherzigen Samari-
ter: Lk 10,25-37.)

6. Ethik lernen in Bezug auf Tradition — Dogmatik — Wissenschaften
Ergénzend und zusammenfassend ist zu sagen:

(1) Ethik lernen heift, eine Tradition des ethischen Redens kennenlernen. Zur Tradition evan-
gelischer Ethik gehort das Reden von der ,,Freiheit™ und das Reden von der Geschdpflichkeit
des Menschen, zu der auch gehort, daR Menschen sich durch Gottes Wort neu erschaffen las-
sen (das ist der Ansatzpunkt zur Zwei-Reiche-Lehre).

Es geht darum, diese Traditionen zu interpretieren und zu analysieren. Dies nicht nur im Sinne
einer ,,historischen* Aufklarung, sondern im Blick darauf, wie die Traditionen in Gebrauch zu
nehmen sind: Was heif}t es, im ,,Sinne*, in der ,,Logik* dessen zu denken, was christliche
,Freiheit“ meint?®

Entscheidend ist dabei auch die Unterscheidung zwischen einer ,,Geschichte® der Ethik (not-
wendigerweise eingeflgt in eine Sozialgeschichte — z.B. heif3t das zu fragen: ,,wie ist es dazu
gekommen, dall Menschen von ,Werten‘ reden?*) und der ,, Traditionsgeschichte* der Ethik.
Die Tradition der Ethik steht in ihrer spannungs- vollen Beziehung zu dieser oder jener ge-
schichtlichen Entwicklung.

Es kommt darauf an, wie ,,Tradition* thematisiert wird: wir konnten sie als das ,,Sprachspiel*
verstehen, das nicht wir neu erfinden, sondern in das wir uns ,,einspielen®, sicher um dann
unser Spiel zu spielen und unsere Spielziige zu unternehmen.

(2) Ethik lernen heift lernen, sie mit den theologischen Sachverhalten zusammen zu lernen,
mit denen sie vermittelt ist.

In der Ethik geht es immer darum, sie auf die ,,Wirklichkeit™ zu beziehen, die die [245] Theo-
logie wahrzunehmen und zu erkennen sucht. Das macht deutlich, dal? die ethische Frage nicht
darauf reduziert ist, was Menschen tun oder (gar nur) verwirklichen sollen, sondern in der
Wahrnehmung und Erkenntnis dessen begrtindet ist, was Menschen im Guten erfahren, was
ihnen gegeben ist, woflr sie nicht einzustehen haben. Hier liegt eine der grundlegenden Auf-
gaben evangelischer Ethik: in dieser Weise das Evangelium von Gottes bewahrendem und

®Vgl. Freiheit im Leben mit Gott. Texte zur Tradition evangelischer Ethik; hg. von Hans G. Ulrich,
(Theologische Biicherei) Gutersloh 1993.

®Vgl. als umfassendes Beispiel: Bernd Wannenwetsch: Die Freiheit der Ehe. Das Zusammenleben von Frau und
Mann in der Wahrnehmung evangelischer Ethik, Neukirchen 1993.

Ulrich - Wie ,,Ethik* zu lernen ist 6 05.11.2017



rettendem Handeln hérbar werden lassen.

Die Vermittlung von Dogmatik und Ethik zu sehen, bleibt dabei nicht nur eine dringliche
Aufgabe, sondern sie wird zu einer unermeRlichen Bereicherung der Ethik fihren. Als Bei-
spiel dafur kénnen die Bemihungen um die Ethik wahrgenommen werden, die den Menschen
nicht nur als handelndes Subjekt, sondern in seiner Geschopflichkeit sieht. Eine Ethik von
daher zu entfalten, steht weitgehend noch aus. Das schlie3t die Wahrnehmung der Leiblich-
keit des Menschen ein.’

(3) Ethik lernen heif3t, im weitesten Sinne diskursfahig zu werden. Das meint nicht nur ,,ge-
sprachsfahig* in der persénlichen Kommunikation, sondern das meint auch kommunikations-
fahig in der Verstandigung, im Medium des Wahrnehmens und Argumentierens. Diskursfé-
higkeit zu lernen kann nicht dadurch geschehen, dal3 ,,man* Diskussionsergebnisse, Argumen-
te usf. kennt, sondern heif3t sich in den ,,diskursiven®, auf die Sache bezogenen Gang der Dis-
kussion ,,einspielen. Manche kennen zwar dieses oder jenes Argument, der Diskurs aber als
Ganzer bleibt ihnen verschlossen. Ein Diskurs, auch wenn er noch offen ist, hat einen inneren
Zusammenhang; auf diesen kommt es an. Beispiel: die Diskussion um Probleme der Wirt-
schaftsethik.

Hier ist der hervorragende Ort, mit anderen Wissenschaften zusammenzutreffen. Es gibt nicht
wenige Bereiche in der ,,christlichen Ethik, in denen dies zu kurz kommt: Zu nennen ist
(trotz neuerer Bemiihungen) die ,, Wirtschaftsethik* ebenso wie die politische Ethik. Dabei
wird es vor allem darauf ankommen, die dramatischen Veranderungen in der wissenschafts-
theoretischen Selbstwahrnehmung dieser Wissenschaften zu beachten. VVon daher zeichnen
sich langst neue Erwartungen an die Theologie und den christlichen Glauben ab, die ernst
genommen werden wollen. Das betrifft z.B. die Frage, wie sich ,,Empirie* und ,,Erfahrung®
zueinander verhalten. Die Theologie wird dabei auf neue Weise als Erfahrungswissenschaft
angesprochen. Eine veranderte Wahrnehmung der Wissenschaften und ihrer Beziehung zur
Theologie ergibt sich auch aus der Perspektive des ,,postmodernen Wissens®. Hier entsteht die
Frage neu, wie sich verschiedene Arten des Wissens und seiner Legitimation zueinander ver-
halten. Auch dies betrifft ganz besonders die Ethik. [246]

7. Bemerkungen zur Didaktik und zum Studium
(1) Zum Curriculum ,, Ethik*

Aus den voranstehenden Uberlegungen ergibt sich die Notwendigkeit, {iber ein ,,Curriculum*
Ethik nachzudenken, das nicht an den Wissensbestinden ,,Ethik®, ,,christliche Ethik* usf.
orientiert ist, sondern auf das Lernen ethischer Rechenschaftspraxis zielt. Politische Ethik,
Wirtschaftsethik, Ethik des Zusammenlebens der Geschlechter sind als tibergreifende Themen
in dem Sinne zu verstehen, dal} sie umgreifende ethische ,,Sprachspiele® enthalten. Gelernt
werden muf3 aber immer an einzelnen Sachverhalten und Beispielen: z.B. politische Ethik am
Thema ,,Macht“, Wirtschaftsethik am Thema ,,Arbeit*. Es ist kein Zufall, daB es solche
Schlisselthemen oder ,,paradigmatische” Themen gibt.

Zugleich aber ist zu bedenken, inwiefern die ,,politische Ethik* etwa ein notwendiger
Rahmen, ein notwendiges Element fiir jedes ethische Thema ist. Entsprechendes gilt (neuer-
dings deutlicher erkannt) fiir die Rechtsethik. So gehort die Frage, was ,,Handeln* heif3t, was

"Vgl. dazu Oswald Bayer, Leibliches Wort, Tiibingen 1993.
Ulrich - Wie ,,Ethik* zu lernen ist 7 05.11.2017



,Praxis“ ist, in die politische Ethik.
(2) Diskurs und Texte

Zu lernen ist Ethik im Disput. Diesen gilt es zu ,,organisieren®, nicht nur als ,,Diskussion* zu
fiihren, sondern daraufhin, daf3 ,,Klarungen* erfolgen. Am Ende sollten analytisch gewonnene
Festlegungen stehen, so oder so zu reden. Die ethische Sprache ist wie beim Sprachunterricht
durch sprachliche Verstandigung einzutiben. Auch dariber braucht es eine Verstandigung: es
geht weder nur um eine ,,formale* Ubereinstimmung (z.B. durch Einhaltung von Abstim-
mungsregeln), noch um eine inhaltliche ,,Konsensbildung®, sondern um einen ethischen Dis-
kurs, der bezogen auf ethische Sachverhalte zu einer gemeinsamen Urteilspraxis fihrt. Wenn
am Ende am Einzelbeispiel die Urteile auseinander gehen, dann mufl immer noch gewéhrlei-
stet sein, daf? die eine Position der anderen ihre Begriindung verstandlich machen kann.

Sofern Ethik-lernen heifit eine ,,Sprache® lernen, ist die Lektiire von Texten grundlegend.

,» Lexte” sind aber dann nicht nur zu lesen, um sie auf ,,Aussagen‘ hin auszubeuten usf., son-
dern wiederum analytisch: wie wird darin geredet? Dort, wo dies zu sehen und lernen ist, kann
man von paradigmatischen (vielleicht auch von klassischen) Texten sprechen. Beispiele daftr
gibt es zahlreiche; entscheidend ist, sie nach diesem Kriterium auszuwahlen. Ein neueres Bei-
spiel von vielen Einzeltexten stellen etwa die Arbeiten von Hans Jonas dar. Damit sind solche
Texte im Blick, die selbst schon einen Zugang zur Frage des Ethik-Lernens und des Sprache-
Lernens haben. [247]

(3) Moral-Erziehung und Ethik lernen

Eine Sprache wirklich sprechen, heif3t die Lebensform zu teilen, die mit dieser Sprache ver-
bunden ist. Insofern ist es nicht mdglich, ,,Ethik* sich ,,anzulernen*. Einen Handwerker pragt
sein Handwerk. Aber: es bleibt auch dies noch ein Lernen von ,,etwas‘ und nicht eine ,,Moral-
erziehung*, die direkt auf die Verdnderung von Lebensweisen zielt. Das Verhéltnis von
Moral-Erziehung und ,,Ethik* lernen muf3 neu bedacht werden.

Quelle: Verantwortlich leben, Band II: Ergdnzende Texte, erarbeitet und zusammengestellt
von Karl Friedrich Haag; Arbeitshilfe fiir den evangelischen Religionsunterricht an
Gymnasien, Themenfolge 99, hrsg. von der Gymnasialpadagogische Materialstelle der
Evang.-Luth. Kirche in Bayern, Erlangen 1994, Seiten 237-247.

Ulrich - Wie ,,Ethik* zu lernen ist 8 05.11.2017



