wunser Urteil ist nichts, wenn es mit dem gottlichen Urteil verglichen wird*
— Martin Luther Uber die unbegreifliche Gerechtigkeit Gottes in De servo
arbitrio (Dass der freie Wille nichts sei)

Ich bekenne freilich von mir: Wenn es irgend geschehen kdnnte, wollte ich nicht, dal3 mir der
freie Wille gegeben wird, oder dal’ etwas in meiner Hand gelassen wirde, wodurch ich mich
um das Heil bemiihen kénnte, nicht allein deswegen, weil ich in soviel Anfechtungen und
Gefahren, gegentber so vielen anstirmenden Ddmonen nicht zu bestehen und jenes nicht
festzuhalten vermdchte, da ein Ddmon méchtiger ist als alle Menschen und kein einziger
Mensch gerettet wirde, sondern weil ich, auch wenn keine Gefahren, keine Anfechtungen,
keine Damonen da waren, dennoch gezwungen sein wirde, bestandig aufs Ungewisse hin
mich abzumihen und Lufthiebe zu machen; denn mein Gewissen wird, wenn ich auch ewig
leben und Werke tun wiirde, niemals gewif8 und sicher sein, wieviel es tun mifite, um Gott
genug zu tun.

Denn bei jedem vollbrachten Werk bliebe der édngstliche Zweifel zuriick, ob es Gott gefalle
oder ob er etwas dartiber hinaus verlange, so wie es die Erfahrung aller Werkgerechten be-
weist und ich zu meinem Ungliick so viele Jahre hindurch geniigend gelernt habe. Aber nun,
da Gott mein Heil meinem Willen entzogen und in seinen Willen aufgenommen hat und nicht
auf mein Werk oder Laufen hin, sondern aus seiner Gnade und Barmherzigkeit verhei3en hat,
mich zu erretten, bin ich sicher und gewil3, daf? er treu ist und mir nicht ltigen wird, aulerdem
méchtig und gewaltig ist, daR keine Dd&monen und keine Widerwaértigkeiten imstande sein
werden, ihn zu Uberwaltigen oder mich ihm zu entreif3en. »Niemand, sagt er, »wird sie aus
meiner Hand reil3en, weil der Vater, der sie mir gegeben hat, gréRRer ist als sie alle.« (Joh
10,28f) So geschieht es, dal3, wenn nicht alle, so doch einige und viele gerettet werden,
wahrend durch die Kraft des freien Willens geradezu keiner errettet wirde, sondern wir alle
miteinander verloren gingen. Da sind wir auch gewif8 und sicher, dafl wir Gott gefallen, nicht
durch das Verdienst unseres Werkes, sondern durch die Huld seiner Barmherzigkeit, die uns
verheifRen ist, und, wenn wir weniger tun oder bose handeln, daB er es uns nicht zurechnet,
sondern vaterlich vergibt und bessert. Das ist der Ruhm aller Heiligen in ihrem Gott.

Wenn dich aber das erschreckt, dal} es schwierig ist, die Gnade und Gerechtigkeit Gottes zu
wahren, der doch die, die es nicht verdient haben, verdammt, d. h. solche Gottlose, die in
Gottlosigkeit geboren auf keine Weise sich selbst helfen kénnen, dal sie nicht gottlos sind,
bleiben und verdammt werden und, da ihre Natur nicht anders kann, sundigen und verloren-
gehen missen, wie Paulus sagt: »Wir waren alle Kinder des Zorns wie die andern« (Eph 2,3),
da sie von Gott selbst aus dem durch die Sunde des einen Adam verderbten Samen als solche
geschaffen sind, so ist hier Gott zu ehren und zu furchten als der, der grofite Gnade an denen
erweist, die er rechtfertigt und errettet, und zwar sind das solche, die es Giberhaupt nicht ver-
dient haben, und man muf schliellich einiges seiner gottlichen Weisheit iberlassen, auf dal}
geglaubt werde, es sei gerecht, wo er uns ungerecht zu sein scheint. Wenn ndmlich seine
Gerechtigkeit derartig wére, dal3 der Mensch mit seiner Fassungskraft dartiber befinden
konnte, dal sie gerecht ist, so wére sie durchaus nicht géttlich und in nichts von der mensch-
lichen Gerechtigkeit unterschieden. Aber da Gott ein einiger und wahrer Gott ist, ferner vollig
unbegreiflich und der menschlichen Vernunft unzugénglich, so ist es angemessen, ja vielmehr
notwendig, dal auch seine Gerechtigkeit unbegreiflich ist. So wie auch Paulus es mit den
Worten ausruft: »O welch eine Tiefe des Reichtums beider, der Weisheit und der Erkenntnis
Gottes, wie unbegreiflich sind seine Gerichte und wie unerforschlich seine Wege!« (R6m
11,33)

Sie waren aber nicht unbegreiflich, wenn wir in jeder Hinsicht es fassen kdnnten, weshalb sie

Luther - Unser Urteil ist nichts (Dsa) 1 13.11.2017



gerecht sind. Was ist der Mensch im Vergleich zu Gott? Wie viel ist es, was unsere Macht
vermag im Vergleich zu seiner Macht? Was ist unsere Starke im Vergleich zu seinen Kraften?
Was ist unser Wissen, verglichen mit seiner Weisheit? Was ist unser Wesen im Vergleich zu
seinem Wesen? Kurzum, was ist alles Unsrige im Vergleich zu dem Seinigen? Wenn wir also
bekennen, auch aufgrund dessen, was die Natur lehrt, daR menschliche Macht, Starke, Weis-
heit, Wesen und alles, was zu uns gehort, ganz und gar nichts ist, wenn es mit der gottlichen
Macht, Starke, Weisheit, Wissen und Wesen verglichen wird, wie verkehrt ist es da von uns,
dal’ wir allein Gottes Gerechtigkeit und Gericht anfechten und nur fur unser Urteil es in An-
spruch nehmen, das géttliche Urteil begreifen, beurteilen und wirdigen zu wollen? Weshalb
sagen wir nicht auch hier einfach: Unser Urteil ist nichts, wenn es mit dem gottlichen Urteil
verglichen wird? Frage die Vernunft selbst um Rat, ob sie nicht Gberfiihrt dasteht und beken-
nen muf3, daf? sie téricht und verwegen ist, wenn sie nicht Gottes Urteil unbegreiflich sein
1aRt, da sie zugibt, dal alles andere Géttliche unbegreiflich ist. Freilich, in allem andern ge-
stehen wir Gott die gottliche Majestat zu, allein bei seinem Gericht sind wir bereit, sie zu
verneinen, und kénnen inzwischen nicht glauben, daf? er gerecht sei, obwohl er es uns ver-
heiRBen hat, dal? er es sein werde, wenn er seine Herrlichkeit offenbart hat, so daf wir alle es
dann sehen und greifen sollen, daB er gerecht gewesen ist und es noch ist.

Ich will ein Beispiel zur Befestigung des Glaubens geben und um jenes nichtswiirdige Auge
zu ermutigen, das Gott der Ungerechtigkeit fur verdéchtig halt. Siehe, so leitet Gott diese
korperliche Welt in &ulerlichen Dingen, dal, wenn man das Urteil der menschlichen Vernunft
ansieht und ihm folgt, man gezwungen ist zu sagen, entweder dal} kein Gott ist, oder daf? er
ungerecht ist, wie jener sagt: »Ich werde oft von dem Gedanken beunruhigt, daf nach keine
Gotter gibt.« Denn siehe, wie es den Bdsen ganz nach Wunsch, hingegen den Guten sehr
elend ergeht; was die Sprichworter und die Erfahrung, die Mutter der Sprichwdrter, bezeugen:
»Je groBer der Schalk, desto besser das Gliick.« »In den Hutten der Gottlosen«, sagt Hiob,
»herrscht UberfluR« (Hi 12,6). Und Ps. 73,12 klagt, daR die Stinder in der Welt UberfluB an
Reichtum haben. Hor einmal, ob es nicht nach dem Urteil aller sehr ungerecht ist, daB die
Bdsen mit Glucksgutern gesegnet und die Guten schwer heimgesucht werden? Aber so 1aRt es
der Lauf der Welt offen erkennen. Hier sind auch die hdchsten Geister darauf verfallen zu
verneinen, daB Gott sei, und zu ersinnen, dal} das Glick alles blindlings treibe, wie z. B. die
Epikurder und Plinius. Ferner meint Aristoteles, daB jenes sein erstes Sein, damit es vom
Elend befreie, nichts von den Dingen sehe als sich allein, weil er glaubt, es sei ihm sehr
beschwerlich, soviele Leiden und soviele Ungerechtigkeiten zu sehen.

Die Propheten aber, welche geglaubt haben, dal’ Gott sei, sind vielmehr hinsichtlich der Un-
gerechtigkeit Gottes versucht worden, wie Jeremia, Hiob, David, Asaph und andere. Was,
meinst du, haben Demosthenes und Cicero gedacht, wenn sie alles, was sie vermochten,
ausgefuhrt hatten, und ihnen das so schlecht gelohnt wurde, dal? sie elend untergingen? Und
dennoch wird diese Ungerechtigkeit Gottes, die hdchst wahrscheinlich ist und mit solchen
Argumenten vorgetragen wird, denen keine Vernunft oder Licht der Natur widerstehen kann,
sehr leicht durch das Licht des Evangeliums und die Kenntnis der Gnade aufgehoben, durch
welche wir gelehrt werden, daf die Gottlosen wohl leiblich in Blte stehen, an der Seele aber
zugrunde gerichtet werden. Und es gibt fur diese ganze unldsbare Frage diese kurze Lésung in
einem Wortlein, ndmlich: Es ist ein Leben nach diesem Leben, in welchem alles, was hier
nicht bestraft und belohnt wird, dort bestraft und belohnt wird, da dieses Leben nichts als der
Vorlaufer oder vielmehr der Anfang des zukiinftigen Lebens ist.

Wenn also das Licht des Evangeliums, das allein im Wort und im Glauben kraftig ist, so
Grol3es zuwege bringt, dal diese in allen Jahrhunderten behandelte und niemals geldste Frage
so leicht beigelegt und geschlichtet wird, was, meinst du, wird wohl dann sein, wenn das
Licht des Wortes und des Glaubens zuriicktritt und die Sache selbst und die gottliche Majestat

Luther - Unser Urteil ist nichts (Dsa) 2 13.11.2017



durch sich selbst wird offenbar? Oder glaubst du nicht, dal3 dann das Licht der Herrlichkeit
die Frage, welche im Licht des Wortes oder der Gnade unldsbar ist, gar sehr leicht 16sen kann,
da das Licht der Gnade die im Licht der Natur unlésbare Frage so leicht geldst hat?

Setze mir dreierlei Licht, das Licht der Natur, das Licht der Gnade, das Licht der Herrlichkeit,
wie es eine allgemein bekannte und gute Unterscheidung hélt. Im Licht der Natur ist es unlos-
bar, dafl? das gerecht ist, wenn der Gute heimgesucht wird und es dem Bdsen gutgeht. Aber
das 16st das Licht der Gnade. Im Lichte der Gnade ist es unlésbar, wie Gott den verdammen
mag, der aus irgendwelchen eignen Kraften nicht anders tun kann als stindigen und schuldig
werden. Hier sagt das Licht der Natur wie das Licht der Gnade, es sei Schuld nicht des elen-
den Menschen, sondern des ungerechten Gottes, denn sie kdnnen nicht anders tiber Gott urtei-
len, der den gottlosen Menschen umsonst ohne Verdienst krént und einen andern, der viel-
leicht weniger oder wenigstens nicht mehr gottlos ist, nicht kront, sondern verdammt. Aber
das Licht der Herrlichkeit sagt etwas anderes und wird zeigen, daB Gott, dessen Gericht eben
noch eine unbegreifliche Gerechtigkeit in sich birgt, von hochst gerechter und héchst offen-
sichtlicher Gerechtigkeit ist, nur, dal} wir inzwischen das glauben sollen, gemahnt und gefes-
tigt durch das Beispiel des Lichtes der Gnade, welches ein &hnliches Wunder beim natirlichen
Licht vollbringt.

Quelle: Martin Luther, De servo arbitrio (WA 18, 783,17-785,38) in der Ubersetzung von

Bruno Jordahn, in: Martin Luther, Ausgewéhlte Werke, hg. v. H.H. Borcherdt und G. Merz, 1.
Bd. der Erganzungsreihe: DaR der freie Wille nichts sei, 3. Aufl. 1954, 243-246.

Luther - Unser Urteil ist nichts (Dsa) 3 13.11.2017



