Gottes Heilsplan — Erwahlung und Geschichte
Von Friedrich Mildenberger

Der traditionelle dogmatische Aufril der lutherischen Orthodoxie bringt nach den Prolego-
mena zuerst die »Theologie« (Mildenberger 1, 230ff), also Gotteslehre, Schopfung und
Vorsehung. Das sind, sehen wir einmal von der Trinitéatslehre ab, die zwar mit zur »Theo-
logie« gehort, aber eine Sonderstellung einnimmt, articuli fidei mixti, Glaubenswahrheiten,
die nicht nur aus der Offenbarung, also der Schrift, sondern auch aus der Vernunft bekannt
sind. Dann folgt die »Okonomie«, Gottes Heilsveranstaltung, in der er durch die Sendung des
Sohnes ins Menschsein die gefallene Menschheit erlost. Hier handelt es sich um articuli fidei
puri, also offenbarte Glaubenswahrheiten. Einleitend ist hier von dem HeilsratschluR Gottes
die Rede. Dabei wird wieder der allgemeine Heilswille Gottes, die benevolentia universalis
erga hominem lapsum, von seinem besonderen Heilswillen, der benevolentia specialis, unter-
schieden. Der allgemeine Heilswille betrifft alle Menschen, die ins Elend der Stinde gefallen
sind, und bietet ihnen die wirksamen Heilsmittel an. Der besondere Heilswille Gottes dagegen
setzt fest, dal} bestimmte Menschen, welche die ihnen angebotenen Heilsmittel im Glauben
annehmen und bis zu ihrem Ende festhalten, mit dem ewigen Heil beschenkt werden (so Hol-
laz 2,2). Insoweit ist hier bei Hollaz, der die Spétform der lutherischen Orthodoxie reprasen-
tiert, die Okonomie deutlich gegen die Theologie abgesetzt.

Die reformierte Tradition ordnet hier anders ein, sofern sie die Gotteslehre mit der Lehre von
den Dekreten Gottes abschlief3t und erst dann die Schopfungslehre folgen lait. Dabei ist das
decretum Dei generale, der Ratschluf3, der Schépfung und VVorsehung betrifft, und das decre-
tum praedestinationis zu unterscheiden, nach dem Gott beschlossen hat, von [182] den ver-
nlnftigen Kreaturen einige zu retten, andere zu verdammen (nach Heppe-Bizer, 108). In der
Regel folgt man dabei der infralapsarischen Richtung, nach welcher das Pradestinationsdekret
auf den allgemeinen Ratschluf’ der Schopfung folgt. Allerdings ist auch die supralapsarische
Variante mdglich, die zuerst den RatschluR Gottes denkt, zu seiner Verherrlichung bestimmte
Menschen zum Heil zu fiihren und andere zu verdammen. Erst daraufhin folgt dann der Rat-
schluf’ der Schopfung. Freilich ist man sich dabei klar dartber, dal3 eine derartige Ordnung
eines Nacheinander der gottlichen Dekrete bedingt ist durch die Ordnung unseres diskursiven
Denkens, das die Zeitlosigkeit bzw. Gleichzeitigkeit des gottlichen Wollens nur so fassen
kann.

Die Diskussion zeigt einmal mehr das Problem eines metaphysischen Gottesdenkens, das sich
Gott zum Gegenstand machen muf3, zugleich aber die Unvergleichlichkeit dieses Gegenstan-
des festzuhalten sucht. Dabei ist das Miteinander Gottes und der verniinftigen und also frei
gedachten Menschen zu einem unldsbaren Problem verknotet. Nur mit Inkonsequenzen kann
sich das dogmatische Denken hier weiterhelfen. Gottes Ewigkeit, die jede Veranderung von
Gott fernhalten muB, schlief3t die Zeitlosigkeit seines Wissens und Wollens mit ein. Da sich
alles innerzeitliche Geschehen nach diesem géttlichen Wissen und Wollen richten muf, das
sich ja nicht irren kann, ist ein strenger Determinismus, der alle Ablaufe in der Zeit durch die
gottliche Notwendigkeit festgelegt sieht, die logische Folge. Damit aber wére die menschliche
Freiheit bestritten. Das darf nicht sein. Denn jedenfalls der Stindenfall als freie Abkehr des
Menschen von seinem Schopfer, der die Stindhaftigkeit des ganzen Menschengeschlechts als
seine Folge nach sich zieht, kann nicht auf eine gottliche Notwendigkeit zurtickgefiihrt wer-
den. Und das betrifft dann natiirlich auch die ganze Heilsveranstaltung Gottes, die dem folgt.
Darum muf3 schon in der Gotteslehre der gottliche Heilsplan vorgreifend beriicksichtigt wer-
den. Das geschieht so, dal3 im Wissen Gottes Distinktionen eingefuihrt werden: Da ist eine
scientia naturalis, in der Gott alles weil3, was mdglich ist; weiter [183] eine scientia libera,
die alles weil3, was ist, war oder mit Notwendigkeit eintreten wird; schlieBlich ist da eine

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 1 23.09.2017



scientia media, die weil3, was beim Vorliegen einer bestimmten Bedingung eintreten wird,
beim Fehlen dieser Bedingung dagegen nicht (Hollaz 1, 1, 364f.). Mit dieser Bedingung ist
die freie Entscheidung der verninftigen, also entscheidungsfahigen Geschopfe gemeint, die
das angebotene Heil im Glauben ergreifen und bis zu ihrem Ende festhalten, oder die es
abweisen. Diese Losung paldt natdirlich nur fir die lutherische Orthodoxie mit ihrem milden
Synergismus. Die reformierte Lehrform dagegen verlegt die Entscheidung tber das Heil oder
die Verwerfung der Menschen ganz in den ewigen Willen Gottes, braucht also die Hilfskon-
struktion einer solchen scientia media nicht; dafir muR sie aber die Entscheidungsfreiheit des
Menschen grundsatzlich bestreiten und zugleich die Willkir Gottes rechtfertigen, der die
einen Menschen in Ewigkeit erwéhlt und die anderen verworfen hat.

Beide Ldsungsmdoglichkeiten sind dann unangemessen, wenn Gottes Leben nicht in einer
zeitenthobenen Ewigkeit stillgestellt werden soll. Man stelle sich einen solchen Gott vor, der
von Menschen um Hilfe angerufen oder dankbar gepriesen wird. MuB er nicht gelangweilt
abwinken: »Das weil3 ich doch schon seit aller Ewigkeit«? Jedenfalls der lebendige Gott der
Bibel ware damit nicht gedacht.

Die grundlegende dogmatische Unterscheidung einer nattrlichen und einer offenbarten Got-
teserkenntnis und so auch der articuli fidei mixti und puri wird mit dem geistigen Umbruch
der Aufklarung in Frage gestellt. Das hat wie flr das ganze dogmatische Gefuige auch fir die
Erwahlungslehre gewichtige Auswirkungen. Der Widerspruch zwischen dem universalen
Anspruch des christlichen Glaubens und seiner partikularen Verwirklichung kann nicht mehr
so einfach in den Ratschluf} des extramundanen Gottes zuriickverlegt werden. Vielmehr ge-
winnt nun einerseits die natlrliche, also alle Menschen betreffende Gotteserkenntnis als die
gemeinsame Wurzel aller Religionen ein verstarktes Gewicht, nicht nur nach auf3en als die
Mdglichkeit, andere Religionen [184] nicht nur negativ zu wurdigen; sondern auch nach in-
nen, sofern sie Kirchenkritik und eine sich von der Kirche absetzende private Religiositat
begrunden kann. Andererseits ist nun die Kontingenz des Christlichen in ganz anderer Weise
zu thematisieren; und das nicht nur in dem Verweis auf das Nebeneinander der christlichen
und anderer Religionen, sondern auch in der Wurdigung Jesu Christi.

Hier erinnere ich daran, dalR wenigstens bei weiterfilhrenden theologischen Entwirfen Jesus
Christus selbst sehr viel starker in den Mittelpunkt riickt. Nicht so sehr die Erschaffung des
Menschen wie seine Erwahlung ist flr die Relation von Gott und Mensch, die sich in Jesus
Christus zusammenfalit, das entscheidende Datum. Das gilt auch und gerade dann, wenn die
ontologische Konstruktion der Person Jesu Christi — er ist wahrer Gott und wahrer Mensch in
der Einheit der Person — nicht mehr das die Christologie beherrschende Moment ist.

Dazu verweise ich zundchst auf Kants Religionsschrift. Hier wird das Ziel des Reiches Gottes
als einer ethischen Gemeinschaft nach den Bedingungen seiner Ermdéglichung befragt. Diese
kann nicht nur in der moralischen Gesinnung einzelner gefunden werden. Es braucht vielmehr
eine Gemeinschaft, die sich in der Zielsetzung dieses Reiches Gottes verbunden weil3. Dal}
diese in der christlichen Kirche gegeben ist, steht fiir Kant auBer Frage. Allerdings muf3 da
dann zwischen dem Kirchenglauben und dem wahren Religionsglauben unterschieden wer-
den, der sich in Kants Gegenwart immer deutlicher entwickle (B 197). Doch wird damit der
Anfang dieser Entwicklung, die geschichtliche Erscheinung Jesu Christi — Kant redet vom
»Lehrer des Evangeliums« (B 191 f.), um sich so von den schriftgelehrten Theologen abzuset-
zen — als Neuanfang im Gegensatz zum Judentum besonders gewichtet.

In diesem Zusammenhang der Entstehung der christlichen Kirche und der Entwicklung des
Reiches Gottes muf} von den Geheimnissen der Berufung, Genugtuung und Erwahlung gere-
det werden. Diese Geheimnisse sind zwar moralisch ganz Kklar, ihre Mdglichkeit aber 183t sich

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 2 23.09.2017



nicht spekulativ einsichtig machen: daR der Mensch als Geschopf doch seinem Schopfer so
frei gegenuiber steht, dal? er dessen Berufung in die Gemeinschaft des Reiches Gottes anneh-
men oder ablehnen kann; dal? der verderbte Mensch doch fur die Gemeinschaft des Reiches
Gottes tauglich gemacht werden kann; daB die Willensbestimmung zur Annahme der Beru-
fung und damit zugleich der stellvertretenden Genugtuung zwar schon die gottgeféllige
Gesinnung des Menschen voraussetzt, die aber dadurch doch erst erreicht werden soll. Hier
sei die Wirksamkeit einer himmlischen Gnade vorausgesetzt, deren Beistand ein unbedingter
gottlicher Ratschlull dem einen Menschen bewillige, dem andern verweigere; das aber gebe
wieder keinen Begriff von einer gottlichen Gerechtigkeit, »sondern miiite allenfalls auf eine
Weisheit bezogen werden, deren Regel fiir uns schlechterdings ein Geheimnis ist« (B 217).

Wie angesichts dieser Geheimnisse die geschichtliche Erscheinung Jesu Christi, der an seiner
Person ein dem Urbild der allein Gott wohlgefélligen Menschheit geméRes Beispiel gegeben
habe, verstanden werden kann, muf} offen bleiben und bleibt bei Kant auch offen. Sie muB als
Realisierung des vorab (vgl. Religion innerhalb 11 1 a) entwickelten Ideals der Gott wohlgefal-
ligen Menschheit in ihrer ganzen moralischen VVollkommenheit gedacht werden, die so den
Anfang einer neuen Geschichte ermdglicht; diese wird schlielich Gber die Geschichte der
Kirche zum Reich Gottes fiihren. Als diese Ermdglichung ist die Besonderheit Jesu Christi zu
wirdigen. Er ist zugleich die Verkorperung der Gott wohlgefélligen Menschheit und der An-
stol fiir die Durchsetzung des Reiches Gottes, wie sie sich in Kants Gegenwart immer klarer
zeige.

Noch deutlicher zeigt sich die zentrale Rolle, die Jesus Christus nun in Gottes Heilsplan zuge-
wiesen wird, bei Schleiermacher. Auch wenn die Glaubenslehre nicht dem in Schleiermachers
Augen eigentlich angemessenen Aufbau folgt, also die Okonomie — Christologie und Soterio-
logie — vor Gotteslehre, Schopfung und Anthropologie darbietet, sondern sich hier der Tradi-
tion anbequemt (vgl. das zweite Sendschrei-[186]ben an Liicke Uber die Glaubenslehre), wird
doch bei der Grundlegung der Okonomie die Bedeutung Christi fiir das Ganze des géttlichen
Weltplans herausgearbeitet. Die Kontingenz seiner geschichtlichen Erscheinung muB in seine
Urbildlichkeit hinein aufgehoben werden. Nur so kann er als die Ermdglichung wahren, durch
Gott bestimmten Menschseins beschrieben werden. Schleiermacher greift dabei die paulini-
sche Bestimmung Christi als des »zweiten Adam« (vgl. Rém 5,12-19; 1 Kor 15,45) auf: »Wie
namlich alles in dem menschlichen Gebiet durch Christus gesetzte als die neue Schopfung (2
Kor 5,17) dargestellt wird: so ist dann Christus selbst der zweite Adam, der Anfanger und Ur-
heber dieses vollkommneren menschlichen Lebens, oder die Vollendung der Schépfung des
Menschen, womit zugleich am bestimmtesten ausgedruckt ist, daf} durch den von Adam aus
sich entwickelnden Naturzusammenhang zu diesem hoéheren Leben nicht zu kommen war«
(Glaubenslehre 2. A. § 89,1).

Die mit Christus beginnende neue Menschheit ist dazu bestimmt, schlielflich die ganze Welt
zu umfassen. Dieser durch Gottes Weisheit bestimmte Gang der Entwicklung ist als Erwah-
lung zu bezeichnen, die also die Reihenfolge bestimmt, in welcher einzelne und Gruppen der
Menschheit in die von Christus her anhebende Erldsung einbezogen werden. Das schlief3t als
logische Folge die endliche Allverséhnung ein, die als jenseitiges Ziel dieses Erlésungsge-
schehens am Ende alle Menschen umfassen wird.

Im christozentrischen Ansatz der Dogmatik trifft sich Karl Barth mit Schleiermacher; das mufy
man betonen, gerade weil eher die Polemik der dialektischen Theologie gegen Schleiermacher
als die sachliche N&he geléufig ist. Im Aufbau der Kirchlichen Dogmatik folgt er der refor-
mierten Tradition, bringt also die Pradestinationslehre als AbschluR und Hohepunkt der Got-
teslehre. Andererseits aber ist gerade hier die Umformung der Tradition besonders deutlich zu
erkennen. Nicht in einer durch das Gesetz bestimmten Normalitat wird hier die Welt- und

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 3 23.09.2017



Menschenbeziehung Gottes vorausgedacht, die dann durch [187] den Stindenfall des Men-
schen gestort und in der Sendung Jesu Christi wiederhergestellt wird, sondern in dem Gottes-
und Menschensohn Christus. Weil aber Barth als Bibeltheologe nicht auf den Gedanken des in
seiner Gerechtigkeit den Siinder verdammenden Gottes verzichten kann und will, mu darum
auch hier die christologische Bestimmung eintreten. Nicht nur ist Christus in Person der er-
wéhlende Gott und der erwahlte Mensch; vielmehr ist er gerade so der, der die doppelte
Beziehung Gottes auf den Siinder, Erwahlung und Verwerfung, auf sich zieht: »Die Gnaden-
wahl ist der ewige Anfang aller Wege und Werke Gottes in Jesus Christus, in welcher Gott in
freier Gnade sich selbst fiir den siindigen Menschen und den stindigen Menschen fir sich be-
stimmt und also die Verwerfung mit all ihren Folgen auf sich selber nimmt und den Menschen
erwéhlt zur Teilnahme an seiner eigenen Herrlichkeit.« So der Leitsatz zu § 33 der »Kirchli-
chen Dogmatik«: »Die Erwahlung Jesu Christi« (11, 2, 101). Damit ist die Dialektik von Uni-
versalismus und Partikularismus — Universalitat des Schopfungswillens, Partikularitét des
Heilswillens Gottes — christologisch aufgehoben: gerade der Partikularismus der Erwéhlung
Jesu Christi 6ffnet Gottes Heilswillen auf die ganze Schopfung hin. Darum wird in der Schop-
fungs- wie in der Versohnungslehre Christus und das Evangelium von ihm als bestimmend
herausgehoben.

Auch Uber die Zeitlosigkeit des vorzeitigen gottlichen Erwéhlens sucht Barth hinauszukom-
men. Diese hat ja das gottliche Vorauswissen und -wollen von dem Objekt unterschieden, auf
das sich solches Wissen und Wollen richtet. Nun ist aber der sich selbst zur Gemeinschaft mit
dem Menschen Jesus bestimmende Gott doch nicht als ein solches Objekt des géttlichen Wol-
lens zu denken, und so auch nicht der in der Gemeinschaft mit dem Sohn in Ewigkeit fur Gott
bestimmte Mensch. »Man kann sich ein decretum absolutum als leblose Regel des zeitlichen
Lebens denken. Man kann sich aber Jesus Christus nur als den selbst lebendigen ewigen
Herrn des zeitlichen Lebens denken. Dal der Vater den Sohn liebt und der Sohn dem Vater
gehorsam wird, daR Gott sich [188] in dieser Liebe und in diesem Gehorsam an den Men-
schen dahingibt, des Menschen Niedrigkeit auf sich nimmt, um ihn auf seine Hohe zu erhe-
ben, dal} der Mensch in diesem Geschehen frei wird, indem er seinerseits Gott wéhlt, der ihn
erwéhlt hat, das ist eben schlechterdings eine Geschichte, die als solche nicht in eine ruhende
Ursache irgendwelcher Folgen umgedeutet werden kann. Ist sie der Inhalt der Ewigkeit vor
der Zeit, dann kann diese Zeit nicht vor der Ewigkeit zurtickbleiben, dann ist sie per se in der
Zeit wie vor der Zeit, dann kann sie auch in der Zeit nur Geschichte sein. Wer und was Jesus
Christus ist, das kann eben nur erzahlt, nicht aber als ein System angeschaut und beschrieben
werden« (KD 11, 2, 206). Hier ist also Jesus Christus nicht auf satisfactio und meritum redu-
ziert, in welchen dem Gesetz, das Gottes Gerechtigkeit offenbart, Geniige geschieht.

An die Stelle des absoluten Dekrets Gottes tritt also das lebendige Geschehen der Beziehung
Gottes und des Menschen, zuerst einmal Gottes und dieses Menschen Jesus. Barth legt diese
Beziehung als Gebet aus. In diesem werde der Mensch zum Trager eines legitimen An-
spruchs, in dem er herrschen dirfe, eben weil er dienen wolle. »Wenn Jesus dieser Mensch
war und wenn eben Jesus der erwahlte Mensch Gottes von Anbeginn ist, dann missen wir
jetzt sagen: Auf das Leben dieses betenden Menschen zielt Gottes ewiger Wille. Dies ist der
Mensch, der bei Gott war im Anfang. Diesen Menschen meint und sucht Gottes Liebe. Die-
sem Menschen, seiner Existenz, gilt das ganze, von Ewigkeit her beschlossene Werk Gottes«
(KD I, 2, 197). Mit diesem Verweis auf die urspringliche Erwahlung dieses einen Menschen
Jesus 1aBt sich der ins Extrem getriebene Partikularismus der Erwéhlung wieder 6ffnen, hier
in der Erwéhlungslehre Barths auf die Erwéhlung der Gemeinde und die Erwéhlung des
Einzelnen hin.

Hier muB ich allerdings einen Einwand vorbringen: Warum muf} dieses Erwahlungsgesche-
hen, das doch auf keinen Fall zeitlos gedacht werden kann und darf, dann doch wieder aller

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 4 23.09.2017



Zeit vorausgedacht werden? »Wir verstehen Pradestination mit der ganzen Uberlieferung und
[189] mit dem Zeugnis der Schrift selbst als ewige und also allen Zeiten vorangehende, als
gottliche und also von Gottes Allmacht getragene und durch seine Bestandigkeit (seine »Un-
veranderlichkeit<) charakterisierte Bestimmung tber die Zeit und alle ihre Inhalte. Wir verste-
hen sie mit den strengen Vertretern der Uberlieferung, insbesondere mit den Supralapsariern
des 17. Jahrhunderts, als den Anfang aller Dinge« (KD 1I, 2, 168). Gerade wenn und weil
dieser Anfang nicht ein decretum absolutum ist, sondern der zur Gottesgemeinschaft be-
stimmte Mensch Jesus, besteht dann doch die Gefahr, daR hier statt der geschichtlichen Kon-
tingenz der Erscheinung Jesu Christi ein abstrakter vorzeitiger Heilsplan in den VVordergrund
riickt. Das Denken l&uft von der Theologie auf die Christologie zu, statt, wie das im Neuen
Testament der Fall ist, von der Christologie ausgehend zu den Erwéhlungsaussagen zu kom-
men (vgl. Gerhard Gloege).

Wenn wir dem biblischen, in das Neue Testament mindenden Zeugnis folgen wollen, werden
wir nicht umhin kommen, unsere Erwahlung letztlich als Erwahlung in Jesus Christus zu
denken (Eph 1,4). Und diese Erwahlung zielt auf eine eschatologische Vollendung. Darin ist
sich die ganze dogmatische Tradition einig. Doch nétigt das auch dazu, von dieser Erwéhlung
in Jesus Christus aus eine das Ganze umfassende Erwahlungsgeschichte zu entwerfen, in die
dann alle biblischen Erwahlungsaussagen eingeordnet werden? Das ist nur dann der Fall,
wenn ein dem universalen Anspruch des erhéhten Jesus Christus korrespondierender erwéh-
lender Gott vorausgedacht wird, wie das bei den eben genannten Entwiirfen von Schleierma-
cher und erst recht von Karl Barth der Fall ist. So sehr das einerseits dogmatisch korrekt ge-
dacht ist, so sehr muf3 es doch auch andererseits im biblischen Zeugnis vereinheitlichen, das
Alte Testament entweder beiseite lassen oder es doch dem neutestamentlichen Zeugnis von
Jesus Christus unterordnen. Damit aber wird dieses Alte Testament in der Mannigfaltigkeit
seiner Erwahlungsaussagen unangemessen vereinfacht. Es hat ja nicht nur eine einzige Er-
wéhlungsgeschichte zu erzéhlen. Sicher kann man [190] die Tendenz zur Vereinheitlichung
schon in den »deuteronomistischen« Textzusammenhangen und Redaktionen finden. Aber
eine sorgsame Betrachtung lakt doch deutlich unterschiedliche Geschichten wahrnehmen, auf
die jeweils in ihrer Besonderheit zu horen sich lohnt.

Von erwahlten Richtern und Rettern weil3 das Richterbuch zu berichten. Auch wenn wir von
der schematischen Rahmung mit ihrem Nacheinander von Abfall, Gottes Strafe durch Israels
Feinde, dem Schreien der gedemutigten Israeliten zu Gott und der darauf erfolgenden Erwéh-
lung eines Retters durch Gott einmal absehen: Es ist eben Gott selbst durch seinen Geist, der
da in der Vermittlung durch diese Rettergestalten Hilfe bringt. Es sind ganz unterschiedliche
Leute aus unterschiedlichen Stdammen Israels. Auch eine Frau, Debora, ist dabei (Ri 4.5) und
der starke Simson (Mildenberger 3, 111-120). Auch die Geschichten, die von ihnen Uberliefert
werden, sind recht unterschiedlich. Sie gehdren allenfalls darin zusammen, dal Gott diese
Richter erwahlt hat, damit sie Israel helfen, das sonst seinen Feinden ausgeliefert ware. Sie
sind also deutlich israelzentriert. Und das geht so weiter, folgen wir den Hauptziigen der altte-
stamentlichen Erzdhlzusammenhénge.

Da ist die Erwéhlung Moses, die — will man gewichten — als die grundlegende Erwahlungs-
geschichte des Alten Testaments bezeichnet werden kann. Mose sieht den brennenden Dorn-
busch, der doch nicht von den Flammen verzehrt wird: VVon dort her redet ihn Gott an (2 Mose
3,1-15). Der uns vorliegende Text zeigt, wie die Uberlieferung an der Erzahlung gearbeitet
hat: Ist es in v. 2 der Engel des Herrn, der ihm erscheint, so in v. 4 der Herr selbst, der ihn
anredet. Stellt sich dieser Mose anredende Gott in v. 6 vor als der Gott der Vater, Abrahams,
Isaaks und Jakobs, so wird dann auf Moses Nachfrage hin in v. 14 der Gottesname paraphra-
siert: »Ich werde sein, der ich sein werde«. Sicher hat auch diese, im AT singuldre Namens-
deutung — allenfalls in Hos 1,9 kdnnte auf sie angespielt werden — ihre weitere Geschichte in

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 5 23.09.2017



der Bibel: Offb 1,4.8 nimmt sie in der sog. Unveranderlichkeitsformel auf. Aber zugleich
zeigt der ganze Textzusammenhang nicht nur auf Mose, son-[191]dern auf die Erwahlung des
Gottesvolkes: Es ist »mein Volk«, dessen Elend Gott angeschaut hat und dem er nun helfen
will. Und es ist zugleich der Gott der Vater (v. 6.15), der hier den Mose erwahlt. Im Auftrag
an diesen Mose kommt ein Grunddatum des Erwahlungsglaubens Israels in den Blick: Gott
hat sein Volk aus Agypten herausgefiihrt. Das wieder begriindet seinen exklusiven Anspruch
auf dieses Volk, wie ihn das erste Gebot (2 Mose 20,2) paradigmatisch formuliert.

Es ist also schon eine ganze Erwahlungsgeschichte, die sich in dieser Erwahlung des Mose
zusammenballt. Aber sie ist nicht nur nach vorne und nach hinten offen, sondern zeigt gerade
in der anféanglichen Weigerung des Mose, die erst iberwunden werden muf3, da solche
Erwéhlung die Aussonderung zu einem besonderen Dienst ist. Das gilt nicht nur fur den er-
waéhlten Befreier Mose. Es gilt auch fir das Volk, das er aus der &gyptischen Knechtschaft
fiihren soll. Sie werden Gott dienen auf diesem Berg: so wird es Mose als Zeichen verhei3en,
das ihm die Sendung durch diesen Gott bestatigt. Das zeigt also schon einen weitgespannten
Erz&hlzusammenhang an, in den diese Erzahlung von der Erwahlung Moses hineingehort.
Und sie hat eine breit ausgesponnene Vorgeschichte, die Moses Geburt und wunderbare
Errettung erzahlt und dann begriindet, wie Mose als Hirte zum Gottesberg Horeb kommt: Er
ist Schwiegersohn eines midianitischen Priesters, dessen Schafe er zu weiden hat.

Einzelne Geschichten bleiben also nicht allein. GewiR lassen sich aus dem uns vorliegenden
Erz&hlzusammenhang einzelne Episoden herausnehmen, und die kritische Exegese sieht hier
alteres Erzéhlgut, das dann in groRere Erzdhlzusammenhange einbezogen wurde und so
schlieBlich in den uns vorliegenden Text geriet; das auch dort, wo es sich in seinem unmittel-
baren Kontext und erst recht im gesamtbiblischen Textzusammenhang fast wie ein Fremdkor-
per ausnimmt. Ich denke etwa an die Atiologie der Beschneidung in 2 Mose 4,24-26. Sie
gehort jetzt zum Weg des eben erwihlten Mose nach Agypten, wo er seinen Befreiungsauf-
trag ausfiihren soll. Da ist es der Herr selbst, der [192] den Mose in der Nacht Gberféllt und
ihn toten will. Seine Frau Zippora schafft es, mit der Beschneidung ihres Sohnes den Zorn
dieses Gottes oder bosen Damons zu besénftigen, so dal} er von seinem Vorhaben absteht. Das
ist seltsam archaisch und paft weder zu dem Gottesverstandnis noch zu dem ErzahlfluR3, der
doch davon redet, wie Mose seiner Beauftragung nachkommt. Aber es gehort anscheinend zur
Eigentiimlichkeit des biblischen Redens von Erwéhlung, dall da auch immer wieder von einer
Bedrohung der Erwahlten die Rede ist, die von dem erwéhlenden Gott ausgeht.

Sollen wir hier dann doch, im Duktus der strengen Calvinschen Fassung der Prédestinations-
lehre, von der Verwerfung reden, die nun einmal der Erwahlung korrespondiere: »Die Prae-
destination nennen wir das ewige Dekret Gottes, in dem er bei sich beschlossen hatte, was mit
jedem Menschen geschehen sollte. Denn nicht alle werden unter der gleichen Bestimmung
geschaffen: sondern den Einen wird das ewige Leben, den Anderen die ewige Verdammnis
vorherbestimmt Je nach dem Ziel, zu dem jeder bestimmt ist, sagen wir darum, daf3 er zum
Leben oder zum Tod préadestiniert ist« (J. Calvin, Institutio I11, c. XXI,5). Dem biblischen
Reden, das wir hier im Blick haben, ist das kaum angemessen. Es sind ja gerade die Erwahl-
ten, die so auch der Bedrohung durch Gott ausgesetzt sind.

Diese dunkle Seite der Erwahlung verkdrpert in einer eindringlichen Weise die Erzahlung von
Jakobs Kampf am Jabbok. Da bleibt ja zu—néchst offen, wer das ist, der mit Jakob ringt. »Ein
Mann«, »jemand«: so heildt es zundchst. Und erst am Schlu der Erz&hlung in der Anrede des
Unbekannten erfahren wir mehr: »... du hast mit Gott und mit Menschen gek&mpft und hast
gewonnen« (1 Mose 32,29). So wird der Name »lsrael« gedeutet. Und solche Deutung strahlt
vom Stammvater auch auf das Volk aus. Die N&he des erwdhlenden Gottes ist nicht nur ein
Vorzug. Sie ist im Anspruch des erwahlenden Gottes an die Erwahlten auch Bedrohung. Am

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 6 23.09.2017



Gottesberg angekommen, setzen sie sich zwar zuerst dem Gott aus, der den Dekalog bekannt
macht. Aber das [193] halten sie nicht durch; darum fordern sie dann Mose auf, zu vermitteln
zwischen dem erwahlenden Gott und den erwahlten Menschen.

Gerade hier am Sinai (oder Horeb) ist nicht nur der Ort, wo die Erwahlung im Bund, den Gott
setzt, feierlich besiegelt wird (vgl. 2 Mo-se 24), sondern da ist auch der Ort des Bundesbru-
ches durch das Volk (2 Mose 32): Als Mose auf den Berg gestiegen ist, wo Gott mit ihm
redet, gerat dieses VVolk unter Druck. Was ist, wenn er nicht zuriickkommt, der gottgesandte
Mittler? Sie suchen nach einem handfesten Ersatz fiir das durch Mose vermittelte Gotteswort.
Aaron, der profes—sionelle Religionsdiener, weil3, was zu machen ist, was die Leute brauchen
und wie sie dazu kommen kdnnen. Die Geschichte vom goldenen Kalb reflektiert in einer un-
nachahmlichen Weise das Dilemma dieser Erwahlung Israels und der Erwahlten. Sie kdnnen
nicht zugleich die Erwéhlung und mit ihr die Verheilungen des erwahlenden Gottes haben
und doch auch sein, wie Menschen nun einmal sind, gerade auch in ihren religidsen Beduirf-
nissen. Das wirde ihr Ende als erwéhltes VVolk bedeuten.

Moses Furbitte, die dieses Ende noch einmal abwendet, ist einer der theologisch dichtesten
Texte der ganzen Bibel (vgl. auch die Parallelberlieferung in 5 Mose 9,7-21 und Milden-
berger 2, 127ff.). Das zeigt sich gerade an der Weise, wie hier mit dem Grundbekenntnis
Israels gearbeitet wird. Zuerst ist da in der Gottesrede Mose der, der »sein« Volk aus Agyp-
tenland gefiihrt hat. Dann wird dieses Bekenntnis dem Volk zugedacht, das in seiner Anbe-
tung des goldenen Kalbes dieses Bekenntnis ausspricht. »Sie haben ... gesagt: Das ist dein
Gott, Israel, der dich aus Agyptenland gefiihrt hat« (v. 8). Danach nimmt Mose in seiner
Anrede Gottes dieses Bekenntnis noch einmal auf und gibt es an den richtigen Adressaten:
»Ach Herr, warum will dein Zorn entbrennen tber dein Volk, das du mit groRer Kraft aus
Agyptenland gefiihrt hast. Warum sollen die Agypter sagen: Er hat sie zu ihrem Ungliick
heraus—gefihrt, dal er sie umbrachte im Gebirge und vertilgte sie von dem Erdboden?« (v. 11
f.) Und endlich erinnert er Gott daran, wie sich dieser in [194] seiner Verheilung an die Vater,
Abraham, Isaak und Jakob doch schon langst selbst festgelegt habe. »Da gereute den Herrn
das Unheil, das er seinem Volk zugedacht hatte« (v. 14).

Auch der erwéhlende Gott, nicht nur der erwahlte Mensch ist durch diese Erwahlung gebun-
den! Das schlieft hier ein, daR gerade von Gott her die Dauer dieser Erwéhlung erméglicht
wird. Sicher wird das auch wieder in Frage gestellt. Das kann sogar so geschehen, dal das
besondere Verhéltnis Gottes zum (stindigen) Israel in Frage gestellt wird: »Seid ihr Israeliten
mir nicht wie die Mohren?, spricht der Herr. Habe ich nicht Israel aus Agyptenland gefiihrt
und die Philister aus Kaftor und die Araméer aus Kir?« So der Prophet Amos (9,7). Oder ich
erinnere an das Gerichtswort des Propheten Hosea: »Ich fand Israel wie Trauben in der Wste
und sah eure Véter wie die ersten Feigen am Feigenbaum; aber hernach gingen sie zum Baal-
Peor und gelobten sich dem schéandlichen Abgott und wurden so zum Greuel wie ihre Lieb-
haber. Darum muf3 die Herrlichkeit Ephraims wie ein VVogel wegfliegen, daR sie weder geba-
ren noch tragen noch schwanger werden sollen. Und wenn sie ihre Kinder auch gro3zégen,
will ich sie doch kinderlos machen, so dal kein Mensch mehr da ist. Ja, weh ihnen, wenn ich
von ihnen gewichen bin'« (Hos 9,10-12).

Aber zur prophetischen Gerichtsverkiindigung gehoért doch auch die Ansage kommenden
Heils. Wir sollten uns freilich hiten, da dann das Gericht einseitig Israel zuzudenken und das
Heil den Christen. Im Blick darauf, daR das endgultige Heil von Gott her aussteht, lassen sich
die eschatologischen VerheiBungen nicht einfach exklusiv in die eine oder andere Erwah-
lungsgeschichte einbringen. Vielmehr kann ich hier nur darauf hinweisen, daR diese altte-
stamentlichen Erwahlungsgeschichten zwar zusammenlaufen und im alttestamentlichen
Kanon verbunden sind. Aber daR diese Erwéhlungsgeschichten nun einzig in die christliche

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 7 23.09.2017



Gemeinde tibergehen, die sich damit auch allein legitim auf das »erste Testament« beziehen
konnte, das ist uns heute langst nicht mehr so selbstverstéandlich, wie es lange Zeit in der chri-
stlichen [195] Kirche der Fall gewesen ist.

Doch die dogmatische Erdrterung kann hier anstehen. Die bisher genannten Erwahlungsge-
schichten sind durch Kontext und Interpretation auf die Erwéahlung Israels festgelegt. Wenn
wir aber auf die Vatergeschichten sehen, dann zeigen sich hier noch einmal Unstimmigkeiten,
die wir nicht einfach beiseite schieben kdnnen. Da ist die grundlegende Erwéhlung Abrahams.
Er soll zum groRen Volk werden, und er soll ein Segen sein. Alle Geschlechter des Erdbodens
sollen in ihm gesegnet werden. Wie aber kann sich das verwirklichen, wenn Sara, seine Frau,
unfruchtbar ist? Hier kommt eine eigentimliche Erwéhlungsgeschichte zum Zug: Sie betrifft
Hagar, die Magd der Sara, die sie Abraham gibt, damit er durch diese Frau Nachkommen-
schaft erhalte, und sie betrifft den von ihr geborenen Sohn Abrahams. Einerseits ist dieser
Ismael Verkorperung wo nicht der Verwerfung, so doch derer, die tibergangen sind von Got-
tes erwéhlendem Handeln. Bis zu Gal 4,21-31 geht diese Interpretation Ismaels. Hier bei Pau-
lus ist er freilich dann Vorbildung eines Israel, das sich nicht dem Christus Gottes und der mit
ihm gewéhrten Freiheit zuwendet, sondern in der Knechtschaft des Gesetzes verharrt. Da zeigt
sich der Streit dartber, wie die Erwahlung Abrahams weiter geht, noch im Neuen Testament.
Dieser Streit wird in den Abrahamsgeschichten eben an Hagar und Ismael ausgetragen. Sara
ist eifersuichtig auf die fruchtbare Hagar. Einmal wird diese von ihr selbst wéahrend ihrer
Schwangerschaft vertrieben (1 Mose 16,4-14). Dann, als auch Isaak geboren ist, flrchtet Sara
die Konkurrenz des fruher geborenen Sohnes Abrahams und betreibt wieder dessen Aussto-
Bung mitsamt seiner Mutter. Aber er bleibt nicht ohne den Segen und die Erwahlung Gottes.
Im Erz&hlzusammenhang der verheiRenen Geburt des Isaak, auf den die Abrahamsverheiung
ubergehen soll, wird auch Ismael mit Gottes Segen bedacht. In der Gottesrede findet sich der
Passus: »Und fiir Ismael habe ich dich auch erhdrt. Siehe, ich habe ihn gesegnet und will ihn
fruchtbar machen und uber alle MaRen mehren. Zwolf Firsten — an die zwolf S6hne Jakobs
und so an Israel als [196] das Zwdlfstimmevolk erinnert das — wird er zeugen und ich will ihn
zum groRen Volk machen« (1 Mose 17,20). Bei der folgenden Beschneidung wird nachst
Abraham zuerst Ismael beschnitten, im Alter von 13 Jahren, wie bis heute die Muslime, die
sich auf Ismael zuriickfiihren. Er zuerst, und erst dann der hier noch gar nicht geborene Isaak
waére so der, der Abrahams Erwéhlung weiterfiihrt.

Sicher wird diese Erwahlung und die mit ihr verbundene Verheillung ausdriicklich an Isaak
weitergegeben. Aber dort, wo dann von der endgiltigen Austreibung der Hagar mit ihrem
Sohn erzéhlt wird, zeigt sich doch wieder die besondere Fursorge Gottes, die Ismael weiterle-
ben 1&Rt und verheilt, auch ihn zum grofRen Volk zu machen, wie Abraham das von Gott erbe-
ten hatte (1 Mose 21,8-21).

Die hier zwischen Ismael und Isaak bestehende Konkurrenz dariber, wer der legitime Erbe
der Abrahamsverheif3ung sei, wiederholt sich dann im Streit zwischen den Séhnen Isaaks,
Jakob und Esau. Auch hier wird der jungere Sohn als der legitime Erbe den Streit gewinnen.
Aber zugleich bleibt Esau wenigstens ein Stuck der Verheiflung. Die Vatererzahlungen kon-
nen und wollen offenkundig nicht unterdriicken, daR die Abkunft von Abraham und das damit
verbundene Gottesverhaltnis nicht exklusiv Israel gehort.

Neben die Erwédhlung Abrahams und seiner Nachkommenschaft tritt dann die Erwahlung
Davids und seiner Nachkommen, die dauern soll. Da anders als beim erwahlten Volk Israel
die Kontinuitét des Jerusalemer Kénigtums mit dem Exil abbricht, gewinnt hier die Erwéh-
lung ihre eschatologische Dimension. Der Davidsohn als der verhei3ene Messias wird in einer
neuen Gestalt die Erwahlung Davids weiterfiihren.

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 8 23.09.2017



Hier tritt ja das Neue Testament ein, das im Matth&usevangelium mit dem Stammbaum des
Davidssohnes Jesus einsetzt und so die an David ergangene Verhei3ung fiir Christus bean-
sprucht. Und deren offenkundige Verwirklichung beschreibt dann die Johannesoffenbarung.
Hier wird brigens die NatanverheiBung (vgl. 2 Sam 7,14) nicht nur als [197] in Christus
erfullt beschrieben. In Offb 21,7 wird sie auch ausgeweitet: »Wer Uberwindet, der wird es
alles ererben, und ich werde sein Gott sein und er wird mein Sohn sein.«

Es bleibt hier zun&chst als Frage stehen: Gibt es nur die eine durchgehende Erwahlungsge-
schichte und von daher dann auch nur die eine legitime Berufung auf Gottes Erwéhlung? Und
auf wen lauft diese Erwahlung hinaus? Da ware es dann nur naturlich, daB jede der Gemein-
schaften, die sich auf die Erwahlung Abrahams berufen, sich selbst als diese einzig legitime
Gemeinschaft bezeichnete, auf die sich Gottes Erwéhlungswille richte. Und wer am Ende die
Legitimitat des eigenen Erwahltseins behauptet, der wird ja dann auch den Anfang dieser Er-
wéhlungsgeschichte fur sich beanspruchen und also das Recht anderer Gemeinschaften be-
streiten, sich auf diese Erwahlung zu berufen. Dann ist die eigene Gemeinschaft das Ziel des
gottlichen Heilsratschlusses. Fir das christliche Reden von Préadestination, vor allem im Um-
kreis und in der Folge der Reformation, ist dabei nicht nur die christologische Vermittlung der
Erwéhlung charakteristisch. Charakteristisch ist auch, dal? sich Gottes Heilsratschlul? auf die
in Stinde gefallenen Menschen richtet. Das betont einerseits einen auch fur andere Erwéh-
lungsaussagen kennzeichnenden Zug: Der Grund der Erwahlung ist nicht eine vorgegebene
Qualitat der Erwahlten; allenfalls lieRRe sich sagen, daf die Erwahlung dann den Erwahlten
eine besondere Qualitét verleiht. Ausgenommen ist hier freilich Christus selbst, insbesondere
in den modernen christlichen Fassungen der Prédestinationslehre, also etwa bei Kant, bei
Schleiermacher und erst recht bei Karl Barth. Andererseits wird aber so die Universalitat und
damit letztlich auch die Einzigkeit der christlichen Erwahlung begriindet. Da nur hier in Chri-
stus Gott mit den Stindern Gemeinschaft stiftet, kann es angesichts der allgemeinen menschli-
chen Siindhaftigkeit auch nur hier wirkliche Gottesnédhe von Menschen geben. Darum muf3
gerade im Blick auf die allgemeine Sundhaftigkeit der Menschen die Legitimitét des Gottes-
verhéltnisses in anderen Religionen, angefangen vom Judentum, bestritten werden. [198]

Wir geraten hier mit unseren dogmatischen Uberlegungen in ein Dilemma. Das gilt gerade
dann, wenn wir die Erwéhlung in Jesus Christus als grundlegende biblische Aussage festhal-
ten wollen. Mul dann nicht die Erwéhlung exklusiv verstanden werden und also allen, deren
Gottesverhaltnis nicht wenigstens implizit christologisch begriindet oder vermittelt ist, die
Legitimitat ihres religiosen Lebens bestreiten? Oder aber wir nehmen dann doch den univer-
salen Anspruch Christi zuriick und lassen neben diesem einzigen Weg (vgl. Joh 14,6) auch an-
dere Wege zu Gott gelten.

Dann brauchte es freilich andere Kriterien als die Erwéahlung in Jesus Christus, wollen wir
nicht in einen Relativismus abgleiten, der nur noch auf eine subjektive Glaubigkeit abhebt.
Das ist ja, mindestens im Blick auf das Nebeneinander der christlichen Konfessionen, schon
lange die volkstiimliche Auskunft: Welchen »Glauben« - im Sinne der gemeinsam ausgelibten
Religion — einer hat, das ist doch nicht so wichtig. Hauptsache, er glaubt richtig — im Sinne
einer subjektiven Uberzeugtheit.

LaRt sich ein solcher Subjektivismus tberhaupt vermeiden? Die Frage l&i3t sich natirlich auch
umkehren: Warum sollte ein solcher Subjektivismus vermieden werden? Ist er nicht in der
Situation des auch religiésen Pluralismus in der gegenwartigen Gesellschaft wenigstens fiir
ein personliches Glaubensverstandnis die angemessene Ldsung? Dann wiirde die Dogmatik
gut daran tun, dem zu folgen.

Eine begrundete Entscheidung ist hier kaum zu geben, wenn diese Begriindung nach allge-

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 9 23.09.2017



mein anerkannten Kriterien erfolgen soll. Auch ethische Kriterien werden hier nicht weiter-
helfen, die danach fragen, welche Folgen religiése Bindungen fur das Zusammenleben von
Menschen unterschiedlicher Religionen haben. Wir kdnnten daher allenfalls auf die je eigene
personliche Geschichte verweisen, die wieder in die Geschichte der eigenen religitsen Ge-
meinschaft mit hineingehort. So bleibt gerade im Blick auf die heilsame Erwahlung durch
Gott in Jesus Christus nur der Verweis auf die eschatologische Bewahrheitung: [199] Es wird
sich herausstellen, was der Wille des erwahlenden Gottes mit uns gewesen ist.

In den Lobpreis dieses erwahlenden Gottes und seines Christus werden wir die Gewil3heit
einbringen, daf? er uns nicht Gbergangen hat, sondern uns zu den Seinen z&hlen will. Das
schlie3t dann ein, daR wir anderen Menschen ihre Erwahlung samt deren Geschichte nicht be-
streiten.

Lit.: Gerhard Gloege, Zur Pradestinationslehre Karl Barths, in: Heilsgeschehen und Welt.
Theologische Traktate 1. Bd, Géttingen 1965, 77-132; Friedrich Mildenberger, Biblische
Dogmatik 1-3, Stuttgart 1991-1993.

Quelle: Ernstpeter Maurer (Hrsg.), Grundlinien der Dogmatik. Gerhard Sauter zum 70.
Geburtstag, Rheinbach: CMZ, 181-199.

Mildenberger - Gottes Heilsplan — Erwéhlung und Geschichte 10 23.09.2017



