
Theologie des Gottesdienstes?*

Von Peter Brunner

Was ist der Sinn dieses Themas? Wir gebrauehen hier das Wort Gottes- 
dienst in einem eingeschränkten Sinn. Wir verstehen darunter ein be- 
stimmtes, geschichtlich-soziologisch greifbares Geschehen, nämlich eine 
regelmäßig statthndende v^atnm lung  von getauften Christen, in der 
Abschnitte aus den Schriften des Alten und des Neuen Testamentes ver- 
lesen und auch ausgelegt werden, in der gebetet wird, geistliche Lieder 
mannigfacher Art gesungen werden, Akklamationen, f)oxologien und 
Glaubensbekenntnisse laut werden und das Abendmahl gefeiert wird — 
und das alles in einer gewissen, im wesentlichen festgelegten Ordnung. 
Die hier genannten Elemente dieses korporativen Geschehens sind bereits 
in den Schriften des Neuen Testamentes deutlich bezeugt. Im geschieht- 
liehen Wandel gottesdienstlicher Formen haben sich diese Elemente bis in 
unsere Gegenwart erhalten, wobei ihre gegenseitige Zuordnung bei Wah- 
rung einer Grundordnung in verschiedenen Weisen geschehen kann. Wenn 
wir dieses Geschehen Gottesdienst nennen, so ist das eine Übereinkunft 
nach Art einer Sprachregelung. Wir müssen aber dabei im Auge behalten, 
daß wir damit das Wort Gottesdienst in einem eingeengten Sinn ge- 
brauchen. Bei Luther ist noch deutlich greifbar, daß das Wort Gottes- 
dienst einen weiteren Bereich umfaßt. Seine Grundbedeutung ist zusammen- 
gefaßt in Luthers Auslegung des ersten Gebotes: Gott über alle Dinge 
fürchten, ihn von ganzem Herzen lieben und alle Zuversicht auf Gott 
allein und niemand sonst setzen, ״ siehe, da hast Du nu, was die rechte 
Ehre und Gottesdienst ist, so Gott gefället, welchen er auch gepeut bei 
ewigem Zorn, nämlich, daß das Herz kein ändern Trost noch Zuversicht 
wisse denn zu ihm, lasse sich auch nicht davon reißen, sondern darüber 
wage und hindansetze alles, was auf Erden ist“ 1. Gottesdienst in diesem 
weiteren Sinn ist demnach die auf den einen wahren Gott unbedingt 
bezogene G-laubensexistenz des Christen. Eine Untersuchung über diesen 
allumfassenden Gottesdienst wird identisch sein mit einer Untersuchung 
über das, was Christ-sein heißt. Eine solche Untersuchung wird gewiß

* Dieser Aufsatz gibt in leichter Überarbeitung die Ausführungen wieder, die in 
Pullach bei M ü n ch en  am 10. Oktober 1973 in einem Studienseminar für Pfarrer aus 
den Gliedkirchen der Vereinigten Bvangelischen Lutherischen Kirche vorgetragen 
wurden.

*BLSK 563



97Theologie des Gottesdienstes

auch jenen Gnttesdienst der im Namen Jesu Christi versammelten Gemeinde 
ins Auge £assen müssen — und zwar an entscheidender Stelie. Wir werden 
uns hier fast ausschließlich an diesen Abschnitt aus dem Ganzen des all- 
umfassenden Gnttesdienstes halten müssen, also jene Sprachregelung 
zugrunde legen, die unter Gottesdienst das versteht, was in der um Wort 
und Sakrament versammelten Gemeinde getaufter Christen geschieht. 
Wir werden dabei aber nicht außer acht lassen dürfen, was das Wort Gottes- 
dienst in dem angedeuteten weiteren Sinn meint, insofern dieser weitete 
Sinn zweifellos gerade auch diesen engeren Sinn umfaßt und durchdringt.

Unser Thema stellt nun die Aufgabe, eine Theologie dieses Gottesdienstes 
zu entwickeln, wie er uns vornehmlich an Sonn- und Feiertagen in der 
versammelten Gemeinde begegnet. Was heißt das? Lassen sich theologische 
Aussagen über diesen Gottesdienst als ein G-esamtphänomen überhaupt 
machen? Wenn in einer Dogmatik über Schrift, Evangelium, Auslegung 
der Schrift, Verkündigung, Bekenntnis, Gebet, Abendmahl oder auch über 
die Kirche als Versammlung der Gläubigen gesprochen wird, so kommen 
gewiß auch wichtige Elemente dieses Gottesdienstes gelegentlich zur 
Sprache, aber das gottesdienstliche Geschehen als Ganzes und die Ein- 
bettung der genannten Elemente in dieses Ganze tritt in diesen theologischen 
Erwägungen zurück oder fällt ganz aus. Es dürfte in der Tat sehr schwierig 
sein, in eine Dogmatik (mit Einschluß der Ethik) ein besonderes Kapitel 
einzuschließen, das den G-emeindegottesdienst als solchen zum Thema hat. 
Der Grund dafür liegt wohl darin, daß sich im gottesdienstlichen Geschehen 
nahezu alles konzentriert, worum es letzten Endes in der Dogmatik im 
ganzen geht. Unsere theologische Aufgabe wird daher darin bestehen, in 
dem Lichte der christlichen G ubenerkenntn is eine umfassende Gesamt- 
schau des go tt^enstlichen  Geschehens darzubieten. Das schließt nicht 
aus, daß bei diesem Versuch in unserer gegenwärtigen geschichtlichen Lage 
einzelne Sachverhalte in diesem Lichte besonders scharf zur Erscheinung 
kommen.

Ich habe soeben Theologie mit dem Wort Glaubenserkenntnis umschrie- 
ben. Ich kann das Recht für diese ^Schreibung jetzt nicht näher be- 
gründen. Aber darauf muß wohl hingewiesen werden, daß Theologie — 
wie der Name zu verstehen gibt — wesentlich eine begründete Rede von 
Gott sein will. Wenn dabei auch vom Menschen die Rede ist, so muß offen- 
bar in der Theologie von Gott in seiner Relation zum Menschen und vom 
Menschen in seiner Relation ؟w Gott gesprochen werden. Wenn theologisch 
vom Gottesdienst gesprochen werden soll, so muß entsprechend von Gott 
in seiner Relation zur versammelten Gemeinde und ihrem gottesdienst- 
liehen Handeln und von der gottesdienstlichen Gemeinde in ihrer Relation 
zu Gott gesprochen werden, wie das Luther bei der Einweihung der Tor- 
gauer Schloßkitehe mit einer klassisch gewordenen Eormulierung zum 
Ausdruck gebracht hat, wenn er diesen Raum ausschließlich dazu bestimmt, 
״ daß unser lieber Herr selbs mit uns rede durch sein heiliges Wort und



Peter Brunner98

wir wiederumb mit ihm reden durch ^ebet und Lnbgesang“ *. Der Sinn 
unseres Themas läßt sich dementsprechend so umschreiben:

Gott und der gemeindliche Gottesdienst in ihrer gegenseitigen Relation

Es dürfte unmittelbar deutlich sein, daß wir mit dieser Formulierung 
unseres Themas gleich zu Beginn unserer Überlegungen au£die eigentliche 
Notlage hingewiesen werden, in der wir uns befinden, wenn wir heute vom 
Gottesdienst reden sollen, zumal wenn wir in dem angegebenen Sinn 
theologisch davon reden sollen. Worin besteht diese unsere notvolle Ver- 
legenheit im Blick auf ein theologisches Verständnis unseres Gemeinde- 
gottesdienstes und worin gründet sie? Die Suche nach einer Antwort auf 
diese Frage wird der erste Schritt in unserer Überlegung sein müssen.

Unser Gemeindegottesdienst findet mitten in dieser unserer Weh statt. 
Die Glieder der Gemeinde, die durch die empfangene Taufe zum gemein- 
samen Vollzug des Gottesdienstes gerufen sind, leben ihr Leben in dieser 
geschichtlichen Welt. Diese Welt ist nicht mehr die Spätantike jüdische 
hellenistische Welt des 1. Jahrhunderts unserer Zeitrechnung. Sie ist nicht 
mehr die Welt des christlichen Abendlandes wie im Mhtelalter, in der Re- 
formationszeit und bis in das 18. Jahrhundert hinein. Die Wurzeln dieser 
unserer Welt liegen wohi in erster Linie in der im ل8م  Jahrhundert mit 
Macht in die Gesellschaft und in die Kirche einbrechenden Aufklärung. 
Aber auch gegenüber dieser Aufklärung hat sich die uns umgebende Welt 
in einschneidender Weise verändert. Die Menschheit steht heute in einer 
radikalisierten Aufklärung. Die Radikalisierung besteht darin, daß Gott 
und Unsterblichkeit, Ideen, die jedenfalls in der deutschen Aufklärung bis 
in das 19. Jahrhundert hinein noch einen Transzendenzbezug des Menschen 
andeuteten, für das Denken und Empfinden der Welt, in der wir leben, 
weithin tote Worte geworden sind. In unserer gegenwärtigen Welt herrscht 
die Überzeugung, daß wirklich nur das ist, was empirisch erfahrbar und 
verifizierbar ist. Der Bereich dés empirisch Erfahrbaren und Verifizierbaren 
ist zwar der Erweiterung fähig. Das hebt aber den Grundsatz nicht auf, 
daß der Inbegriff des Wirklichen ausschließlich nur das sein kann, was 
prinzipiell empirisch erfahrbar und verifizierbar ist. über diesen Bereich 
hinaus ist nichts. Das ist die Lebensluft — oder sagen wir besser — die 
Todesluft, in der die Menschheit zu atmen beginnt. Die Glieder der Ge- 
meinde sind den Dünsten dieser Luft mehr als je ausgesetzt. Zumal die 
heranwachsende Generation ist von einem solchen mehr oder weniger 
vereinfachten ?ositivismus weithin durchdrungen. Fehlen in einer solchen 
geistesgeschichtlichen Situation nicht alle gesellschaftlichen Voraussetzun- 
gen für die Verwirklichung des Gottesdienstes als dilogische Begegnung der 
christlichen Gemeinde mit dem dreieinigen Gott? Obwohl nach den Tauf- 
registern die Bevölkerung unseres Landes konfessionsstatistisch gesehen

2 WA 49,588.



99Theologie des Gottesdienstes

noch verhältnismäßig geschlossen evangelischen oder katholischen Bekennt- 
nisses ist, gleichen zumal in vorwiegend evangelischen Gebieten die Gottes- 
dienste der Kirche kleinen Inseln, eingebettet in eine Gesellschaft, die ein 
gottheitliches Gegenüber zum Menschen und der Welt nicht mehr kennt. 
Die Vermuttmg, daß durch den g ^ c h t l ic h e n  Prozeß, in dem wir leben, 
von diesen Inseln noch manches Stück Land weggerissen und überspült 
wird, ist nicht unbegründet. Das Dilemma, in das die Kirche bereits ein- 
geklemmt ist, läßt sich andeuten mit den Stiehworten: ״ Volk^irche und 
gottesdienstliche Gemeinde“. Da alle Getauften Glieder der Kirche sind, 
solange kein formeller Austritt erfolgt ist, haben wir noch Kirchen, deren 
Strukturen volkskirchlich sind. Aber diese kirchenrechtlichen Glieder der 
Kirche sind Bestandteil einer Gesellschaft, in der die glaubensmäßigen 
Voraussetzungen für den Vollzug des Gottesdienstes weithin auch unter 
den Getauften erloschen sind.

Es ist begreiflich, daß sich in einer solchen Situation die Frage aufdrängt, 
ob christlicher Gottesdienst als jene dialogische Begegnung zwischen 
Gott und der Gemeinde noch möglich ist. Müßte man nicht neue Voraus- 
Setzungen für die Verwirklichung eines sinnvollen Gottesdienstes schaffen? 
Müßte man nicht die Kluft zwischen einer Gesellschaft, die nur das empi- 
risch Erfahrbare und Verifizierbare als Wirklichkeit gelten läßt, auf der 
einen Seite und der kirchlichen Überlieferung des christlichen Glaubens 
mit seinem traditionellen Gottesdienst auf der anderen Seite irgendwie 
überbrücken? Läßt sich die positivistische G-rundverfassung der uns um- 
gebenden Welt durch neue theologische Grundlagen vielleicht doch mit 
dem christlichen Glauben vermitteln, so daß Gottesdienste in neuer Gestalt 
die uns umgebende Weltlage sinnvoll und fruchtbar in sich aufnehmen 
könnten?

Seit dem Einbruch der Aufklärung in Theologie und Kirche hat es an 
solchen theologischen überbrückungsversuchen nicht gefehlt. Einer der 
bedeutendsten Versuche dürfte der von Schleiermacher sein, in unserer 
Zeit auf einer neuen Ebene wohl am wirksamsten von Paul Tillich er- 
neuert, von dem anglikanischen Bischof Robinson zum Teil aufgenommen 
und etwas vergröbert. Am Rande wird man auch die sogenannte ״ Gott-ist- 
tot-Theologie“ zu solchen Versuchen rechnen müssen, zumal sie auch zu 
besonderen Gottesdienstformen geführt hat. Der Grundgedanke eines 
solchen Brückenschlages muß darin bestehen, die Größe, die für Gott 
steht, innerhalb des erfahrbaren und veriftzierbaren Bereiches der einen 
Wirklichkeit anzusiedeln, selbst wenn sich diese Gott repräsentierende 
Größe letztlich nicht mehr als solche verifizieren läßt. Der Lösungsversuch 
besteht also darin, aufzuzeigen, wie uns in dieser einen, uns empirisch 
gegebenen Welt, außer der nichts Wirkliches ist, Sachverhalte begegnen, 
die das in der Erfahrung empirisch Gegebene dennoch in einer eigentüm- 
liehen Weise transzendieren, obwohl diese Sachverhalte in keiner Weise 
die geschlossene Immanenz der einen Welt aufbrechen. Es geht also um



Peter Brunner100

die Entdeckung eines Transzendierens im Bereiche geschlossener Immanenz. 
Ontologisch läßt sich dies etwa so aussagen: Gott ist das Sein selbst auf 
dem alles Seiende aufruht. Er ist die Tiefe der Welt, die Tiefe des Lebens, 
der letzte tragende Grund unseres Seins. Im Anschluß an Kant läßt sich 
dieses Letzte auch als das, was mich unbedingt angeht, zur Sprache bringen. 
Von da aus ist es nur ein Schritt zu der These, Gott ist diejenige Bestimmt- 
heit meiner Relation zu den Mitmenschen, die mich unbedingt angeht; 
diese Bestimmtheit ereignet sich gerade dort, wo ich in meiner Mitmensch- 
lichkeit engagiert bin durch Liebe, welche Gestalt auch immer diese Liebe 
in der jeweiligen konkreten Situation annehmen mag. Gott ist darin, daß 
ich in Liebe engagiert bin.

Zu diesem Versuch, ״ Gott“ im Bereich erfahrbarer Immanenz anzu- 
siedeln, kommt ein zweiter überbrückungsversuch, der zur Zeit vieheicht 
der wirksamste ist. Er hat nicht zufällig vor allem Hegel und Marx zum 
Hintergrund. Der Grundgedanke ist hier folgender: In dieser einen Wirk- 
lichkeit, von der wir gesprochen haben, gibt es etwas, das die gegenwärtige 
Verfassung dieser Wirklichkeit ״ transzendiert“, nämlich die Zukunft. 
Das erfahrbare und verihzierbare Wirkliche ist ja nicht statisch, sondern 
dynamisch. Alles Wirkliche ist aus auf etwas, das noch nicht ist. Das gilt 
für die Natur und ganz besonders für die Geschichte der Menschheit. 
Das Überraschende — man darf vielleicht sogar sagen — das Wunderbare 
liegt darin, daß der Mensch imstande ist, diese Zukunft '
bereits in der Gegenwart zu ergreifen, nämlich in Hoffnung. Von da aus 
erklärt sich die große Bedeutung, die eine Philosophie und eine Theologie 
der Hoffnung in unserer gegenwärtigen Lage haben. Man muß sich freilich 
darüber klar sein, daß diese Hoffnung prinzipiell nur weltimmanente Ver- 
änderungen und Entwicklungen umfaßt, selbst dann, wenn diese Verände- 
rungen und E t^ick lungen in einen Zielpunkt Omega oder in ein nach 
Kant und Richard Rothe gedachtes Reich Gottes einmünden sollten. Wer 
oder was ist nun Gott für das die Zukunft in Hoffnung antizipierende 
Denken? Der metaphysische Gott ist mitsamt seinen Eigenschaften tot. 
Gott ist nicht. Gott existiert nicht. Gott ereignet sich je und je in dem Prozeß 
der Veränderungen und Entwicklungen in die Zukunft hinein. Im Durch- 
bruch durch das Bestehende, im Annehmen des aus der Zukunft jetzt 
Ankommenden geschieht ״ Gott“ . Gott ist also im Werden der Zukunft. 
Gott ist stets im Werden. Was Gott ist, ist nicht etwas Abgeschlossenes, son- 
dern etwas, das in der Verwirklichung seiner eigenen Zukunft begriffen ist.

Die hierangedeuteten Möglichkeiten eines Gottesverständnisses, das der 
gegenwärtigen geistigen (oder ungeistigen) Weltlage angepaßt ist, lassen 
sich zusammenfassen mit der Formel: ein Gott der immanenten Transzen- 
denz. Nehmen wir an, daß ein solches Gottesverständnis tatsächlich im- 
Stande ist, die Kluft zwischen einer wesentlich positivistisch bestimmten 
Geisteslage und dem traditionellen christlichen Gottesglauben — wenn 
nicht für alle, so doch für viele — zu überbrücken. Was bedeutet dann



101Theologie des Gottesdienstes

dieser überbrückungsversuch £ür den Gottesdienst der Gemeinde?
Wenn wir unter Berücksichtigung der uns umgebenden Welttrer£assung 

es auch im Gottesdienst mit einem Gott der immanenten Transzendenz 
zu tun haben, dann muß Inhait und Gestait des Gottesdienstes, wie er uns 
durch die Geschichte der Kirche vermittelt wurde und sich in der Mitte 
unseres Jahrhunderts in dem Agendenwerk tüedergeschiagen hat, ؟iner 
radikalen Umgestaltung unterworfen werden. Au£ der Brücke der Uber- 
brfckungstheologien sind Gottesdienste in neuer Gestalt unbedingt not- 
wendig. Dabei ist zu beachten, daß Gestalt und Inhalt in diesem Zusammen- 
hang au£ keinen Fall auseinandergenommen werden können. Durch die 
neue Gestalt muß auch der Gehalt des Gottesdienstes unter dem norma- 
tiven Maßstab jener überhückungstheologien der geschichtlich vorgege- 
benen gegenwärtigen Weltverfassung gerecht werden. Diese Anpassung 
muß selbstverständlich allmählich geschehen, sie ist ein Prozeß, aber die 
Einleitung des Veränderungsprozesses ist unvermeidlich, wenn die Kirche 
mit ihrem traditionellen Gottesdienst nicht zu einem versteinerten Fossil 
werden und au£ eine gettohafte Existenz herabsinken soll.

Welches sind die gestaltenden Elemente eines solchen neuen Gottesdien־ 
stes, der au£jener Brücke der Uberbrückungstheologien angesiedelt werden 
soll? In der Mitte des Gottesdienstes muß sich vor allem die Predigt wandeln 
und zwar nach zwei Seiten hin. Ist Gott die Tie£e des Seins und die letzte 
Tie£e des Menschen, dann muß die Predigt vor allem dazu Hil£e bieten, 
daß der Gottedienstbesucher in sich selbst, in der Ganzheit seiner Psyche 
den Weg zur Eigentlichkeit seines Seins, den Weg zur Berührung mit der 
Tie£e des Seins ftndet. Die Auslegung des Textes in der Predigt muß au£ 
eine in neuerer Psychologie £undierte Eebenshil£e ausgerichtet sein. Im Be- 
reich des empirisch Erfahrbaren müssen Mittel au£gezeigt werden, die dem 
Predigthörer zu der inneren Befreiung von seiner Selbstentfremdung und 
zur Wiedergewinnung seiner Identität verhel£en. ط £ Meditationsübungen, 
wie sie auch außerhalb des christlichen Bereiches angewendet werden, 
wird in Zukunft wahrscheinlich mit zunehmender Stärke hingewiesen 
werden. Gottesdienstliche Musik, überhaupt die Künste sind au£das gleiche 
Ziel auszurichten. Der emotionalen Dimension wird eine neue und wichtige 
Bedeutung zukommen. Warum sollte der kultische Tanz nicht auch dem 
Europäer solche seelischen Eösungen vermitteln, die ihn die Tie£e des 
Seins neu erfahren lassen?

Die andere Seite der neuen Predigt, die heute noch im Vordergrund 
der au£ der Brücke angesiedelten Gottesdienste Stehen dürfte, zieh au£ die 
Erweckung des Engagements für den Prozeß der in Hoffnung ergriffenen 
Weltveränderung. Die Predigt, ja der Gottesdienst im ganzen wird einer 
durchgrei£enden Ethisierung unterworfen. Der Gottesdienst und in seinem 
Kern die Predigt ist Erweckung und Sammlung der Kräfte £ür solche 
Aktionen, in denen die in Hoffnung antizipierte Zukunft angesteuert wird. 
Das Bestehende muß durch die Predigt als das Zu־überwindende durch­



Peter Brunner102

leuchtet werden. Bibelworte allein genügen dazu nicht. Zeitungsnachrichten, 
Bilder, Filme, Aufführungen dramatischer Szenen sollen neben dem Bibel- 
wort mindestens als Anknüpfung, aber auch als inhaltliche Unterstreichung 
des zu verkündenden Wortes wichtige Funktionen ausüben, wie überhaupt 
Übermittlung von Informationen mit Zitaten von über fünf Minuten 
Länge zum Inhalt der Fredigt gehören. Es nimmt nicht wunder, daß in 
diesen Gottesdiensten in neuer Gestalt der Stil der Kanzelpredigt grund- 
sätzhch problematisch wird. Auch die Fredigt muß die Aktion einer Ge- 
meinschaft sein und in diesem Sinne einer gewissen Demokratisierung 
unterworfen werden. Ein Schritt in diese Richtung bildet die Form des 
Fodiumsgespräches als die normale zukünftige G-estalt der Fredigt.

Besonders einschneidend ist die Umwandlung des Betens in solchen 
Gottesdiensten in neuer Gestalt. Anrufung des Gottes, der in gotthelthcher 
Freiheit aller Welt und jedem Menschen schlechterdings ge^nübersteht, 
ist infolge der Wandlungen im Gottesverständnis nicht mehr zumutbar. 
Wie die Fredigt wird auch das gottesdienstliche Gebet sich nach zwei 
Zielen hin, die auch miteinander verbunden sein können, grundlegend 
ändern müssen. Wir berührten bereits die Bedeutung der Meditation, die 
im Zusammenhang mit der Überzeugung von einer weltimmanenten 
Transzendenz steht. Das gttesdienstliche Gebet wird im Dienste einer 
solchen Meditation Stehen müssen, wenn der Gottesdienst auf jener Brücke 
angesiedelt wird, auf der die positivistische Grundhaltung des modernen 
Menschen in eine religiöse Sphäre integriert werden soll. An die Stelle der 
Grundform traditioneller Kirchengebete wird der Versuch treten, mit 
Worten, aber auch durch Schweigen die Versammelten zu einer Besinnung 
anzuregen, die zur inneren Berührung mit der Tiefe des Seins führt und 
dabei die Dimension der von Liebe durchdrungenen Mitmenschlichkeit 
erschließt, in der sich ״ Gott“ ereignet.

Nach der anderen Seite hin wird das, was als Gebet gilt, die Aufgabe 
haben, die Versammelten in die Bewegung auf die Zukunft hin hineinzu- 
nehmen. Ein solches ״ Gebet“ kann zum Mittel werden, die aus der يء0ء  
nung entspringenden Aktionen als das erscheinen zu lassen, was uns un- 
bedingt angeht, und somit jenes Engagement zu erwecken, in dem die Macht 
erfahren wird, die nunmehr die Stelle Gottes einnimmt. Gebet wandelt 
sich zum Ausdruck jener auf Aktion ausgerichteten Hoffnung, die im weit- 
geschichtlichen Frozeß das Ereignis solcher Veränderungen erwartet, die 
auf das letzte Ziel, auf eine weltimmanente Vollendung ausgerichtet sind. 
In diesem Zusammenhang kann das Wort, das jetzt an die Stelle des got- 
tesdienstlichen Gebetes getreten ist, geradezu die Funktion einer öffent- 
liehen, an die Welt gerichteten Demonstration haben.

Auch das Bekenntnis der Gemeinde wird in diesen auf der Brücke ange- 
siedelten Gottesdiensten tiefgreifend verändert werden müssen. Gott kann 
ja nicht mehr als der bezeugt werden, der das All in Freiheit und Liebe 
aus dem Nicht-sein in das Da-sein gerufen hat. Creatio ex nihilo wird Mytho­



103Theologie des Gottesdienstes

logie. Jesus von Nazareth kann nicht als die zweite Person der Trinität £ür 
den Glauben in Frage kommen. Die Christologie, die den Gttesdiensten 
in neuer Gestalt zugrunde gelegt werden muß, dürfte zwei Seiten haben. 
Auf der einen Seite werden aus dem Bilde, das die Evangelien uns von 
dem irdischen Jesus geben, diejenigen Züge herauszuheben sein, die ihn 
uns zeigen als den, der sich jener Randgestalten in besonderer Weise ange- 
nommen hat, die von der herrschenden Gesellschaft diskriminiert und aus- 
gestoßen wurden oder sich in anderen notvollen Situationen befanden. 
Christologie wird eine geradezu gsellschaftspolitisch zugespitzte Jesuologie. 
Der irdische Jesus erscheint als das Urbild, von dem die Kraft ausgeht, sich 
für die in Hoffnung antizipierte Zukunft einer möglichst vollkommenen 
heilen Welt aktiv einzusetzen. Auch im Scheitern von Aktionen ereignen 
sich Schritte in diese Zukunft. In solchem Scheitern liegen Samenkörner 
für die Zukunft, wie auch Jesus durch sein Eintreten für die Armen und 
Ausgestoßenen selbst ausgestoßen wurde und am Galgen endete.

Die andere Seite dieser Christologie wird eine Verwandlung der Inkar- 
nationslehre zum Inhalt haben müssen. Die Grundthese scheint auf den 
ersten Blick dem altkirchlichen Dogma nahe zu stehen, wenn sie etwa so 
formuliert wird: In dem Menschen Jesus von Nazareth ist Gott wirklich 
geworden, in ihm ereignet sich Gott, in ihm ist Gott welthaft geworden. 
Die Auslegung solcher Formeln wendet sich aber mit Schärfe gegen das 
Grundbekenntnis der Christenheit. Denn diese Formeln sollen zum Aus- 
druck bringen, daß Gott keineswegs in einem jenseitigen Gegenüber zu 
suchen ist, sondern ٢̂  innerweltlich welthaft begegnet. G-Ott in Jesus heißt 
zugleich: Gott im säkularen Bereich und nur dort! Durch Jesus ist Gott 
gerade im Welthaften zu suchen und zu ftnden, vornehmlich im gesell- 
schafthchen Prozeß, aber auch in anderen Dimensionen des Welthaften, 
nicht als transzendenter schöpferischer Grund des Welthaften, sondern als 
Vollzug des welthaften Prozesses selbst.

In solchen Umformungen der Christologie rächt sich die Eliminierung 
der Dreieinigkeit Gottes. Für den christlichen Glauben ist entscheidend, 
daß Gott der Vater nicht Mensch geworden ist, sondern allein der Sohn, 
der als solcher - u m  mit dem Nicänischen Symbol zu reden — gewiß eines 
Wesens mit dem Vater ist, der aber mit seiner Menschwerdung keineswegs 
Gott den Vater, der im Neuen Testament fast durchweg allein ho t h e o s  

genannt wird, in die Immanenz des Welthaften hineinzieht, wie auch in 
dem Menschgewordenen selbst weder seine Gottheit in sein Menschsein ver- 
wandelt wird noch seinMenschsein von der Gottheit aufgesogenundzu Gott 
wird. Die altkirchliche trinitarisch begründete Christologie erweist sich in 
diesem Zusammenhang als fundmental für eine Kritik jener Jesuologien, 
die dazu dienen sollen, G-Ott auf diese oder jene Weise gleichsam zu ver- 
weltlichen und zu vermenschlichen und seiner ewigen, alle Kreaturen um- 
schließenden, absoluten gottheitlichen Transzendenz zu entkleiden. Wo 
dies geschieht, ist christlicher Gottesdienst nicht mehr möglich.



Peter Brunner104

Wenn sich die skizzierten Überbrückungstheologien in Neugestaltungen 
des christlichen Gottesdienstes auswirken, werden auch die Sakramente 
Umwandlungen erfahren müssen, die sie bis zur Aufhebung ihres sakra- 
mentalen Gehaltes verändern. Bei Neugestaltungen des Abendmahls ist 
solche Substanzverwandlung des Sakramentes bereits zu spüren. Bs besteht 
die Gefahr, daß aus dem Sakrament des Leibes und Blutes Jesu Christi, 
aus dem Sakrament des Altars, wie Luthers Katechismus es nennt, auf der 
Brücke der überhückungstheologie zunehmend eine Feier erfahrbarer 
^ ^ em ch h ch k e it wird, ein Fest, in das vielfältige Momente einbezogen 
werden können, die zu einer innerlich gelösten Erfahrung solcher Gemein- 
Schaft führen. Wird das Abendmahl in dieser oder jener Gestalt zu einer 
AgapÊ-Feier umgewandelt, so ist diese Feier eindeutig nicht mehr das 
von dem Herrn eingesetzte Mahl, in dem uns unter Brot und Wein sein 
Leib und Blut dargereicht wird, für uns dahingegeben zur Vergebung der 
Sünden.

Ich breche diese Überlegungen hier ab. Es dürfte deutlich geworden sein, 
welche Bedeutung theologische Entwürfe und ihre Durchführung für das 
Verständnis und die Gestalt des Gottesdienstes haben. Wo jene skizzierten 
Überbrüc]^gstheologien als aktuelle Interpretationen des Evangeliums 
gelten, gefordert von der geschichtlichen Situation, in der die Menschheit 
wie die Christenheit heute steht, werden weiterhin Versuche unternommen 
werden, den Gottesdienst der Kirche auf jene Überbrückung hinüberzu- 
ziehen und ihn teils in gelegentlichen umwälzenden Experimenten, teils in 
langsamen, aber stetigen Schritten derart in seiner Gestalt zu verändern, 
daß in der neuen Gestalt auch ein neues Wesen erscheint. Solche Trans- 
formation muß konsequent in einer Transsubstantiation enden. Geschieht- 
liehe Wandlungen der Gestalt des Gottesdienstes gehören in bestimmten 
Grenzen zweifellos notwendig zum Lebensvollzug der Kirche in der Zeit. 
Die Liturgiegeschichte bringt den Beweis dafür. Die gegenwärtig geltenden 
Gottesdienstordnungen stellen keineswegs einen Endpunkt dieser Ge- 
schichte dar. Aber die gschichtlichen Wandlungen der Gestalt des Gottes- 
dienstes müssen getragen sein von einer Theologie, in der die Wahrheit 
des apostolischen Evangeliums tatsächlich zur Geltung kommt. Gewiß wird 
das Bemühen, die Wahrheit des Evangeliums in theologischen Aussagen 
zur Geltung zu bringen, eine Vielfalt, aber eine begrenzte Vielfalt von 
theologischen Entwürfen und Ausführungen hervorrufen, wie es dement- 
sprechend eine Vielfalt von gottesdienstlichen Gestaltungen gibt. Aber 
wie es in der Geschichte der Kirche theologische Lehren gibt, die un- 
bedingt als Entstellungen des apostolischen Evangeliums ausgeschlossen 
werden mußten — und diese Geschichte ist in unserer Gegenwart keines- 
wegs abgeschlossen, so ist auch die Geschichte der Liturgie stets begleitet 
von der Frage, ob Gehalt und Gestalt des Gottesdienstes im Einklang 
stehen mit der Wahrheit des apostolischen Evangeliums. Oft sind gerade 
an dieser Frage einschneidende Entscheidungen gefallen. Auch Gottes­



105Theologie des Gottesdienstes

dienstordnungen können keinen Häresien in sich schließen und dafür 
Anspruch auf Duldung in der Kirche erheben.

Um das Verhältnis von Theologie und Gottesdienst zu klären, wird es 
notwendig sein, in Umrissen Elemente einer solchen Theologie anzudeuten, 
die den Anspruch erheben darf, daß in ihr die Wahrheit der apostolischen 
Evangeliumsbezeugung als Glaubenserkenntnis zur Sprache kommt. Wir 
werden dabei beachten müssen, daß Theologie als Glaubenserkenntnis 
begründete Rede von Gott sein soll, auch dort, wo sie vom Menschen und 
seiner Welt handelt.

Die erste Erage, die sich uns im Anschiuß an das bisher Ausgeführte 
stellt, wird diese sein müssen: Was bedeutet die Erkenntnis der Gottheit 
Gottes für den Gottesdienst? Für das, was die Gottheit Gottes besagt, ist 
schlechterdings entscheidend die Erkenntnis ron Gottes Dreieinigkeit. Die 
Gottheit Gottes lebt von Ewigkeit zu Ewigkeit in seiner Dreieinigkeit. 
Dieser Satz steht hier als eine These. Ihn theologisch zu begründen, ist letzt- 
lieh eine Lebensaufgabe, mit der niemand fertig werden kann. Eine für 
unsere irdische Glaubenserkenntnis hinreichende Begründung der Dreieinig- 
keit Gottes kann nur im Rahmen einer ausgeführtenDogmatik gegeben wer- 
den. Das Ergebnis einer eichen Dogmatik muß hier vorausgesetzt werden. 
Doch dürften die folgenden Ausführungen wenigstens Hinweise sein auf 
eine mögliche theologische Begründung des Namens Gottes, der da lautet: 
Vater, Sohn und Heiliger Geist. Allein in diesem Namen geschieht der Gottes- 
dienst der Christenheit.

In diesem Namen ist die Ewigkeit Gottes des Schöpfers beschlossen. In der 
Erkenntnis der Ewigkeit Gottes und in der damit verbundenen Erkenntnis 
von Gottes Schöpfertat im Anfang liegt gleichsam ein Urfundarnent alles 
Gottesdienstes und zumal des christlichen. Die Ewigkeit Gottes als ein 
ewiges, in gottheitlichen Akten gelebtes Leben im Glauben zu denken und 
in Worten auszusagen, ist für eine dogmatische Theologie gewiß eine der 
schwierigsten Aufgaben. In unserem Zusammenhang dürfte es genügen, 
zu bedenken, daß die Erschaffung des Alls aus Gottes Ewigkeit heraus Ereignis 
wurde. Daß die Welt da ist, gründet allein in dem freien, von Güte und 
Liebe durchwirkten Willen des ewigen dreieinigen Gottes. Daß die Weh 
da ist, ist demnach von uns aus gesehen schlechterdings kontingent. Die 
Creatioexnihiloist das Spiegelbild dieser schlechthinnigen Kontingenz des 
Weltdaseins,in das unserMenschendasein eingebettetist. In dieserKontingenz 
gründet auch die Zeitlichkeit der Welt. Erschaffung setzt einen ״ Anfang“, 
in dem und durch den Zeit, endliche Zeit, notwendig zum Weltwesen 
gehört. Diese Erkenntnis Gottes des Schöpfers bedeutet, daß wir mit 
allem, was Welt ist, Kreatur sind und Gott allein der Creator ist. Bei allem, 
was die kosmischen Elemente und die biologischen Potenzen an Kräften 
der Entwicklung und Gestaltung in sich haben, bei allem, was insbesondere 
der Mensch im Rahmen des ihm zugesprochenen Dominium terrae machen 
kann bis hin zur Steuerung seiner eigenen Evolution, bleibt doch das All



Peter Brunner106

im ganzen und im einzelnen zusammen mit det M ensc^eit und jedem 
einzelnen Menschen von diesem Creator umgriffen. Er allein ist der ^ ٢٢. 
Dieses Herrsein Gottes ist in der Relation zur Kreatur absolut einseitig. 
Die Absolutheit seines Herrseins liegt unmittelbar in seinem Gottsein. 
Gottes Herrsein von einer dialogischen Relation zum Menschen abhängig 
zu machen, Gottes Herrsein dadurch im Bilde einer kontittttionellen 
Monarchie zu denken und in diesem Sinn gleichsam demokratisieren zu 
wollen, ist nicht nur Wahnsinn, sondern Blasphemie. Der Kreatur bleibt 
dem Creator gegenüber nur die Anerkenntnis seines hlechthinnigen Herr- 
seins. Anerkenntnis seines Herrseins heißt aber Unterwerfung, die zugleich 
Verehrung ist, und Verehrung, die zugleich Danksagung und Lobpreis 
ist. Der Mensch ist in Wahrheit nur dann in der rechten Weise Mensch, 
wenn er sich als Kreatur versteht. Daß er sich tatsächlich als Kreatur des 
einen allmächtigen Gottes versteht, zeigt sich darin, daß er die einseitige 
Herrschaftsrelation des Schöp£ers ihm gegenüber in Proskynese anerkennt: 
Anbetung des Schöpfers in Unterwerfung,٠ Verehrung,٠ Danksagung und Lobpreis 
ist die Urgestalt des Gottesdienstes, durch die der Mensch seinem Menschsein 
als Geschöp£ gerecht wird. Aufkündigung dieser Proskynese, Auslöschung 
des Kreamrbewußtseins, Au£stand der Kreatur gegen den Creator, Selbst- 
anmaßung einer nachgemachten Schöpferherrlichkeit—dies wird mit innerer 
Notwendigkeit zum Queilpunkt der Unmenschlichkeit des Menschen. 
Humanisierung der Weh, in der wir leben, im Horizont eines rationalisti- 
sehen Positivismus au£dem Boden einer atheistischen Grundhaltung, durch- 
geföhrt mit Hil£e eines Engagements £ür eine die Zukun£t in Hoffnung 
antizipierende solidarische M i^enchlichkeit? — Nur in der Wieder- 
entdeckung der Kre^ürlichkeit des Menschen und der damit unmittelbar 
gegebenen spontanen Notwendigkeit der Verehrung des Schöp£ers liegt 
die Wurzel für die Entwicklung einer wahrhaft menschlichen Weh. Die 
Erkenntnis der Gottheit Gottes eröffnet dem Menschen die Dimension 
seiner schlechthinnigen Kreatürlichkeit und stellt ihn an den Ott, an dem 
er, weil von innen her genötigt, in Ereiheit sich vor seinem Schöpfer beugt 
in Anbetung. Wo solche Anbetung des Schöpfers in einer korporativen 
Gestalt geschieht, da gescheht Gottesdienst.

Damit stehen wir vor einer neuen und sehr tief- und weitgreifenden 
Frage. Wie kann es zur Erkenntnis der wahren Gottheit Gottes in seinem 
absoluten Herrsein kommen, wie zur Erkenntnis des wahren Menschseins 
des Menschen in seiner Kte^ürlichkeit und somit in seinem wahren Mensch- 
sein? Der Aufstand des Geschöpfes gegen den Schöpfer ist doch geschehen! Die 
Weh, in der wir leben, bezeugt doch überdeutlich, daß dies geschehen 
ist. Keiner kann sich von den Auswirkungen dieses Gecheh^sses aus- 
nehmen. Wir alle sind darin verhaftet — und zwar von Grund aus. Es 
gehört zu den rätselhaften Geheimnissen menschlichen Daseins, daß die 
Relation Schöpfer-Geschöpf und Geschöpf-Schöpfer in dem bestimmenden 
Urgrund unseres Menschseins verrückt, verzerrt, verdorben ist durch jenen



107Theologie des Gottesdienstes

Aufstand des Menschen selbst. Die Verweigerung der Anerkennung der 
Schöpferherrhchkeft Gottes ist gleichsam ein Urexistential menschlichen 
Daseins, unter dessen Macht alle, die geboren werden, von Anfang an Stehen. 
Die Möglichkeit eines Durchbruchs durch die Aufstandssituation hindurch 
zurück zur ursprünglichen Situation des Menschen in seiner Beziehung 
zu Gott liegt nicht mehr im Bereiche unserer kreatürlich-natürlichen Kräfte. 
Es soll nicht bestritten werden, daß selbst in der Aufstandssituation 
Erinnerungen an die Urs^ungssituation sich durchhalten können. Die Welt 
der Religionen enthält dafür manche Zeugnisse. Selbst für den Menschen, 
der, wie wir zu sagen pflegen, nicht mehr an Gott glauben kann, gilt 
ähnliches. Wenn ranschliches Dasein nicht in absoluter Verzweiflung, in 
Wahnsinn, in S elh^rn ich tung  enden soll, wird der Mensch einen radi- 
kalen Nihilismus vermeiden und selbst noch am Abgrund des Nihilismus 
einen Bezug zu einem für ihn Letzten festhalten wollen, das ihn vor dem 
Sturz in das absolut Sinnlose bewahren soll. Aber ohne die Heilsoflenbarung 
Gottes ist dem geschichtlichen Menschen ein Durchbruch zur wahren 
Erkenntnis der G ottheit Gottes aus der Aufstandssituation heraus nicht 
mehr möglich.

Damit nähern wir uns der Frage, was die Glaubenserkenntnis des Gottes, 
der in Jesus Christus das Heil schafft, für den Gottesdienst bedeutet. Wir 
knüpfen dazu an an das Ergebnis Unserer Überlegungen zur ewigen Gott- 
heit des Schöpfers. Wir sahen, daß der Mensch nicht nur als Gattung, 
sondern gerade auch als Ferson grundlegend in einer von Gott her ein- 
seitigen Relation steht, die der Grund dafür ist, daß der Mensch seinerseits 
in eine dialogisch-antwortende Relation zu Gott versetzt wird, in der es 
zu einer Anbetung Gottes kommen soll. Aus dieser Beziehung zwischen 
Gott und Mensch kann keiner fliehen. Diese ^undverfassung menschlichen 
Daseins, nach der jeder Mensch in der Relation coram Deo leben muß, ob 
er will oder nicht, ob er es weiß oder nicht, ist unzerstörbar, weil Gott in 
Ewigkeit Gott ist. Die Gottheit Gottes schließt dies ein, daß der Mensch 
als Geschöpf Gottes mit Notwendigkeit von jenem Ursprungsexistential 
umgriffen bleibt, durch das Gott für alle Zeit, ja über alle Zeit hinaus 
sich zu ihm in jene Relation gesetzt hat. Dies gilt in besonderer Weise auch 
für den Menschen, der dem Herrn die Froskynese verweigert. Mit seiner 
Abwendung von Gott erreicht er keine Abwendung Gottes von ihm. G-Ott 
läßt sein Geschöpf nicht los. Er vernichtet nicht die aus dem Nichts durch 
ihn hervorgerufene und von ihm abgefallene Kreatur — er erhält sie 
dennoch in einem gschichtlichen Dasein — aber nimmt zugleich den Men- 
sehen gerade auch in seinem Aufstand als Person ernst. Denn er stellt ihn 
unter seinen Zorn. Wer Gottes Zorn über den Zerbruch des ersten Gebotes 
leugnet, nimmt die Ur-relation Gottes zum Menschen nicht ernst, er nimmt 
die Gottheit Gottes nicht ernst. Denn er übersieht, daß die Heiligkeit der 
Schöpferliebe Gottes um Gottes willen und zugleich um des Menschen 
willen die Gestalt des gottheitlichen Zornes annimmt. Auch in der ein-



Peter Brunner108

seitigen, von Gottes Heiligkeit ausgehenden Zornesrelation ist letzten 
Endes Gottes Liebe zum Menschen wirksam. Gerade Gottes Zorn wird 
das Feld sein, in dem seine rettende Liebe durchbricht. Die Erkenntnis des 
heilschaffenden Gottes schließt notwendig die Erkenntnis des Zornes Gottes ein, der 
gerade diesem Heil-schaffen vorgegeben ist. Gottes Heil ist Rettung aus 
des Menschen Verlorenheit. Des Menschen Verlorenheit ist des Menschen 
Situation unter dem Zorn Gottes.

An dieser Stelle muß die Tragweite dessen, was Verlorenheit des Menschen 
unter dem Zorn Gottes bedeutet, bedacht werden. Die Verlorenheit ist 
eine Situation des Menschen vor Gott. Der jetzt auf Erden lebende Mensch 
steht in seiner individuellen Person unentrinnbar vor Gott unter Gottes 
Hrteil. Aus dieser Situation kommt er nie heraus. Gott hat den Menschen 
und damit jeden Menschen, der geboren wird, gewürdigt, als diese Person, 
die er ist, vor ihm zu Stehen ein für allemal, für Zeit und Ewigkeit. Die 
Wirklichkeit der Dimension Coram Deo schließt die absolute Unzerstörbarkeit der 
menschlichen Person ein. Eine der größten und gefährlichsten Illusionen, die 
den Menschen befallen können, ist die Meinung, für ihn sei mit seinem 
Tode alles aus. Die Ausbreitung dieser Meinung ist wahrscheinlich das 
unheilvollste ünd in diesem Sinn das erfolgreichste Netz, das der Wider- 
sacher Gottes in den letzten beiden J^rhunderten mit einem gewaltigen, 
bald die Menschheit als ganze umfassenden Wurf ausgeworfen hat. Wenn 
Theologie und Kirche in den Sog dieses Wurfnetzes geraten, indem sie die 
Unzerstörbarkeit der Person angesichts des Todes verschweigen oder 
bezweifeln oder gar bestreiten, verlieren sie mit innerer Notwendigkeit 
die Vollmacht, die Wahrheit des apostolischen Evangeliums als Heils- 
botschaft zu verkünden. Daß durch einen solchen Vorgang auch der Gottes- 
dienst der Kirche seinen Gehalt verlieren muß, liegt auf der Lland. Die 
Erkenntnis von der absoluten Unzerstörbarkeit der menschlichen Person 
macht deutlich, von welchem Gewicht die Situation des unter dem Zorn 
Gottes stehenden Menschen ist. Wenn die Verlorenheit des Menschen 
unter dem Zorn Gottes nicht behoben wird, dann handelt es sich um eine 
ewige Verlorenheit, um eine in alle Ewigkeit zu tragende richterliche, 
unwiderrufbare Abscheidung dieser Person von der Lebensgemeinschaft 
mit Gott. Dieses Abgeschiedensein von der Lebensgemeinschaft mit 
G ott ist keineswegs ewige Auslöschung der Person, sondern ewiges 
Sein im Tode. Leugnung des Zornes Gottes, Leugnung der Verlorenheit 
des Menschen unter dem Zorn Gottes, Leugnung der Ewigkeitsdimension 
des richterlichen Urteils Gottes über die Person des Menschen, — diese 
Leugnung bedeutet im Grunde Leugnung der Wunder der Liebe Gottes, 
Leugnung des innersten Kernes des Heilshandelns Gottes, Leugnung des 
eschatologischen Ernstes der Unterscheidung zwischen ewiger Verloren- 
heit und ewigem Heil. Erkenntnis des Heiles ist nicht möglich ohne Erkenntnis 
der Verlorenheit des Menschen vor Gott. Diese Verlorenheit, wenn sie an 
der individuellen Person nicht behoben wird, hat nicht minder als das von



109Theologie des Gottesdienstes

Gott gewirkte Heil, wenn es im Glauben empfangen wird, die den Tod 
durehdringende Dimension der Ewigkeit in sich.

Mit dieser Erkenntnis Stehen wir wiederum vor einem Fundament des 
christlichen Gottesdienstes. Wie die missionarische Verkündigung des Evan- 
geliums so hat auch der Gottesdienst der Kirche, angefangen von der Taufe 
bis zur Eeier des Abendmahls einen soteriologischen Grundsinn. In diesem 
Gottesdienst geht es um die Errettung des Menschen aus seiner Verlorenheit vor 
Gott und um seine Bewahrung in dieser Errettung, ohne die ewige Ver- 
lorenheit auf ihn wartet.

Der heilschaffende Gott ist allein der Gott Israels. Alle numinosen Mächte 
neben dem Gott Israels, dem Vater unseres Herrn Jesus Christus, sind nicht 
der Gott, der allein anzubeten ist. So frei, wie Gott im Werk der Erschaffung 
ist, so frei ist er auch im Werke der Erlösung. Mit der Berufung Abrahams 
wird Israel — ohn all sein Verdienst und Würdigkeit — erwählt als Träger 
der Geschichte, in der und durch die Gott das Heil schafft für alle Welt. 
In dieser Geschichte und nur in ihr ist Gott als der allein wahre Gott offen- 
bar. Dadurch wird eine scharfe S c h e id e l in ie  gezogen zwischen den Kulten, 
die den ״ Göttern،، gelten, und dem Gottesdienst, der dem einen wahren 
Gott gilt. Der Kampf zwischen Jahwe und Baal ist das Zeichen für die Mög- 
lichkeit einer ^kretistischen Überbrückung zwischen Verehrung des heil- 
schaffenden Gottes und Verehrung anderer Mächte, die in einem numinosen 
Schein erscheinen. Der Kampf um die Reinheit des auf den hellschaffenden 
Gott gerichteten Gottesdienstes setzt sich über den Alten Bund hinaus 
auch in den Neuen Bund hinein fort. Das zeigt Z.B. deutlich der Kampf 
des Apostels Paulus gegen den Einbruch der stoicheia tou kosmou in den 
christlichen Gottesdienst. Die Gefahr eines solchen Einbruchs ist dem Got- 
tesdienst auch heute nahe, zumal in der Begegnung der christlichen Kirche 
mit afrikanischen und asiatischen Religionen eine weitgehende prinzipielle 
und praktische Unsicherheit besteht. Synkretistische Theorie und Praxis 
könnte eines Tages von Bangkok oder Nairobi oder sonstwoher auch auf 
uns zurückstrahlen. Oder melden sich die stoicheiai tou kosmou in ver- 
schleietter Gestalt nicht auch bei uns bereits zu Wort, wenn weltimmanente 
Sachverhalte mitdem Anspruchnuminoser Letztwerte als Gestaltungsmächte 
christlichen Gottesdienstes auftreten wollen? Die weitverbreitete Rede von 
der Ereiheit, zu der wir Christen bereit sein sollen, darf uns nicht davor 
täuschen, daß die Gefahr einer neuen V erlich tu n g  des Christen unter 
das Gesetz weltverändernder Umwandlungen mit einem solchen Gerede von 
der Ereiheit sehr eng verbunden sein kann. Die Gefahr einer radikalen 
Ethisierung des Gottesdienstes dürfte mit diesen Erscheinungen zusammen- 
hängen. Die Erkenntnis des heilschaffenden Gottes verlangt den Ausschluß 
jedes Versuches einer ^kretistischen Verbindung des c^istlichen Gottes- 
dienstes mit weltimmanenten Mächten, in denen uns angeblich die Gottheit 
begegnen soll.

8 Kerygma



Peter Brunner110

Gott schafft das H eilfür alle Menschen am Ende des Alten Bundes ln der Sendung 
seines ewigen Sohnes, in Jesus von Nazareth) wahrhaftiger Mensch und wahrhaftiger 
Gott. Im Zusammenhang mit dem öffentlichen Wirken Jesu in Wort und 
Tat schafft Gott das Heil durch Jesu Leiden, sein Kreuz und seine Auf- 
erweckung von den Toten. Das in Jesus und durch ihn gewirkte Heil 
umfaßt die Vergebung der Sünden vor Gott, die neue Geburt mit ihren 
konkreten Folgen, die neue Relation des Glaubenden zu Gott als des in 
Liebe von Gott Angenommenen, dem der Eingang in das Reich Gottes 
durch G-Ottes Gericht hindurch verheißen ist. Das von Gott in Jesus und 
von Jesus gewirkte Heil ist darin zusammengefaßt, daß der unter dem Zor- 
nesurteil Gottes ewig verlorene Mensch als Glaubender nunmehr um Jesu 
willen im Spruch der Opferliebe Gottes gerechtgesprochen wird, jetzt 
schon im Glauben, einst im Jüngsten Gericht, wenn er im Glauben beharrt 
bis ans Ende.

Das Umfassende des Christusheiles kann hier nicht weiter dargelegt 
werden. Nur dies eine sei vermerkt: Christologie unter dem Aspekt des 
das Heil schaffenden Gottes ist zweifellos das Herzstück der Theologie, 
auf das hin alle ^^ausgehenden Aussagen über Gott und Mensch und Welt 
ausgerichtet sind und von dem her alle weiteren Aussagen über den phngst- 
lieh ausgegossenen Geist, die Kirche, denneuenMenschenund das Ende aller 
Dinge herkommen. Auch eine Theologie des Gottesdienstes muß von dem 
soteriologischen Gehalt der Christologie schlechterdings durchdrungen 
sein. Von der rechten Erkenntnis des durch Christus gewirkten Heiles, 
von der Erkenntnis der Inhalte dieses Christusheiles hängt das rechte Ver- 
ständnis des christlichen Gottesdienstes ab. Der apostolisch bezeugte 
soteriologische Gehalt des Jesusgeschehens muß im gottesdienstlichen 
Geschehen unverkürzt und unvermischt präsent sein, wenn der Gottes- 
dienst der Kirche wirklich Gottes-Dienst sein soll, auf daß eben dadurch 
und allein dadurch der von Gott gewollte Dienst seiner Kirche zugleich 
als Dienst am Menschen Ereignis werden kann. Uns ist keineswegs die 
Vollmacht gegeben, nach unserem Ermessen etwa im Blick auf die gegen- 
wärtige Weltsituation den Heilsgehalt des Jesusgeschehens anders zu be- 
stimmen, als er durch Gottes Ratschluß in Jesu Wirken, Leiden, Sterben 
und Auferstehen für alle Zeit und für alle Ewigkeit definitiv bestimmt ist. 
Die Unsicherheit über das, was Gottesdienst ist und sein soll, spiegelt die 
Unsicherheit wider, die über den Gehalt des in Jesus Christus gewirkten 
Heiles besteht. Wird der durch das neutestamentliche apostolische Zeugnis 
enthüllte Heilsgehalt des Jesusgeschehens durch sogenannte koalisierende 
Interpretation in seiner Substanz verwandelt, dann wird der christliche 
Gottesdienst ausgehöhlt, leer, er wird soga langweilig; beim e t e n  Ansturm 
des Bösen in einem Großangriff wird er wie ein Kartenhaus zusammen- 
fallen. Die Erkenntnis des heilschaffenden Gottes gebietet, daß im christ- 
liehen Gottesdienst der in seinem Wesen eindeutig bestimmbare Heils­



I l lTheologie des Gottesdienstes

gehalt des Jesusgeschehens allein der alles bestimmende Mittelpunkt sein 
muß.

Wir stehen nun vor einer neuen Frage: Wie kann denn solche Gegenwart 
des Christusheiles im Gottesdienst der Kirche konkret geschichtliches Ereignis 
werden? Kann ein Gottesdienst mit dem ihm notwendig zukommenden 
Inhalt überhaupt ein konkretes geschichtliches Ereignis werden? In der 
Tat, die Präsenz jenes soteriologischen Gehaltes ist niemals empirisch 
grei£bar und wird in dieser Zeit niemals verihzierbar. Geschichtlich-sozio- 
logisch greilbar ist allein die Versammlung von Menschen, die bekennen, 
daß sie sich um dieses nur im Glauben £aßbaren Heilsgehaltes willen zu 
jenem eigentümlichen Tun versammeln, das sie Gottesdienst nennen. 
Schon bei der Umschreibung des Heilsgehaltes mußten wir an der ent- 
scheidenden Stehe, nämlich bei der ^cht£ertigung des Sünders durch den 
Spruch der Op£erliebe Gottes, vom Glauben sprechen. Unsere Frage, wie 
christlicher Gottesdienst konkret geschichtliche Wirklichkeit wird, £ällt 
also zusammen mit der Frage, wie Glaube möglich und wirklich werden 
kann, Glaube an den heilschaffenden Gott, Glaube an Jesus Christus, den 
ins Fleisch Gekommenen, den für uns Gekreuzigten und Au£erstandenen, 
Glaube an das Christusheil. Indem wir so fragen, treten wir ein in den dritten 
Glaubensartikel, der vom Heihgen Geist und seinem Wirken handelt. 
Demnach müssen wir jetzt versuchen, folgende Frage zu beantworten:

Was bedeutet die Erkenntnis des Gottes, der in dem pfingstlich ausgegossenen 
Geist den einzelnen aktuell rettet, indem er ihn ergreift, %um Glauben führt) neu- 
schafft und als Glied am Leibe Christi seinem end^eitlichen Volk, der Kirche, 
einverleibt?

Pfingsten hängt au£s engste zusammen mit Ostern. Ohne Ostern keine 
Pfingsten. Die Gaubenserkenntnis der Gottheit des Geistes setzt die G-lau- 
benserkenntnis der Auferweckung und Erhöhung des Gekreuzigten voraus. 
Gottes ewiger Sohn, Jesus, Mariens Sohn, ist wahrhaftig £ür uns gestorben 
und ohne jeden Vorbehalt, ohne jede Einschränkung in den Machtbereich 
des Todes eingegangen. Dieser Tote wurde au£erweckt aus den Toten 
und ist au£erstanden, erhöht in die Herrlichkeit Gottes des Vaters und 
eingesetzt zum kommenden Weltrichter im Ende aller Dinge. Die Auf- 
erweckung dieses Toten aus den Toten ist ein endzeitiiches apokalyptisches 
Geschehen. Ostern 1st das Signal da£ür, daß die Endzeit tatsächlich ange- 
brochen ist — wie lange sie auch mit unserem chronologischen Maßstab 
gemessen dauern mag. Ostern ist darum zugleich das Signal da£ür, daß alle 
Welt, Natur und Geschichte und die Menschheit im ganzen mit allen Toten 
und allen Lebenden unausweichlich der Apokalypse Jesu Christi im Jüng- 
sten Gericht entgegengeht. Tot oder lebendig — mit seiner Erscheinung 
werden alle vor seinen Richterstuhl gestellt und vor ihm mit der ganzen 
Geschichte ihrer individuellen Person bis in den letzten Grund offenbar 
werden müssen. Die Frage, die £ür meine und deine Zukunft in einem



Peter Brunner112

absoluten Sinn die entscheidende ist, lautet: Werde ich als Begnadigter 
durch das Gericht des Weltrichters hindurch in das vollendete Reich Gottes 
eingehen dürfen? Die ^okalypse Jesu Christi ist zugleich die definitive 
absolute Enthüllung der Menschheit mit ihrer Geschichte und die jedes 
einzelnen Menschen mit seiner Geschichte. Die Apokalypse Jesu Christi 
greift auch über den Menschen hinaus und enthüllt die leidende und seu£- 
zende kosmische Kreatur und schafft sie um in einer neuen Schöp£ung, in 
der Gott sein wird alles in allem. Unter dem österlichen Signal, das anzeigt, 
daß diese ؛filum£assende, absolut definitive Enthüllung in der Apokalypse 
Jesu Christi im Kommen begriffen ist, steht seit dem Ostermorgen alle 
Erdengeschichte, ja alle Welt und Kreatur. Die Kirche Gottes erweist 
sich nicht zuletzt gerade darin als Kirche Gottes, daß sie, indem sie au£ das 
Jesusgeschehen und au£ das darin gewirkte Heil zurückblickt, zugleich 
mit derselben Intensität au£ jene ^lum£assende apokalyptische Enthüllung 
blickt, der auch sie unausweichlich entgegengeht und deren Herannahen 
sich in ihr auch bezeugt. Denn in ihr brechen in der Zwischenzeit zwischen 
jenem Ostermorgen und dem Tag der Apokalypse Jesu Christi bereits 
Wirklichkeiten au£, die in gewissem Sinn teilhaben an dem unerhört Neuen, 
das in Jesu Au£erweckung aus den Toten geschah, und darum auch in 
gewissem Sinn teilhaben an dem, was in Jesu Tarusie au£ sie zukommt. 
Diese Teilhabe ist zusammenge£aßt in dem einen Wort: Geistempfang, 
Diese Teilhabe der Kirche an dem dzeiriich-^o^ lyp tischen  Geschehen 
ist Ereignis geworden in der pfingstlichen Ausgießung des heiligen Geistes. 
Dieses Ereignis ist im Unterschied zu dem Jesusgeschehen, seiner Geburt, 
seinem Wirken, seinem Leiden und Sterben, seiner Au£erstehung und 
Erhöhung, gerade nicht an eine Einmaligkeit, an ein ״ Ein für allemal“, 
an eine Unwiederholbarkeit gebunden. Im Gegenteil! Das Leben der Kirche 
Gottes in der Zeit ist gerade dadurch gekennzeichnet, daß bis zum Jüngsten 
Tag durch sie und in ihr immer wieder Ausgießung des heihgen Geistes 
in der Viel£alt seiner Guben Ereignis wird. Die Gabe des heiligen Geistes 
ist ja Angeld und Unterp£and für das, was jenseits des jüngsten Gerichtes 
mit dem Eingang in das Reich Gottes au£uns zukommt. Das endzeithche 
^okalyptische Ostergeschehen der Auferweckung Jesu aus den Toten 
hat in Gott die Ausgießung der endzeitlichen Gabe des Geistes ausgelöst. 
Alles, was durch die Ausgießung des Geistes innergeschichtlich gewirkt 
wird, steht bereits wesenhaft in jenem endzeitlichen Horizont, in dem die 
Parusie Jesu Ereignis wird. Da Glaube wie Gottesdienst an die Gabe des 
G-eistes gebunden sind, ist der Gottesdienst der Kirche selbst ein endzeit- 
liches Geschehen, das sich mit innerer, eben pneumatischer Notwendigkeit 
bereits im Horizont der auf uns zukommenden Apokalypse Jesu Christi 
ereignet.

Der soteriologische Gehalt des Gottesdienstes hängt aufs engste zusam- 
men mit seinem Ursprung in der pfingstlichen Ausgießung des heiligen 
Geistes und mit der Präsenz dieses Geistes in seinem Vollzug. Denn dieser



113Theologie des Gottesdienstes

Geist allein hat die Vollmacht, das Christusheil für uns gegenwärtig zu 
setzen, so daß es im Glauben ergriffen und angeeignet werden kann. Der 
Geist ist der Mittler des ^risfrisheiles.

Das Jesusgeschehen, in welchem G-Ott das Hell schuf, ist ein perfektisches 
Geschehen. Sind dadurch, daß Jesus damals dort für alle gestorben ist, alle 
Menschen tatsächlich vor Gott bereits freigesprochen und für alle Ewigkeit 
gerettet? Hat die apostolische ?roklamation des Christusheiles nur den Sinn, 
die Menschheit darüber zu unterrichten, daß alle durch Jesus im Jüngsten 
Gericht gerettet werden, weil alle durch Ihn schon gerettet sind, so daß die, 
die dies jetzt hören durften, nur die diesem Sachverhalt entsprechenden 
Konsequenzen in ihrem Denken und vor allem in ihrem Handeln zu ziehen 
haben? Eine in diesem Sinne argumentierende Theologie eines Heils- 
Universalismus hat bekanntlich vor allem unter dem Einfluß von Karl 
Barth weite Verbreitung gefunden. Von dem Standort eines solchen Heils- 
Universalismus aus muß es geradezu als eine Leugnung der heilschaffenden 
Tat Gottes in Jesus erscheinen, wenn man nach wie vor verkünden wollte, 
jeder Mensch, der geboren wird, träte mit seiner Geburt unter das Zornes- 
urteil Gottes und sei von Haus aus ein vor Gott Verlorener. Es ließe sich 
m. E. eindeutig zeigen, daß ein solches h e iln iv e r^ s tisch es  Heilsverständ- 
nis den G^undaussagen des Neuen Testamentes nicht entspricht. Es läßt 
sich auch zeigen, daß ein Heilsuniversalismus, der meint, Gott wolle und 
könne in seinem richtenden und rettenden Handeln an der einzelnen Person 
Vorbeigehen, ohne sie in sein Handeln als individuelle Person einzubeziehen, 
im Gegensatz steht zu der Weise, wie Gott in seinem Handeln an dem Men- 
sehen mit uns umgeht. G-ewiß ist in Jesus das Heil für alle Menschen von 
Gott gewirkt. Der Schatz ist da, aber er muß nun auch ausgeteilt 
werden. Es muß an jedem Menschen, der geboren wird, etwas geschehen, 
das wesentlich weiter reicht als eine Information über die neue Heils- 
situation, in der er sich nach jener uráversalistischen Heilstheorie bereits 
beflndet. Die Kundmachung der neuen Heilssituation hat einen wesentlich 
anderen Sinn. Gerade weil das Heil für alle in Jesus Wirklichkeit geworden 
ist, muß jeder einzelne aus dem Bereich der Verlorenheit herausgeholt 
und in den für alle geltenden Bereich des Heils hineingenommen werden. 
Aus einer Information muß eine Inkorporation werden, die den einzelnen 
in das in Jesus gewirkte Heil hineinversetzt und zwar so, daß jede einzelne 
Person in Jesus Christus selbst hineingenommen wird, dadurch eine reale 
Teilhabe an seinem Sterben und seiner Auferstehung empfängt und so 
gliedhaft eingepflanzt wird in den Leib, der um unserer Sünden willen 
dahingegeben und um unserer Gerechtigkeit willen auferweckt ist. Eben 
diese aktuelle Inkorporation des einzelnen in Jesus Christus, den auf- 
erstandenen Herrn, und damit in die das Heil schaffende Geschichte dieses 
Jesus, eben dies ist das Werk des Geistes. Kreuz und Auferstehung Jesu 
lassen sich als e^eiriich-^olalyptische Geschehnisse nicht einsperren 
in ein historisches Damals-Dort. Die Gegenwärtigkeit des Heilshaften im



Peter Brunner114

Kreuzesgeschehen und im Auferstehungsgeschehen läßt sich auch nicht 
verstehen als ein Gipfel innergeschichtlicher Wirkungsmacht, eine Macht, 
die in vielfältig abgestufter Weise jedem vergangenen geschichtlichen 
Geschehen eigentümlich ist. Die Gegenwärtigkeit des Jesusgeschehens als 
Heilsgeschehen ist vielmehr ebenfalls ein spezihsch endzeitliches Geschehen 
innerhalb des endzeitlichen Horizontes, der umgrenzt ist von Jesu Erwek- 
kung aus den Toten und seiner Parusie in Herrlichkeit. In diesem Horizont 
ereignet sich die Gegenwärtigsetzung des Jusgeschehens in seinem Heils- 
gehalt als Werk des phngstlich ausgegossenen Geistes, der in diesem Werk 
zugleich den das Heil empfangenden Glauben schenkt, den Glaubenden in 
seiner individuellen Person aus dem Bereich der Verlorenheit herausnimmt 
und ihn durch die neue ^eumatische Geburt unter die gnadenreiche, 
seligmachende Herrschaft des erhöhten Herrn stellt.

Auf diesem Werk des heiligen Geistes erbaut sich die Ekklesia Gottes. 
Dieses Werk des heiligen Geistes ereignet sich grundlegend in der Taufe. 
Das, was wir Gottesdienst nennen, hat sein Fundament in der Taufe. Was in der 
Taufe grundlegend geschehen ist, ereignet sich in seinem Wesen immer 
wieder neu im Gottesdienst der Gemeinde der Getauften. Dieser Gottes- 
dienst ist gleichsam die kontinuierliche Fortsetzung des in der Taufe 
grundlegend geschehenen Werkes des heiligen Geistes; demnach geschieht 
im Gottesdienst die l^tinuierliche Gegenwärtigsetzung des Jesusgesche- 
hens in seinem Heilsgehalt und die reale Übermittlung der Teilhabe an 
diesem Heilsgeschehen, das in Jesu Kreuz und Auferstehung konzentriert 
ist. Darum bewegt sich der Gottesdienst der Kirche mit einer inneren 
sachlichen Notwendigkeit von dem Tauffundament her durch die münd- 
liehe Verkündigung des Evangeliums hindurch zur Teilhabe an dem für 
alle dahingegebenen Leib und Blut Christi im Abendmahl. Damit ist 
bereits darauf hingewiesen, daß der Geist als Mittler des Christusheiles 
sich naeh dem Willen des dreieinigen Gottes seinerseits an geschichtlich 
greifbare, sinnlich wahrnehmbare Mittel gebunden hat, Mittel, die Jesus Christus 
selbst eingesetzt hat: die Taufe, die mündliche Verkündigung des Heils und das 
Abendmahl. In, mit und unter diesem menschlichen Handeln der Kirche 
Gottes ist Gott der Heilige Geist selbst handelnd am Werk und durch seine 
Wirksamkeit ist in diesem ^nschlichen Handeln Jesus der Herr selbst mit 
dem in ihm beschlossenen Heilsgeschehen handelnd gegenwärtig. Diese 
Mittel sind zwar de jure divino der Kirche in die Hände gelegt. Aber Taufe, 
Verkündigung durch das Wort und Abendmahl sind diese Mittel nur durch 
die in ihnen und d u r c h  sie wirkende Kraft des verheißenen Geistes. Heils- 
empfang und Geistesempfang gehören unlöslich zusammen. Diese Überlegung hat 
uns folgende Erkenntnisse über den Gottesdienst vermittelt:

1. Wie die Gabe des Geistes selbst, so ist auch der Gottesdienst der 
Kirche ein end^eitliches Phänomen in einem apokalyptischen Horizont. Der Gottes- 
dienst der Kirche ist daher unmittelbar auf die Parusie Jesu ausgerichtet.



115Theologie des Gottesdienstes

Das Maranatha ist ein Wesensmerkmal des christlichen Gnttesdienstes. Geht 
das, was sieh in dem Maranatha aussprieht, in der zum Gottesdienst ver- 
sammelten Gemeinde verloren, so ist die Substanz des ehristliehen Gottes- 
dienstes verloren.

 Eine Grundfunktion des Gottesdienstes besteht in der durch Wort und ل
Sakrament sich ereignenden pneumatischen Gegenwärtigset̂ ung des Jesusgeschehens 
in seinem Heilsgehalt und in der Vermittlung der realen persönlichen Teilhabe an 
diesem Heilsgeschehen٠ Die Vermittelung der in Jesus geschehenen Errettung 
aus der Verlorenheit vor Gott, die Vermittelung der Vergebung der Sünden 
und des neuen, durch den Geist geschenkten Lebens, die Vermittelung des 
Bleibens in diesem Heilsgeschehen sind zusammengefügte ^undfunktionen 
des Gottesdienstes, die ebenfalls zu seiner unaufgebbaren Substanz gehören.

3. Unbeschadet einer missionarischen Eunktion, die der Gottesdienst 
gegenüber Nicht-Christen, also Ungetauften, ausübt, ist es die Gemeinde der 
Getauften, die ihn trägt und vollzieht. Die Taufe als unlösliche Einheit von 
G-eist- und Was^rtaufe, die Taufe als Eintauchung in das Sterben und den 
Tod Jesu, die Taufe als Taufe zur Vergebung der Sünden, die Taufe als 
Neugeburt zu einem aus Gott kommenden neuen Leben, die Taufe als 
Einpflanzung in die Gemeinschaft der lebendigen Glieder am Leibe des 
erhöhten Herrn, diese Taufe ist das Eundament, auf dem der Gottesdienst 
aufruht. Wird das Fundament rissig oder wird es untergraben, so stürzt 
der Bau eines Tages ein. Taufkrise ist notwendig Gottesdienstkrise. Daß wir 
uns heute in einer Taufkrise befinden, sowohl im Gebiet der Praxis wie in 
dem der Dogmatik, ist unbestreitbar. Offenbar wird die heute vorhandene 
Taufktise besonders deutlich bei der unmittelbar mit der Taufe zusammen- 
hängenden Konfirmation, deren Krise bereits katastrophale Formen an- 
genommen hat. Die Krise des Gottesdienstes, die sich schon seit langem 
abzeichnet und in unserer Zeit deutlicher in die Erscheinung und in das 
Bewußtsein getreten ist, wird nur dann überwunden und geheilt werden, 
wenn zugleich und grundlegend die Taufkrise mit ihren Auswirkungen auf 
Katechumenat und Konfirmation überwunden und geheilt wird. Die Ant- 
wort auf die Frage, warum die Bemühungen um Erneuerung unseres 
Gottesdienstes nicht an dieser fundamentalen Stelle einsetzen, bedarf einer 
sorgfältigen Analyse, die wahrscheinlich Erschreckendes offenbaren wird.

4. Der Gottesdienst kann verstanden werden als eine Entfaltung des Tauf - 
geschehen¿. In der soteriologischen Dimension des Gottesdienstes geht es 
wesentlich um das beharrliche Bleiben in dem durch die Taufe grundlegend 
vermittelten Christusheil und um dessen geistliche Entfaltung. Während 
die Taufe unmittelbar in Verbindung mit der spezifischen Missionstätig- 
keit der Kirche steht, kommt dem Gottesdienst teilweise, nämlich als Wort- 
gottesdienst, eine indirekte missionarische Funktion zu, zumal die Evangeliums- 
Verkündigung durch das mündliche Wort auch im Zusammenhang mit



Peter Brunner116

dem Katechumenat der Kirche gesehen werden muß. Doch bleibt das 
spezifisch missionarische ^}ristuszeugnis außerhalb des Gottesdienstes in 
Verbindung mit der besonderen Katehmenemmterweisung das eigentliche 
Instrument für die Mission der Kirche.

Mit diesen vier Grundgehalten des Gottesdienstes, gewirkt durch den 
Heiligen Geist, haben wir noch nicht das, was Ziel und Gipfel dieses Gottes- 
dienstes ist, zur Sprache gebracht, nämlich die Anbetung des dreieinigen Gottes 
durch die im Namen Jesu versammelte Gemeinde. Der pfingstlich aus- 
gegossene Geist ist es, der in der Gemeinde die wahre Anbetung des drei- 
einigen Gottes scha^, die jetzt schon im Himmel geschieht und die währen 
wird in alle Ewigkeit.

Dieser Geist, der der Gemeinde in ihrem irdischen Gottesdienst b e r e i t s  

Anteil gewährt an dem ewigen himmlischen Gottesdienst, er kommt nicht 
aus der Schöpfung, er kommt nicht aus der Entwicklung und Entfaltung 
der Natur und Geschichte, dieser Geist kommt vielmehr vom Ende dieser 
unserer Welt auf uns zu, er ist der Atem, der Lebenshauch der eschato- 
logisch verwandelten, neugeschaffenen Welt, in der Gott sein wird alles 
in allem. Dieser Geist ist jenes Pneuma, das im Nicänum to kyrion kai 
zoopoion genannt wird. Dieser über die Ekklesia ausgegossene Geist, an den 
wir Christen glauben,, er ist das allumfassende Wunder der Endzeit, das 
Wunder, durch das die gottgewollte Proskynese des Menschen wieder mög- 
lieh und wirklich wird. Die zentrale Stelle für diese Erfüllung des ersten 
Gebotes ist aber der Gottesdienst der Ekklesia des Neuen Bundes. Mit 
Jesu Tod und Auferstehung ist aller Kultus in der bisherigen Geschichte 
der Menschheit unter Einschluß des israelitischen Kultus zerbrochen. M it 
der Auslösung der end^eitlichen Gabe des Geistes ist die end^eitliche Stunde da, in der 

je t^ t schon auf Erden wahre Anbetung Gottes geschieht. Diejenigen Anbeter, die 
von der Erkenntnis des Gottes herkommen, der in Jesus Christus das Heil 
geschaffen hat, und die im geistgewirkten Glauben dieses Heil empfangen 
haben, sind die wahren Anbeter, die den Vater im Geist und in der Wahr- 
heit anbeten. Denn so will Gott seine Anbeter haben. ״ Gott ist Geist, und 
die ihn anbeten, müssen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten.“ Dieses 
oft ^ßverstandene Wort des johanneischen Christus (Joh 4,21-24) hat mit 
einer sognannten ^iritualisierung des Gottesdienstes nichts zu tun; 
vielmehr kommt darin die radikale Eschatologisierung des Gottesdienstes zum 
Ausdruck. Nur in der dynamisch neuschaffenden Pneuma-Gegenwart 
Gottes, die zugleich die Wahrheit, die geistgewirkte Heilsgegenwart des 
Jesusgeschehens umschließt, wird jene Proskynese möglich, die Gott in 
seiner dreifältigen Gottheit haben will. In dieser die Herzen umwandelnden 
Pneumagegenwart Gottes werden die Urelemente der protologischen Proskynese 
in end^eitlicher Gestalt wieder freigelegt. Die Urformen der Danksagung und 
des Lobpreises gelten jetzt Gott, dem Schöpfer, der seinen Sohn für unser 
Heil dahin gab nicht minder wie dem für uns gekreuzigten und erhöhten 
Kyrios und mit beiden zugleich dem ausgegossenen, machtvollen, neu­



117Theologie des Gottesdienstes

schaffenden und ewiges Leben spendenden Geist. Formen solcher Loh- 
preisungen sind hymnische Doxologie, lobpreisende Homologie und Eucha- 
ristie, die vornehmlich in der Feier des Herrenmahles dargebracht wird. 
Der neue endzeitliche Tempel, in dem diese Anbetung jetzt schon Ereignis 
wird, ist der Leib Jesu Christi, des erhöhten Herrn, in den die Gemeinschaft 
der Glaubenden als die Kirche Gottes hineingenommen ist und je wieder 
hineingenommen wird. Zwar wird die irdische Gestalt dieser endzeitlichen 
Anbetung Gottes in der Zeit der Kirche mit der Farusie vergehen. Aber 
das geistliche Wesen dieser jetzt schon au£ Erden statthndenden Anbetung 
wird bleiben in Ewigkeit und in der himmlischen Eucharistie, im Hoch- 
zeitsmal des Lammes, seine ewige Erfüllung ffnden. Schon au£ Erden 
wird Gottesdienst durch die Anbetung im Geist und in der Wahrheit 
eschatologischer Rettungsjubel. Wenn es um Erneuerung des Gottes- 
dienstes in der Zeit geht, hängt alles ab von dem Gebetsruft Veni creator 
Spiritus!

Wohin sind wir mit diesem endzeitlichen Verständnis des Gottesdienstes 
gekommen? Wie fremd steht ein solcher Gottesdienst in der gegenwärtigen

!und sozialgeschichtlichen Situation der Menschheit ־ *
In der Tat! Zu diesem endzeitlichen Gottesdienst — und nur als solcher ist 
er Gottesdienst der Kirche Gottes — gibt es keine innerweltlichen Ent- 
Sprechungen. Er ist als Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit gleich- 
sam vom Himmel au£ die Erde gekommen, so gewiß wie er von der Erde 
in den Himmel £ührt. Als Werk des phngstlich ausgegossenen Geistes ist 
dieser Gottesdienst in der W elt etwas radikal N eues und als dieses Neue 
eine Vorausgabe dessen, was jenseits von Zeit und Geschichte au£die wartet, 
die durch das V^eltgeticht hindurch eingehen dürfen in ،he Basileia Gottes. 
Darum steht er notwendig so fremd in dieser Welt. Aber gerade diese 
seine Fremdheit, diese seine pneumatische Singularität ist denen, die durch 
den Glauben selbst Fremdlinge und Filgrime geworden sind (l.Fetr 2,11; 
Hebr 11,9), das Kostbarste; denn in dieser Fremdlingschaft hegt Verhei- 
ßung ewiger Heimat.

Haben wir mit dieser um£assenden E^atologisierung des Gottesdienstes 
nun diese alte, vergehende Welt gänzlich aus dem Auge verloren, als hätten 
wir sie schon hinter uns ? Wird die Congregatio ffdelium dadurch eine apoka- 
lytische Sekte? Keineswegs! Diese alte, vergehende Welt ist ja nach wie 
vor der geschichtliche Raum, in dem die Kirche Gottes lebt, aus dem sie 
zwar schon herausgeru£en und zum endzeithchen Gottesvolk versammelt 
ist, in den sie aber gerade auch hinausgesandt ist, um in ihm ،he rettende 
Heilsbotschaft zu verkünden und zum rettenden Glauben zu ru£en. Der 
Bestand dieser Welt ist die Voraussetzung für das Bestehen der Kirche in dieser 
Welt und für die Ausübung ihrer Funktionen in ihr und an ihr. Das Bestehen 
dieser Welt heißt theologisch die Erhaltung der Kreatur durch Gott. Die 
Erkenntnis des Gottes, der die Welt nicht nur geschaffen hat, sondern sie 
auch im Dasein erhält und in ihr insbesondere nicht zuläßt, daß die Mensch­



Peter Brunner118

heit sich vor dem Jüngsten Tag, den er allein bestimmt, selbst vernichtet, 
der vielmehr die Menschheft von ihrem Erwachen an mehr und mehr in ein 
geschichtliches Dasein hineinge£ührt hat und sie in diesem geschichtlichen 
Dasein trotz ungeheurer Selbstbedrohung bis au£ diesen Tag auch erhalten 
hat, die Erkenntnis dieses Gottes des Erhalters ist gerade £ür den durch und 
durch eschatologisch orientierten Gottesdienst von besonderer Bedeutung. 
Versuchen wir, diese Bedeutung sichtbar zu machen.

Durch die Erkenntnis Gottes des Erhalters wird im Gottesdienst der 
Kirche auch die Welt in ihrer geschichtlichen Situation gegenwärtig und 
zwar vor allem in der Bedrohtheit dieser Situation. Die göttliche Erhaltung 
vollzieht sich im Blick au£ die Menschheit vornehmlich als Weltgeschichte. 
Weltgeschichte ist — theologisch gesehen — das Kampffeld zwischen dem, 
was £ür menschliches Dasein in Wahrheit gut ist, und dem, was das Mensch- 
liehe im Dasein angreift, niedertritt, zerstört. Jenes Gute ist der dem mensch־ 
liehen Wesen eigenen Vernunft grundsätzlich zugänglich. Dieses Böse ist 
die Ausgeburt einer von der Macht des Bösen verfinsterten Vernunft, in 
der das Wesen der Vernünftigkeit der Vernunft verloren geht; Vernunft 
kann diabolisch verfremdete Unvernunft werden. Das Böse kann sich in 
extremen Situationen, wie wir sie bereits erlebt haben, als Ausgeburt einer 
an Irrsinn angrenzenden oder zu Irrsinn gewordenen Unvernunft mani- 
£estieren. Gottgewollte menschenwürdige Vernunft au£der einen Seite und 
von der Macht des Bösen verfinsterte Vernunft, zur widermenschlichen 
Unvernunft verzerrt, au£ der anderen Seite, das sind die Mächte in der 
Geschichte, in der die Menschheit in ihrem menschlichen Wesen durch 
die Kämp£e zwischen dem Guten und dem Bösen hindurch erhalten wird 
und erhalten werden soll bis zum Jüngsten Tag. Auch Heiden, auch Un- 
gläubige, selbst überzeugte Atheisten am Rande des Nihilismus können um 
das Gute wissen, das im Licht der dem menschlichen Wesen eigenen Ver- 
nun£t aufleuchtet. Dieser Nomos des Guten, durch den der Mensch Mensch 
ist und die Menschheit im Kamp£ gegen das Böse in einem geschichtlichen 
Dasein erhalten wird, ist allen Menschen mit ihrem Menschsein von Gott 
dem Schöp£er und Erhalter ins Herz geschrieben, eine Ta£el, die mehr ist 
als eine Ta£el von Stein, die zertrümmert werden oder auch verwittern 
kann.

In dem Kampf um die Geltung und Durchsetzung des vernünftig Guten ist die 
Christenheit solidarisch mit allen, die in dem gleichen Kampfe stehen. Darumgreift 
auch der Gottesdienst der Kirche in diesen Kampfein. Man dar£ vielleicht £ün£ 
Weisen und Eormen unterscheiden und miteinander verbinden, durch die 
der Gottesdienst der Kirche £ür Bestand und Auswirkung des in der Ver־ 
nunft gründenden Guten einttitt.

1. Wenn eine Gottesfinsternis über der Menschheit liegt, trifft den Got־ 
tesdienst der Kirche eine besondere Verantwortung für die Erhaltung des 
den Menschen ins Herz geschriebenen Gebotes des Guten. Die Beziehung



119Theologie des Gottesdienstes

des Gotesdienstes zum Heilsglauben steht außer Frage. Der Heilsglaube 
wäre nicht echt, wenn er nicht zugleich mit der Erkenntnis des heil- 
schaffenden rettenden Gottes auch Gott den Schöpfer und Erhalter erkennen 
und in Dnkbarkeit mit Wort und Tat verehren würde. Heilsglaube erweist 
sich nicht zuletzt darin als echter Glaube, daß er gerade in solchen Situa- 
tionen, die eine die Vernunft verfinsternde Gottesfinsternis genannt werden 
können, den Zugang zu dem allen Menschen ins Herz geschriebenen Nomos 
des Guten offen hält. Der den Menschen vor Gott rettende Glaube gleicht einer 
festen Burg, in der die Gottesgahe der wahrhaft vernünftigen Vernunft gegen alle 
Angriffe des Bösen verteidigt, bewahrt und %ur Geltung gebracht wird. Da es im 
Zentrum des christlichen Gottesdienstes um den Heilsglauben geht, geht 
es in diesem Gottesdienst auch um die Bewahrung jener Schrift, die Gott 
der Schöpfer und Erhalter allen Menschen von den Ursprüngen her ins 
Herz geschrieben hat. Im Glauben an den dreieinigen Gott sind heilshafte 
pneumatische Glaubenserkenntnis und u^enschliches Wissen um den 
vernünftigen Nomos des Guten wie Brüder, die Hand in Hand gehen. In 
der Tat, der christliche Glaube befreit nicht nur zur Erkenntnis der die 
Menschlichkeit des Menschen bestimmenden Vernunft, sondern hält auch 
den Zugang zu dem Licht dieser Vernunft in allen Verfinsterungen be- 
harrlich offen.

2. Im Gebet der zum Gottesdienst versammelten Gemeinde hat die Chri- 
stenheit ihre Hauptwaffe in dem weltgeschichtlichen Kampf zwischen dem, 
was für das menschliche Dasein in Wahrheit gut ist, und dem, was das 
Menschliche im Dasein angreift oder gar unterdrückt. Das gottesdienstliche 
Eürbitten- und Dankgebet bezieht sich nicht nur auf Heilsvermittehmg 
durch Wort und Sakrament, auf die Kirche, ihre Ämter, Dienste und Glie- 
der, sondern auch auf die Schöpfung, auf alle Kreatur, insonderheit 
auf die Menschheit in ihrem geschichtlichen Kampf um die Bewahrung 
und Verwirklichung des vernünftig Guten gegenüber der zerstörerischen 
Verfinsterung dieses Lichtes durch die Macht des Bösen. Als ein Beispiel 
für das, was mit dieser Waffe des gottesdienstlichen Gebetes gemeint ist, 
kann vielleicht folgendes Fragment aus einem Allgemeinen Kirchengebet 
dienen: ,,. ٠ . wir bitten Dich, siehe an die Not Deiner Schöpfung. Heile 
die blutenden Wunden der Menschheit. Wo Krieg wütet, gib Menschen, 
die Frieden schaffen. Wo Gewalt und Unterdrückung herrschen, laß die 
Macht des Rechtes stark werden. Wo Menschen vor Hunger Sterben, bahne 
dem Brot für die Welt die Wege. Laß die Gebote, die Du jedem Menschen 
ins Herz geschrieben hast, nicht untergehen in den Wirrnissen unserer 
Zeit. Laß die Unvernunft des Bösen nicht siegen über die Vernunft des 
Guten. Herr, laß Gutes geschehen, hier bei uns, in unserer Gemeinde, in 
unserer Stadt, in unserem Land und Staat, in aller Welt . ٠ ٠ “

3. Mit dem Gebet hängt eng zusammen das gottesdienstliche Opfer. Was für 
das Gemeindegebet gilt, gilt in entsprechender Abwandlung auch für das



Peter Brunner120

gottesdienstliche Opfer, das in der Regel die Gestalt einer Geldgabe für die 
Verwirklichung bestimmter Zieie und Vorhaben hat. Diese Geidgaben 
dürfen gewiß spezifisch itmerkirchiichen Aufgaben dienen wie der missio- 
narischen Verkündigung draußen und daheim, seeisorgerlichen und erziehe- 
rischen Diensten, zwisctakirchlicher Hilfe und nicht zuietzt den diakoni- 
sehen Werken. Aber in der gegenwärtigen Weltlage hat die Christenheit 
gewiß eine besondere Verantwortung dafür, daß das, was wirklich gut ist 
für die Erhaltung des Menschlichen im geschichtlichen Dasein, bewahrt 
wird und zur Geltung kommt. Auch dafür darf und soll die Gemeinde 
mit dem gottesdienstlichen Opfer eintreten, auf daß ein Damm aufgeworfen 
wird gegen einen sintflutartigen Einbruch des Bösen in das geschichtliche 
Dasein der Menschheit. Bei einer solchen Zweckbestimmung des gottes- 
dienstlichen Opfers muß freilich darauf geachtet werden, daß das Gute, 
dem die Gabe dienen soll, nicht in seinem Gut-sein umstritten ist, sondern 
 weifelsfrei in dem der Vernunft von Gott eingegebenen Guten enthalten؟
1st.

4. Eine Waffe der Christenheit in dem Kampf um das, was im Lichte 
der das Menschsein begründenden Vernunft wirklich das Gute ist, ist auch 
das Wort, insbesondere das gttesdienstliche Wort, die Predigt. Die Predigt 
ist in ihrem Wesen gewiß soteriologisch ausgerichtete Evangeliumsver- 
kündigung. Aber keine Evangeliumsverkündigung ist ohne Paränese. Für 
die Evangeliumsverkündigung gilt Entsprechendes wie das, was wir für 
den Heilsglauben darlegten. Wie dieser Glaube offen ist für das Wissen 
um das Gute in der gottgegebenen Vernunft, so löscht auch das Licht des 
Evangeliums das Licht dieser Vernunft nicht aus, im Gegenteil, im Licht 
des Evangeliums wird jene von Gott im Ursprung allen Menschen ins Herz 
geschriebene Schrift, jener Nomos des allen Menschen geltenden Guten, 
in das rechte Licht gerückt und ohne Verzerrung gelesen. Die zweite Tafel 
der Zehn Gebote gehört zweifellos in jenen Text, der ursprünglich in jedes 
Menschenherz eingeschrieben ist und in seinem Wesensgehalt durch die 
Geschichte der Menschheit durchgehalten werden muß, solange sie — vor 
dem Chaos bewahrt — eine geschichtliehe Existenz hat. Eine Auslegung 
der zweiten Tafel der Zehn Gebote, die deutlich macht, daß das in diesen 
Texten Geschriebene zu der Erkenntnis dessen hinführt, was für jeden 
einsichtig ist, der wahrhaft Mensch sein will und sich daher verantwortlich 
weiß für Bewahrung und Durchsetzung dessen, was für menschliches Da- 
sein in Wahrheit gut ist, ist zweifellos auch eine der Aufgaben, die der 
gottesdienstlichen Predigt zukommen. Man hat in der Paränese des Paulus 
gewiß nicht willkürlich Anklänge an die Stoa festgesteflt. In unserem 
Zusammenhang bekommt eine apostolische Mahnung wie die Phil 4,8 
ein spezifisches Gewicht: ״ Liebe Brüder! Alles, was wahr ist, alles, was 
edel, was gerecht, was rein, was liebenswert und ansprechend ist, was es 
auch immer an Tugenden gibt, was Lob verdient — dem denkt nach!“ 
Das Aufdecken dieses Guten, das jeden Menschen angeht und alles um­



121Theologie des Gottesdienstes

greift, was wahrhaft menschlich ist, gehört auch in die ortedienstliche 
?aränese, mit besonderer Dringlichkeit dann, wenn Gefahr besteht, daß 
die bösen Auswirkungen einer irrgeleiteten verhnsterten Vernunft auch 
Gemeindeglieder ergreifen und verwirren wollen.

5. Das Wichtigste, was der Gottesdienst der versammelten Gemeinde für 
den Dienst im Werk der Erhaltung tun kann, besteht darin, daß durch das 
Gan^e des Gottesdienstes Gemeindeglieder erweckt werden der Bereitschaft, sich 
als Christen bewußt in den hier angedeuteten Dienst des vernünftig Guten S(U stellen٠ 
Auf die Wehe dieses Dienstfeldes und auf die ^nnigfaltigkeit seiner 
Gestalten kann hier nicht eingegangen werden. Wahrscheinlich ließe sich 
zeigen, daß jeder wissenschaftliche Fachbereich außerhalb der Theologie 
mit den ihm zugeordneten Berufen im Dienste der Erhaltung des wahrhaft 
Menschlichen steht und darum direkt oder indirekt unter der Richtnorm 
jenes Nomos steht, der vom Ursprung her jedem Menschen mitgegeben 
ist, um ihn zu dem zu leiten, was gut ist für die Erhaltung des Menschlichen 
in der Geschichte der Menschheit. Es hat in der Geschichte der Menschheit 
wohl noch nie eine Situation gegeben, die so dringlich wie heute den 
Nicht-Theologen, den ״ Laien“, an die Eront ruft, in der es um die Erhaltung 
menschlichen Daseins in der geschichtlichen Entwicklung der Zukunft 
geht. Der Christ, der durch Ausbildung den nötigen Sachverstand erworben 
hat und als Glaubender sich gleichzeitig das angelegen sein läßt, was in der 
menchheitlichen Vernunft als das allen Menschen ins Herz geschriebene 
Gute aufleuchtet — er ist in besonderer Weise aufgerufen zur cooperario 
im Werk Gottes des Erhalters. Diesen ״ Laien“ zu erwecken, ihn zu einem 
״ weltlichen“ Beruf im gottgewollten, von der vernünftigen Vernunft 
durchleuchteten Dienst zu ermuntern und ihm geistliche Heimat in der 
Geborgenheit des Christusheiles zu sein, dies gehört nicht zuletzt zu den 
Grundfunktionen des endzeitlichen Gottesdienstes der im Namen Jesu 
versammelten ^m einde. Die Geistesgabe der Liebe, das höchste Charisma, 
das der Gemeinde verliehen ist, strahlt auch in den Bereich der Polis hinein 
und will auch auf die dort vorhandenen Nöte und Probleme angewandt 
werden. Indem das Charisma der Liebe in diesen Bereich hineinstrahlt, 
wird Liebe zum wahren Licht der Vernunft; sie durchleuchtet die ver- 
fínsterte Vernunft und deckt auf das wahrhaft Gute, das in der das Wesen 
des Menschen in seinem Menschsein bestimmenden Vernunft beschlossen  
liegt. Das schwere Problem der W el^rantwortung der Christenheit und 
die ebenfalls gewichtige Erage nach der Bedeutung dieser Ve^ntwortung 
für die Eunktion des Gottesdienstes werden in den Grundlagen und im 
praktischen Vollzug lösbar, wenn wir in der hier skizzierten Weise eine 
Aktualisierung der Lehre von den Zwei Reichen vornehmen und den 
Gottesdienst der Kirche in den Horizont dieser Erkenntnis hineinstellen.

Prof. Dr. Peter Brunner, Im Vollmer 16, 6903 Neckargemünd


