Theologie des Gottesdienstes ?*
Von Peter Brunner

Was ist der Sinn dieses Themas? Wir gebrauchen hier das Wort Gottes-
dienst in einem eingeschrinkten Sinn. Wir verstehen darunter ein be-
stimmtes, geschichtlich-soziologisch greifbares Geschehen, nimlich eine
regelmiBig stattfindende Versammlung von getauften Christen, in der
Abschnitte aus den Schriften des Alten und des Neuen Testamentes ver-
lesen und auch ausgelegt werden, in der gebetet wird, geistliche Lieder
mannigfacher Art gesungen werden, Akklamationen, Doxologien und
Glaubensbekenntnisse laut werden und das Abendmahl gefeiert wird —
und das alles in einer gewissen, im wesentlichen festgelegten Ordnung.
Die hier genannten Elemente dieses korporativen Geschehens sind bereits
in den Schriften des Neuen Testamentes deutlich bezeugt. Im geschicht-
lichen Wandel gottesdienstlicher Formen haben sich diese Elemente bis in
unsere Gegenwart erhalten, wobei ihre gegenseitige Zuordnung bei Wah-
rung einer Grundordnung in verschiedenen Weisen geschehen kann. Wenn
wir dieses Geschehen Gottesdienst nennen, so ist das eine Ubereinkunft
nach Art einer Sprachregelung. Wir miissen aber dabei im Auge behalten,
daB wir damit das Wort Gottesdienst in einem eingeengten Sinn ge-
brauchen. Bei Luther ist noch deutlich greifbar, daB3 das Wort Gottes-
dienst einen weiteren Bereich umfaft. Seine Grundbedeutung ist zusammen-
gefaBt in Luthers Auslegung des ersten Gebotes: Gott Gber alle Dinge
fiirchten, ihn von ganzem Herzen lieben und alle Zuversicht auf Gott
allein und niemand sonst setzen, ,,siche, da hast Du nu, was die rechte
Ehre und Gottesdienst ist, so Gott gefillet, welchen er auch gepeut bei
ewigem Zorn, nimlich, dal das Herz kein andern Trost noch Zuversicht
wisse denn zu ihm, lasse sich auch nicht davon reiBlen, sondern dariiber
wage und hindansetze alles, was auf Erden ist“l. Gottesdienst in diesem
weiteren Sinn ist demnach die auf den einen wahren Gott unbedingt
bezogene Glaubensexistenz des Christen. Eine Untersuchung iiber diesen
allumfassenden Gottesdienst wird identisch sein mit einer Untersuchung
iiber das, was Christ-sein heiflt. Eine solche Untersuchung wird gewil3

* Dieser Aufsatz gibt in leichter Uberarbeitung die Ausfithrungen wieder, die in
Pullach bei Miinchen am 10. Oktober 1973 in einem Studienseminar fiir Pfarrer aus
den Gliedkirchen der Vereinigten Evangelischen Lutherischen Kirche vorgetragen

wurden,
1BLSK 563



Theologie des Gottesdienstes 97

auch jenen Gottesdienst der im Namen Jesu Christi versammelten Gemeinde
ins Auge fassen miissen — und zwar an entscheidender Stelle. Wir werden
uns hier fast ausschlieSlich an diesen Abschnitt aus dem Ganzen des all-
umfassenden Gottesdienstes halten miissen, also jene Sprachregelung
zugrunde legen, die unter Gottesdienst das versteht, was in der um Wort
und Sakrament versammelten Gemeinde getaufter Christen geschieht.
Wir werden dabei aber nicht auBer acht lassen diirfen, was das Wort Gottes-
dienst in dem angedeuteten weiteren Sinn meint, insofern dieser weitere
Sinn zweifellos gerade auch diesen engeren Sinn umfaf3t und durchdringt.

Unser Thema stellt nun die Aufgabe, eine Theologie dieses Gottesdienstes
zu entwickeln, wie er uns vornehmlich an Sonn- und Feiertagen in der
versammelten Gemeinde begegnet. Was hei3t das? Lassen sich theologische
Aussagen Uber diesen Gottesdienst als ein Gesamtphinomen iiberhaupt
machen? Wenn in einer Dogmatik iiber Schrift, Evangelium, Auslegung
der Schrift, Verkiindigung, Bekenntnis, Gebet, Abendmahl oder auch iiber
die Kirche als Versammlung der Gliubigen gesprochen wird, so kommen
gewill auch wichtige Elemente dieses Gottesdienstes gelegentlich zur
Sprache, aber das gottesdienstliche Geschehen als Ganzes und die Ein-
bettung der genannten Elemente in dieses Ganze tritt in diesen theologischen
Erwigungen zuriick oder fillt ganz aus. Es dirfte in der Tat sehr schwierig
sein, in eine Dogmatik (mit EinschluB der Ethik) ein besonderes Kapitel
einzuschlieBen, das den Gemeindegottesdienst als solchen zum Thema hat.
Der Grund dafiir liegt wohl darin, daf3 sich im gottesdienstlichen Geschehen
nahezu alles konzentriert, worum es letzten Endes in der Dogmatik im
ganzen geht. Unsere theologische Aufgabe wird daher darin bestehen, in
dem Lichte der christlichen Glaubenserkenntnis eine umfassende Gesamt-
schau des gottesdienstlichen Geschehens darzubieten. Das schlief3t nicht
aus, daf3 bei diesem Versuch in unserer gegenwirtigen geschichtlichen Lage
einzelne Sachverhalte in diesem Lichte besonders scharf zur Erscheinung
kommen.

Ich habe soeben Theologie mit dem Wort Glaubenserkenntnis umschrie-
ben. Ich kann das Recht fir diese Umschreibung jetzt nicht niher be-
griinden. Aber darauf mufl wohl hingewiesen werden, dal Theologie —
wie der Name zu verstehen gibt — wesentlich eine begriindete Rede von
Gott sein will. Wenn dabei auch vom Menschen die Rede ist, so muB} offen-
bar in der Theologie vo# Goz# in seiner Relation zum Menschen und vom
Menschen in seiner Relation g# Go## gesprochen werden. Wenn theologisch
vom Gottesdienst gesprochen werden soll, so muf} entsprechend von Gott
in seiner Relation zur versammelten Gemeinde und ihrem gottesdienst-
lichen Handeln und von der gottesdienstlichen Gemeinde in ihrer Relation
zu Gott gesprochen werden, wie das Luther bei der Einweihung der Tor-
gauer SchloBkirche mit einer klassisch gewordenen Formulierung zum
Ausdruck gebracht hat, wenn er diesen Raum ausschlieBlich dazu bestimmt,
»dal unser lieber Herr selbs mit uns rede durch sein heiliges Wort und



98 Peter Brunner

wit wiederumb mit ihm reden durch Gebet und Lobgesang®2. Der Sinn
unseres Themas liBt sich dementsprechend so umschreiben:

Gott und der gemeindliche Gottesdienst in ibrer gegenseitigen Relation

Es dirfte unmittelbar deutlich sein, daBl wir mit dieser Formulierung
unseres Themas gleich zu Beginn unserer Ubetlegungen auf die eigentliche
Notlage hingewiesen werden, in der wir uns befinden, wenn wir heute vom
Gottesdienst reden sollen, zumal wenn wir in dem angegebenen Sinn
theologisch davon reden sollen. Worin besteht diese unsere notvolle Ver-
legenheit im Blick auf ein theologisches Verstindnis unseres Gemeinde-
gottesdienstes und worin griindet sie? Die Suche nach einer Antwort auf
diese Frage wird der erste Schritt in unserer Ubetlegung sein miissen.

Unser Gemeindegottesdienst findet mitten in dieser unserer Welt statt.
Die Glieder der Gemeinde, die dutch die empfangene Taufe zum gemein-
samen Vollzug des Gottesdienstes gerufen sind, leben ihr Leben in dieser
geschichtlichen Welt. Diese Welt ist nicht mehr die spitantike jiidische
hellenistische Welt des 1. Jahrhunderts unserer Zeitrechnung. Sie ist nicht
mehr die Welt des christlichen Abendlandes wie im Mittelalter, in der Re-
formationszeit und bis in das 18. Jahrhundert hinein. Die Wurzeln dieser
unserer Welt liegen wohl in erster Linie in der im 18. Jahrhundert mit
Macht in die Gesellschaft und in die Kirche einbrechenden Aufklirung.
Aber auch gegeniiber dieser Aufklirung hat sich die uns umgebende Welt
in einschneidender Weise verindert. Die Menschheit steht heute in einer
radikalisierten Aufklirung. Die Radikalisierung besteht darin, daB Gott
und Unsterblichkeit, Ideen, die jedenfalls in der deutschen Aufklirung bis
in das 19. Jahrhundert hinein noch einen Transzendenzbezug des Menschen
andeuteten, fiir das Denken und Empfinden der Welt, in der wir leben,
weithin tote Worte geworden sind. In unserer gegenwirtigen Welt herrscht
die Uberzeugung, daB wirklich nur das ist, was empitisch erfahrbar und
verifizierbar ist. Der Bereich dés empirisch Erfahrbaren und Verifizierbaren
ist zwar der Erweiterung fihig. Das hebt aber den Grundsatz nicht auf,
daB3 der Inbegriff des Witklichen ausschlieBlich nur das sein kann, was
prinzipiell empirisch erfahrbar und verifizierbar ist. Uber diesen Bereich
hinaus 7st nichts. Das ist die Lebensluft — oder sagen wir besser — die
Todesluft, in der die Menschheit zu atmen beginnt. Die Glieder der Ge-
meinde sind den Diinsten dieser Luft mehr als je ausgesetzt. Zumal die
heranwachsende Generation ist von einem solchen mehr oder weniger
vereinfachten Positivismus weithin durchdrungen. Fehlen in einer solchen
geistesgeschichtlichen Situation nicht alle gesellschaftlichen Voraussetzun-
gen fiir die Verwirklichung des Gottesdienstes als dialogische Begegnung der
christlichen Gemeinde mit dem dreieinigen Gott? Obwohl nach den Tauf-
registern die Bevolkerung unsetes Landes konfessionsstatistisch gesehen

2WA 49, 588.



Theologie des Gottesdienstes 99

noch verhaltnismaBig geschlossen evangelischen oder katholischen Bekennt-
nisses ist, gleichen zumal in vorwiegend evangelischen Gebieten die Gottes-
dienste der Kirche kleinen Inseln, eingebettet in eine Gesellschaft, die ein
gottheitliches Gegeniiber zum Menschen und der Welt nicht mehr kennt.
Die Vermutung, da3 durch den geschichtlichen ProzeB, in dem wir leben,
von diesen Inseln noch manches Stiick Land weggerissen und iberspiilt
witd, ist nicht unbegtiindet. Das Dilemma, in das die Kirche beteits ein-
geklemmt ist, 148t sich andeuten mit den Stichworten: ,,Volkskirche und
gottesdienstliche Gemeinde®. Da alle Getauften Glieder der Kitche sind,
solange kein formeller Austritt erfolgt ist, haben wir noch Kirchen, deren
Strukturen volkskirchlich sind. Aber diese kirchenrechtlichen Glieder der
Kitche sind Bestandteil einer Gesellschaft, in der die glaubensmiBigen
Voraussetzungen fiir den Vollzug des Gottesdienstes weithin auch unter
den Getauften erloschen sind.

Es ist begreiflich, daB sich in einer solchen Situation die Frage aufdringt,
ob christlicher Gottesdienst als jene dialogische Begegnung zwischen
Gott und der Gemeinde noch moglich ist. Miifte man nicht neue Voraus-
setzungen fiir die Verwirklichung eines sinnvollen Gottesdienstes schaffen?
Miilte man nicht die Kluft zwischen einer Gesellschaft, die nur das empi-
tisch Erfahrbare und Verifizierbare als Wirklichkeit gelten 1i8t, auf der
einen Seite und der kirchlichen Ubetlieferung des christlichen Glaubens
mit seinem traditionellen Gottesdienst auf der anderen Seite irgendwie
uberbriicken? Laft sich die positivistische Grundverfassung der uns um-
gebenden Welt durch neue theologische Grundlagen vielleicht doch mit
dem christlichen Glauben vermitteln, so daB Gottesdienste in neuer Gestalt
die uns umgebende Weltlage sinnvoll und fruchtbar in sich aufnehmen
konnten?

Seit dem Einbruch der Aufklirung in Theologie und Kirche hat es an
solchen theologischen Uberbriickungsversuchen nicht gefehlt. Einer der
bedeutendsten Versuche diitfte der von Schleiermacher sein, in unserer
Zeit auf einer neuen Ebene wohl am wirksamsten von Paul Tillich er-
neuert, von dem anglikanischen Bischof Robinson zum Teil aufgenommen
und etwas vergrobert. Am Rande wird man auch die sogenannte ,,Gott-ist-
tot-Theologie* zu solchen Versuchen rechnen miissen, zumal sie auch zu
besondeten Gottesdienstformen gefithrt hat. Der Grundgedanke eines
solchen Briickenschlages mufl darin bestehen, die GroBe, die fiir Gott
steht, innerhalb des erfahrbaren und verifizierbaten Bereiches der einen
Wirklichkeit anzusiedeln, selbst wenn sich diese Gott reprisentierende
GroBe letztlich nicht mehr als solche verifizieren 1iBt. Der Losungsversuch
besteht also darin, aufzuzeigen, wie uns in dieser einen, uns empitisch
gegebenen Welt, auBBer der nichts Witkliches ist, Sachverhalte begegnen,
die das in der Erfahrung empirisch Gegebene dennoch in einer eigentiim-
lichen Weise transzendieren, obwohl diese Sachverhalte in keiner Weise
die geschlossene Immanenz der einen Welt aufbrechen. Es geht also um



100 Peter Brunner

die Entdeckung eines Transzendietens iz Bereiche geschlossener Immanenz.
Ontologisch 1iB3t sich dies etwa so aussagen: Gott ist das Sein selbst, auf
dem alles Seiende aufruht. Er ist die Tiefe der Welt, die Tiefe des Lebens,
der letzte tragende Grund unseres Seins. Im Anschlufl an Kant 138t sich
dieses Letzte auch als das, was mich #nbedingt angeht, zur Sprache bringen.
Von da aus ist es nur ein Schritt zu der These, Gott ist diejenige Bestimmt-
heit meiner Relation zu den Mitmenschen, die mich unbedingt angeht;
diese Bestimmtheit ereignet sich gerade dort, wo ich in meiner Mitmensch-
lichkeit engagiert bin durch Liebe, welche Gestalt auch immer diese Liebe
in der jeweiligen konkreten Situation annehmen mag. Gott ist darin, da3
ich in Liebe engagiert bin.

Zu diesem Versuch, ,,Gott* im Bereich erfahrbarer Immanenz anzu-
siedeln, kommt ein zweiter Ubetbriickungsversuch, der zur Zeit vielleicht
der wirksamste ist. Ex hat nicht zufillig vor allem Hegel und Marx zum
Hintergrund. Der Grundgedanke ist hier folgender: In dieser einen Wirk-
lichkeit, von der wir gesprochen haben, gibt es etwas, das die gegenwiirtige
Vetfassung dieser Wirklichkeit ,,transzendiert”, nimlich die Zukunft.
Das erfahrbare und verifizierbare Wirkliche ist ja nicht statisch, sondern
dynamisch. Alles Wirkliche ist aus auf etwas, das noch nicht ist. Das gilt
fiir die Natur und ganz besonders fiir die Geschichte der Menschheit.
Das Uberraschende — man darf vielleicht sogar sagen — das Wunderbare
liegt darin, dal der Mensch imstande ist, diese Zukunft antizipierend
bereits in der Gegenwart zu ergreifen, nimlich in Hoffnung. Von da aus
erklirt sich die groBe Bedeutung, die eine Philosophie und eine Theologie
der Hoflnung in unserer gegenwirtigen Lage haben. Man muf sich freilich
dariiber klar sein, daf3 diese Hoffnung prinzipiell nur weltimmanente Vet-
inderungen und Entwicklungen umfallt, selbst dann, wenn diese Verinde-
rungen und Entwicklungen in einen Zielpunkt Omega oder in ein nach
Kant und Richard Rothe gedachtes Reich Gottes einmiinden sollten. Wer
oder was ist nun Gos# fiir das die Zukunft in Hoffnung antizipierende
Denken? Der metaphysische Gott ist mitsamt seinen Eigenschaften tot.
Gott is¢ nicht. Gott existier? nicht. Gott ereignet sich je und je 7z dem Prozel}
der Verinderungen und Entwicklungen in die Zukunft hinein. Im Dutch-
bruch dutch das Bestehende, im Annehmen des aus der Zukunft jetzt
Ankommenden geschieht ,,Gott“. Gott ist also im Werden der Zukunft.
Gottist stets im Werden. Was Gott ist, ist nicht etwas Abgeschlossenes, son-
dern etwas, das in der Verwirklichung seiner eigenen Zukunft begriffen ist.

Die hier angedeuteten Moglichkeiten eines Gottesverstindnisses, das der
gegenwirtigen geistigen (oder ungeistigen) Weltlage angepal3t ist, lassen
sich zusammenfassen mit der Formel: ein Gott der immanenten Transzen-
denz. Nehmen wir an, daf3 ein solches Gottesverstindnis tatsichlich im-
stande ist, die Kluft zwischen einer wesentlich positivistisch bestimmten
Geisteslage und dem traditionellen christlichen Gottesglauben — wenn
nicht fiir alle, so doch fiir viele — zu iiberbriicken. Was bedeutet dann




Theologie des Gottesdienstes 101

dieser Uberbriickungsversuch fiir den Gottesdienst der Gemeinde?

Wenn wir unter Berticksichtigung der uns umgebenden Weltverfassung
es auch im Gottesdienst mit einem Gott der immanenten Transzendenz
zu tun haben, dann muB Inhalt und Gestalt des Gottesdienstes, wie er uns
durch die Geschichte der Kirche vermittelt wurde und sich in der Mitte
unseres Jahrhunderts in dem Agendenwerk niedergeschlagen hat, einer
radikalen Umgestaltung unterworfen werden. Auf der Briicke der Uber-
briickungstheologien sind Gottesdienste in neuer Gestalt unbedingt not-
wendig. Dabei ist zu beachten, dall Gestalt und Inhalt in diesem Zusammen-
hang auf keinen Fall auseinandergenommen werden konnen. Durch die
neue Gestalt mul3 auch der Gehalt des Gottesdienstes unter dem norma-
tiven MaBstab jener Uberbriickungstheologien der geschichtlich vorgege-
benen gegenwirtigen Weltverfassung gerecht werden. Diese Anpassung
muB selbstverstindlich allmihlich geschehen, sie ist ein ProzeB3, aber die
Einleitung des Verdnderungsprozesses ist unvermeidlich, wenn die Kirche
mit ihrem traditionellen Gottesdienst nicht zu einem versteinerten Fossil
werden und auf eine gettohafte Existenz herabsinken soll.

Welches sind die gestaltenden Elemente eines solchen neuen Gottesdien-
stes, der auf jener Briicke der Uberbriickungstheologien angesiedelt werden
soll? In der Mitte des Gottesdienstes mufl sich vor allem die Predigt wandeln
und zwar nach zwei Seiten hin. Ist Gott die Tiefe des Seins und die letzte
Tiefe des Menschen, dann muf} die Predigt vor allem dazu Hilfe bieten,
daB der Gottesdienstbesucher in sich selbst, in der Ganzheit sciner Psyche
den Weg zur Eigentlichkeit seines Seins, den Weg zur Beriihrung mit der
Tiefe des Seins findet. Die Auslegung des Textes in der Predigt mul} auf
eine in neuerer Psychologie fundierte Lebenshilfe ausgerichtet sein. Im Be-
reich des empirisch Erfahrbaren missen Mittel aufgezeigt werden, die dem
Predigthorer zu der inneren Befteiung von seiner Selbstentfremdung und
zur Wiedergewinnung seiner Identitit verhelfen. Auf Meditationsiibungen,
wie sie auch aullerhalb des christlichen Bereiches angewendet werden,
witd in Zukunft wahrscheinlich mit zunehmender Stirke hingewiesen
wetden. Gottesdienstliche Musik, tiberhaupt die Kiinste sind auf das gleiche
Ziel auszurichten. Der emotionalen Dimension witd eine neue und wichtige
Bedeutung zukommen. Warum sollte der kultische Tanz nicht auch dem
Europier solche seelischen Losungen vermitteln, die ihn die Tiefe des
Seins neu erfahren lassen?

Die andere Seite der neuen Predigt, die heute noch im Vordergrund
der auf der Briicke angesiedelten Gottesdienste stehen diirfte, zielt auf die
Erweckung des Engagements fiir den Proze3 der in Hoffnung ergriffenen
Weltverinderung. Die Predigt, ja der Gottesdienst im ganzen wird einer
durchgreifenden Ethisierung unterworfen. Der Gottesdienst und in seinem
Kern die Predigt ist Erweckung und Sammlung der Krifte fiir solche
Aktionen, in denen die in Hoffnung antizipierte Zukunft angesteuert wird.
Das Bestehende muf} durch die Predigt als das Zu-tiberwindende durch-



102 Peter Brunner

leuchtet werden. Bibelwotte allein gentigen dazu nicht. Zeitungsnachrichten,
Bilder, Filme, Auffithrungen dramatischer Szenen sollen neben dem Bibel-
wortt mindestens als Ankniipfung, aber auch als inhaltliche Unterstreichung
des zu verkiindenden Wortes wichtige Funktionen ausiliben, wie iiberhaupt
Ubermittlung von Informationen mit Zitaten von iiber fiinf Minuten
Linge zum Inhalt der Predigt gehéren. Es nimmt nicht wunder, daB3 in
diesen Gottesdiensten in neuer Gestalt der Stil der Kanzelpredigt grund-
sitzlich problematisch wird. Auch die Predigt muB} die Aktion einer Ge-
meinschaft sein und in diesem Sinne einer gewissen Demokratisierung
unterwotfen werden. Ein Schritt in diese Richtung bildet die Form des
Podiumsgespriches als die normale zukiinftige Gestalt der Predigt.

Besonders einschneidend ist die Umwandlung des Betens in solchen
Gottesdiensten in neuer Gestalt. Anrufung des Gottes, der in gottheitlicher
Freiheit aller Welt und jedem Menschen schlechterdings gegentibersteht,
ist infolge der Wandlungen im Gottesverstindnis nicht mehr zumutbar.
Wie die Predigt wird auch das gottesdienstliche Gebet sich nach zwei
Zielen hin, die auch miteinander verbunden sein konnen, grundlegend
andern miissen. Wir beriihrten bereits die Bedeutung der Meditation, die
im Zusammenhang mit der Uberzeugung von einer weltimmanenten
Transzendenz steht. Das gottesdienstliche Gebet wird im Dienste einer
solchen Meditation stehen miissen, wenn der Gottesdienst auf jener Briicke
angesiedelt wird, auf der die positivistische Grundhaltung des modernen
Menschen in eine religitse Sphire integtiert werden soll. An die Stelle der
Grundform traditioneller Kirchengebete wird der Versuch treten, mit
Wortten, aber auch durch Schweigen die Versammelten zu einer Besinnung
anzuregen, die zur inneren Beriihrung mit der Tiefe des Seins fithrt und
dabei die Dimension der von Liebe durchdrungenen Mitmenschlichkeit
erschlieBt, in der sich ,,Gott* ereignet.

Nach der anderen Seite hin wird das, was als Gebet gilt, die Aufgabe
haben, die Versammelten in die Bewegung auf die Zukunft hin hineinzu-
nehmen. Ein solches ,,Gebet* kann zum Mittel werden, die aus der Hoff-
nung entspringenden Aktionen als das erscheinen zu lassen, was uns un-
bedingt angeht, und somitjenes Engagement zu erwecken, in dem die Macht
etfahren wird, die nunmehr die Stelle Gottes einnimmt, Gebet wandelt
sich zum Ausdruck jener auf Aktion ausgerichteten Hoffnung, die im welt-
geschichtlichen ProzeB das Ereignis solcher Verinderungen erwartet, die
auf das letzte Ziel, auf eine weltimmanente Vollendung ausgerichtet sind.
In diesem Zusammenhang kann das Wort, das jetzt an die Stelle des got-
tesdienstlichen Gebetes getreten ist, geradezu die Funktion einer dffent-
lichen, an die Welt gerichteten Demonstration haben.

Auch das Bekenntnis der Gemeinde wird in diesen auf der Briicke ange-
siedelten Gottesdiensten tiefgreifend verindert werden missen. Gott kann
ja nicht mehr als der bezeugt werden, der das All in Freiheit und Liebe
aus dem Nicht-sein in das Da-sein gerufen hat. Creatio ex nihilo wird Mytho-



Theologie des Gottesdienstes 103

logie. Jesus von Nazareth kann nicht als die zweite Person der Trinitit fiir
den Glauben in Frage kommen. Die Christologie, die den Gottesdiensten
in neuer Gestalt zugrunde gelegt werden muB, diirfte zwei Seiten haben.
Auf der einen Seite werden aus dem Bilde, das die Evangelien uns von
dem irdischen Jesus geben, diejenigen Ziige herauszuheben sein, die ihn
uns zeigen als den, der sich jener Randgestalten in besonderer Weise ange-
nommen hat, die von der herrschenden Gesellschaft diskriminiert und aus-
gestoBen wurden oder sich in andeten notvollen Situationen befanden.
Christologie wird eine geradezu gesellschaftspolitisch zugespitzte Jesuologie.
Der irdische Jesus erscheint als das Urbild, von dem die Kraft ausgeht, sich
fir die in Hoffnung antizipierte Zukunft einer moglichst vollkommenen
heilen Welt aktiv einzusetzen. Auch im Scheitern von Aktionen ereignen
sich Schritte in diese Zukunft. In solchem Scheitern liegen Samenké&rner
fiir die Zukunft, wie auch Jesus durch sein Eintreten fiir die Armen und
AusgestoBenen selbst ausgestoBen wurde und am Galgen endete.

Die andere Seite dieser Christologie wird eine Verwandlung der Inkar-
nationslehre zum Inhalt haben miissen. Die Grundthese scheint auf den
ersten Blick dem altkirchlichen Dogma nahe zu stehen, wenn sie etwa so
formuliert wird: In dem Menschen Jesus von Nazareth ist Gott wirklich
geworden, in ihm ereignet sich Gott, in ihm ist Gott welthaft geworden.
Die Auslegung solcher Formeln wendet sich aber mit Schirfe gegen das
Grundbekenntnis der Christenheit. Denn diese Formeln sollen zum Aus-
druck bringen, daB Gott keineswegs in einem jenseitigen Gegeniiber zu
suchen ist, sondern ##r innerweltlich welthaft begegnet. Gott in Jesus heil3t
zugleich: Gott im sikularen Bereich und nur dort! Durch Jesus ist Gott
gerade im Welthaften zu suchen und zu finden, vornehmlich im gesell-
schaftlichen ProzeB3, aber auch in anderen Dimensionen des Welthaften,
nicht als transzendenter schopferischer Grund des Welthaften, sondern als
Vollzug des welthaften Prozesses selbst.

In solchen Umformungen der Christologie richt sich die Eliminierung
der Dreieinigkeit Gottes. Fiir den christlichen Glauben ist entscheidend,
daBl Gott der Vater nicht Mensch geworden ist, sondern allein der Sohn,
der als solcher — um mit dem Nicdnischen Symbol zu reden — gewil} eines
Wesens mit dem Vater ist, der aber mit seiner Menschwerdung keineswegs
Gott den Vater, der im Neuen Testament fast durchweg allein ho theos
genannt wird, in die Immanenz des Welthaften hineinzieht, wie auch in
dem Menschgewordenen selbst weder seine Gottheit in sein Menschsein ver-
wandelt wird noch sein Menschsein von der Gottheit aufgesogen und zu Gott
wird. Die altkirchliche trinitarisch begriindete Chtistologie erweist sich in
diesem Zusammenhang als fundamental fiir eine Kiritik jener Jesuologien,
die dazu dienen sollen, Gott auf diese oder jene Weise gleichsam zu ver-
weltlichen und zu vermenschlichen und seiner ewigen, alle Kreaturen um-
schlieBenden, absoluten gottheitlichen Transzendenz zu entkleiden. Wo
dies geschieht, ist christlicher Gottesdienst nicht mehr méglich.



104 Peter Brunner

Wenn sich die skizzierten Uberbriickungstheologien in Neugestaltungen
des christlichen Gottesdienstes auswirken, werden auch die Sakramente
Umwandlungen erfahren missen, die sie bis zur Aufhebung ihres sakra-
mentalen Gehaltes verindern. Bei Neugestaltungen des Abendmahls ist
solche Substanzverwandlung des Sakramentes bereits zu spiiren. Es besteht
die Gefahr, dal aus dem Sakrament des Leibes und Blutes Jesu Christi,
aus dem Sakrament des Altars, wie Luthers Katechismus es nennt, auf der
Briicke der Uberbriickungstheologie zunehmend eine Feier erfahrbarer
Mitmenschlichkeit wird, ein Fest, in das vielfiltige Momente einbezogen
werden konnen, die zu einer innerlich gelosten Erfahrung solcher Gemein-
schaft fiihren. Wird das Abendmahl in dieser oder jener Gestalt zu einer
Agapé-Feier umgewandelt, so ist diese Feier eindeutig nicht mehr das
von dem Herrn eingesetzte Mahl, in dem uns unter Brot und Wein sein
Leib und Blut dargereicht wird, fiir uns dahingegeben zur Vergebung der
Siinden.

Ich breche diese Uberlegungen hier ab. Es diirfte deutlich geworden sein,
welche Bedeutung theologische Entwiitfe und ihre Durchfihrung fir das
Verstindnis und die Gestalt des Gottesdienstes haben. Wo jene skizzierten
Ubetbriickungstheologien als aktuelle Interpretationen des Evangeliums
gelten, gefordert von der geschichtlichen Situation, in der die Menschheit
wie die Christenheit heute steht, werden weiterhin Versuche unternommen
werden, den Gottesdienst der Kirche auf jene Uberbriickung hiniiberzu-
ziehen und ihn teils in gelegentlichen umwilzenden Experimenten, teils in
langsamen, aber stetigen Schritten derart in seiner Gestalt zu verindern,
daB in der neuen Gestalt auch ein neues Wesen erscheint. Solche Trans-
formation mul} konsequent in einer Transsubstantiation enden. Geschicht-
liche Wandlungen der Gestalt des Gottesdienstes gehoren in bestimmten
Grenzen zweifellos notwendig zum Lebensvollzug der Kirche in der Zeit.
Die Liturgiegeschichte bringt den Beweis dafiir. Die gegenwirtig geltenden
Gottesdienstordnungen stellen keineswegs einen Endpunkt dieser Ge-
schichte dar. Aber die geschichtlichen Wandlungen der Gestalt des Gottes-
dienstes missen getragen sein von einer Theologie, in der die Wahrheit
des apostolischen Evangeliums tatsichlich zur Geltung kommt. Gewill wird
das Bemiihen, die Wahrheit des Evangeliums in theologischen Aussagen
zur Geltung zu bringen, eine Vielfalt, aber eine begrenzte Vielfalt von
theologischen Entwiirfen und Ausfithrungen hervorrufen, wie es dement-
sprechend eine Vielfalt von gottesdienstlichen Gestaltungen gibt. Aber
wie es in der Geschichte der Kirche theologische Lehren gibt, die un-
bedingt als Entstellungen des apostolischen Evangeliums ausgeschlossen
werden mufBiten — und diese Geschichte ist in unserer Gegenwart keines-
wegs abgeschlossen, so ist auch die Geschichte der Liturgie stets begleitet
von der Frage, ob Gehalt und Gestalt des Gottesdienstes im Einklang
stehen mit der Wahrheit des apostolischen Evangeliums. Oft sind gerade
an dieser Frage einschneidende Entscheidungen gefallen. Auch Gottes-



Theologie des Gottesdienstes 105

dienstordnungen konnen keinen Hiresien in sich schlieBen und dafiir
Anspruch auf Duldung in der Kirche erheben.

Um das Verhiltnis von Theologie und Gottesdienst zu kliren, wird es
notwendig sein, in Umrissen Elemente einer solchen Theologie anzudeuten,
die den Anspruch erheben datf, daB in ihr die Wahrheit der apostolischen
Evangeliumsbezeugung als Glaubenserkenntnis zur Sprache kommt. Wir
werden dabei beachten miissen, daB Theologie als Glaubensetkenntnis
begriindete Rede von Gott sein soll, auch dort, wo sie vom Menschen und
seiner Welt handelt.

Die erste Frage, die sich uns im AnschluB3 an das bisher Ausgefiihrte
stellt, wird diese sein miissen: Was bedeutet die Erkenntnis der Gottheit
Gottes fiir den Gottesdienst? Fiir das, was die Gottheit Gottes besagt, ist
schlechterdings entscheidend die Erkenntnis von Gottes Dreieinigkeit. Die
Gottheit Gottes lebt von Ewigkeit zu Ewigkeit in seiner Dreieinigkeit.
Dieser Satz steht hier als eine These. Thn theologisch zu begriinden, ist letzt-
lich eine Lebensaufgabe, mit der niemand fesrtig werden kann. Eine fir
unsere irdische Glaubenserkenntnis hinreichende Begriindung der Dreieinig-
keit Gottes kann nur im Rahmen einer ausgefithrten Dogmatik gegeben wer-
den. Das Ergebnis einer solchen Dogmatik muf3 hier vorausgesetzt werden.
Doch diirften die folgenden Ausfilhrungen wenigstens Hinweise sein auf
eine mogliche theologische Begriindung des Namens Gottes, der da lautet:
Vater, Sobn und Heiliger Geist. Allein in diesem Namen geschieht der Gottes-
dienst der Christenheit.

In diesem Namen ist die Ewigkeit Gottes des Schipfers beschlossen. In der
Erkenntnis der Ewigkeit Gottes und in der damit verbundenen Erkenntnis
von Gottes Schopfertat im Anfang liegt gleichsam ein Urfundament alles
Gottesdienstes und zumal des christlichen. Die Ewigkeit Gottes als ein
ewiges, in gottheitlichen Akten gelebtes Leben im Glauben zu denken und
in Worten auszusagen, ist fiir eine dogmatische Theologie gewil} eine der
schwierigsten Aufgaben. In unserem Zusammenhang diirfte es geniigen,
zu bedenken, daf3 die Erschaffung des Alls axs Gottes Ewigkeit herans Exeignis
wurde. Dal} die Welt da ist, griindet allein in dem freien, von Giite und
Liebe durchwirkten Willen des ewigen dreieinigen Gottes. Dal3 die Welt
da ist, ist demnach von uns aus gesehen schlechterdings kontingent. Die
Creatio ex nihiloist das Spiegelbild dieser schlechthinnigen Kontingenz des
Weltdaseins, in das unser Menschendasein eingebettetist. In dieser Kontingenz
griindet auch die Zeitlichkeit der Welt. Erschaffung setzt einen ,,Anfang®,
in dem und durch den Zeit, endliche Zeit, notwendig zum Weltwesen
gehort. Diese Erkenntnis Gottes des Schopfers bedeutet, daB3 wir mit
allem, was Welt ist, Kreatur sind und Gott allein der Creator ist. Bei allem,
was die kosmischen Elemente und die biologischen Potenzen an Kriften
der Entwicklung und Gestaltung in sich haben, bei allem, was insbesondere
detr Mensch im Rahmen des ihm zugesprochenen Dominium terrae machen
kann bis hin zur Steuerung seiner eigenen Evolution, bleibt doch das All



106 Peter Brunner

im ganzen und im einzelnen zusammen mit der Menschheit und jedem
einzelnen Menschen von diesem Creator umgtriffen. Er allein ist det Herr.
Dieses Herrsein Gottes ist in der Relation zur Kreatur absolut einseitig.
Die Absolutheit seines Herrseins liegt unmittelbar in seinem Gottsein.
Gottes Herrsein von einer dialogischen Relation zum Menschen abhingig
zu machen, Gottes Herrsein dadurch im Bilde einer konstitutionellen
Monatchie zu denken und in diesem Sinn gleichsam demokratisieten zu
wollen, ist nicht nur Wahnsinn, sondern Blasphemie. Der Kreatur bleibt
dem Creator gegeniiber nur die Anerkenntnis seines schlechthinnigen Herr-
seins. Anerkenntnis seines Herrseins hei3t aber Unterwerfung, die zugleich
Verehrung ist, und Verehrung, die zugleich Danksagung und Lobpreis
ist. Der Mensch ist in Wahtheit nur dann in der rechten Weise Mensch,
wenn et sich als Kreatur versteht. DaB3 er sich tatsichlich als Kreatur des
einen allméichtigen Gottes versteht, zeigt sich darin, da3 er die einseitige
Herrschaftsrelation des Schopfers ihm gegeniiber in Proskynese anerkennt:
Anbetung des Schipfers in Unterwerfung, Verehrung, Danksagung und Lobpreis
ist die Urgestalt des Gottesdienstes, durch die der Mensch seinem Menschsein
als Geschopf gerecht wird. Aufkiindigung dieser Proskynese, Ausléschung
des KreaturbewuBtseins, Aufstand der Kreatur gegen den Creator, Selbst-
anmalung einer nachgemachten Schopferhertlichkeit—dies wird mitinnerer
Notwendigkeit zum Quellpunkt der Unmenschlichkeit des Menschen.
Humanisierung der Welt, in der wir leben, im Horizont eines rationalisti-
schen Positivismus auf dem Boden einer atheistischen Grundhaltung, durch-
gefithrt mit Hilfe eines Engagements fiir eine die Zukunft in Hoffnung
antizipierende solidarische Mitmenschlichkeit? — Nur in der Wieder-
entdeckung der Kreatiirlichkeit des Menschen und der damit unmittelbar
gegebenen spontanen Notwendigkeit der Verehrung des Schopfers liegt
die Wurzel fiir die Entwicklung einer wahrhaft menschlichen Welt. Die
Erkenntnis der Gottheit Gottes erdfinet dem Menschen die Dimension
seiner schlechthinnigen Kreatiitlichkeit und stellt ihn an den Ort, an dem
er, weil von innen her gen6tigt, in Freiheit sich vor seinem Schopfer beugt
in Anbetung. Wo solche Anbetung des Schopfers in einer korporativen
Gestalt geschieht, da geschieht Gottesdienst.

Damit stehen wit vor einer neuen und schr tief- und weitgreifenden
Frage. Wie kann es zur Erkenntnis der wahren Gottheit Gottes in seinem
absoluten Herrsein kommen, wie zur Erkenntnis des wahren Menschseins
des Menschen in seiner Kreatiirlichkeit und somit in seinem wahren Mensch-
sein? Der Aufstand des Geschipfes gegen den Schipfer ist doch geschehen! Die
Welt, in der wir leben, bezeugt doch tiberdeutlich, daB8 dies geschehen
ist. Keiner kann sich von den Auswirkungen dieses Geschehnisses aus-
nehmen. Wir alle sind datin verhaftet — und zwar von Grund aus. Es
gehort zu den ritselhaften Geheimnissen menschlichen Daseins, daf3 die
Relation Schopfer-Geschopf und Geschopf-Schopfer in dem besttmmenden
Urgrund unseres Menschseins verriickt, verzerrt, verdorben ist durch jenen



Theologie des Gottesdienstes 107

Aufstand des Menschen selbst. Die Verweigerung der Anerkennung der
Schopferherrlichkeit Gottes ist gleichsam ein Urexistential menschlichen
Daseins, unter dessen Macht alle, die geboren werden, von Anfang an stehen.
Die Moglichkeit eines Durchbruchs durch die Aufstandssituation hindurch
zuriick zur urspriinglichen Situation des Menschen in seiner Beziehung
zu Gott liegt nicht mehr im Bereiche unserer kreatiirlich-natiirlichen Krifte.
Es soll nicht bestritten werden, dafl selbst in der Aufstandssituation
Erinnerungen an die Ursprungssituation sich durchhalten konnen. Die Welt
der Religionen enthilt dafiir manche Zeugnisse. Selbst fiir den Menschen,
der, wie wir zu sagen pflegen, nicht mehr an Gott glauben kann, gilt
dhnliches. Wenn menschliches Dasein nicht in absoluter Verzweiflung, in
Wahnsinn, in Selbstvernichtung enden soll, witd der Mensch einen radi-
kalen Nihilismus vermeiden und selbst noch am Abgrund des Nihilismus
einen Bezug zu einem fiir ihn Letzten festhalten wollen, das ihn vor dem
Sturz in das absolut Sinnlose bewahren soll. Aber ohne die Heilsoffenbarung
Gottes ist dem geschichtlichen Menschen ein Durchbruch zur wahren
Erkenntnis der Gottheit Gottes aus der Aufstandssituation heraus nicht
mehr moglich.

Damit nihern wir uns der Frage, was die Glaunbenserkenntnis des Gottes,
der in Jesus Christus das Heil schafft, fir den Gottesdienst bedeutet. Wir
kniipfen dazu an an das Ergebnis unserer Uberlegungen zur ewigen Gott-
heit des Schopfets. Wit sahen, da der Mensch nicht nur als Gattung,
sondern gerade auch als Person grundlegend in einer von Gott her ein-
seitigen Relation steht, die der Grund dafiir ist, dall der Mensch seinerseits
in eine dialogisch-antwortende Relation zu Gott versetzt wird, in der es
zu einer Anbetung Gottes kommen soll. Aus dieser Beziehung zwischeu
Gott und Mensch kann keiner fliehen. Diese Grundverfassung menschlichen
Daseins, nach der jeder Mensch in der Relation coram Deo leben muB3, ob
er will oder nicht, ob er es weil oder nicht, ist unzerstorbar, weil Gott in
Ewigkeit Gott ist. Die Gottheit Gottes schlieit dies ein, daB3 der Mensch
als Geschopf Gottes mit Notwendigkeit von jenem Utrsprungsexistential
umgriffen bleibt, durch das Gott fiir alle Zeit, ja iiber alle Zeit hinaus
sich zu ihm in jene Relation gesetzt hat. Dies gilt in besonderer Weise auch
fiir den Menschen, der dem Herrn die Proskynese verweigert. Mit seiner
Abwendung von Gott erreicht er keine Abwendung Gottes von ihm. Gott
148t sein Geschopf nicht los. Er vernichtet nicht die aus dem Nichts durch
ihn hervorgerufene und von ihm abgefallene Kreatur — er erhilt sie
dennoch in einem geschichtlichen Dasein — aber nimmt zugleich den Men-
schen gerade auch in seinem Aufstand als Person ernst. Denn er stellt ihn
unter seinen Zorn. Wer Gottes Zorn tiber den Zerbruch des ersten Gebotes
leugnet, nimmt die Ur-relation Gottes zum Menschen nicht ernst, er nimmt
die Gottheit Gottes nicht ernst. Denn er iibersieht, daf3 die Heiligkeit der
Schopfetliebe Gottes um Gottes willen und zugleich um des Menschen
willen die Gestalt des gottheitlichen Zornes annimmt. Auch in der ein-



108 Peter Brunner

seitigen, von Gottes Heiligkeit ausgehenden Zornesrelation ist letzten
Endes Gottes Liebe zum Menschen wirksam. Gerade Gottes Zorn wird
das Feld sein, in dem seine rettende Liebe durchbricht. Die Erkenntnis des
beilschaffenden Gottes schliefit notwendig die Erkenntnis des Zornes Gottes ein, der
gerade diesem Heil-schaffen vorgegeben ist. Gottes Heil ist Rettung aus
des Menschen Verlorenheit. Des Menschen Verlorenheit ist des Menschen
Situation unter dem Zorn Gottes.

An dieser Stelle mufl die Tragweite dessen, was Verlorenheit des Menschen
unter dem Zorn Gottes bedeutet, bedacht werden. Die Verlorenheit ist
eine Situation des Menschen vor Gozz. Det jetzt auf Erden lebende Mensch
steht in seiner individuellen Person unentrinnbar vor Gott unter Gottes
Urteil. Aus dieser Situation kommt er nie heraus. Gott hat den Menschen
und damit jeden Menschen, der geboren wird, gewiirdigt, als diese Person,
die er ist, vor ihm zu stehen ein fiir allemal, fir Zeit #nd Ewigkeit. Die
Wirklichkeit der Dimension Coram Deo schlieft die absolute Unzerstirbarkeit der
menschlichen Person ein. Eine der groBten und gefihrlichsten Illusionen, die
den Menschen befallen konnen, ist die Meinung, fiir ihn sei mit seinem
Tode alles aus. Die Ausbreitung dieser Meinung ist wahrscheinlich das
unheilvollste und in diesem Sinn das erfolgreichste Netz, das der Wider-
sacher Gottes in den letzten beiden Jahrhunderten mit einem gewaltigen,
bald die Menschheit als ganze umfassenden Wurf ausgeworfen hat. Wenn
Theologie und Kirche in den Sog dieses Wurfnetzes geraten, indem sie die
Unzerstorbarkeit der Person angesichts des Todes verschweigen oder
bezweifeln oder gar bestreiten, verlieren sie mit innerer Notwendigkeit
die Vollmacht, die Wahrheit des apostolischen Evangeliums als Heils-
botschaft zu verkiinden. Dal3 durch einen solchen Vorgang auch der Gottes-
dienst der Kirche seinen Gehalt verlieren muB, liegt auf der Hand. Die
Erkenntnis von der absoluten Unzerstorbarkeit der menschlichen Person
macht deutlich, von welchem Gewicht die Situation des unter dem Zorn
Gottes stehenden Menschen ist. Wenn die Verlorenheit des Menschen
unter dem Zorn Gottes nicht behoben wird, dann handelt es sich um eine
ewige Verlorenheit, um eine in alle Ewigkeit zu tragende richterliche,
unwiderrufbare Abscheidung dieser Person von der Lebensgemeinschaft
mit Gott. Dieses Abgeschiedensein von der Lebensgemeinschaft mit
Gott ist keineswegs ewige Ausloschung der Person, sondern ewiges
Sein im Tode. Leugnung des Zornes Gottes, Leugnung der Verlorenheit
des Menschen unter dem Zorn Gottes, Leugnung der Ewigkeitsdimension
des richterlichen Utrteils Gottes iiber die Person des Menschen, — diese
Leugnung bedeutet im Grunde Leugnung der Wunder der Liebe Gottes,
Leugnung des innersten Kernes des Heilshandelns Gottes, Leugnung des
eschatologischen Ernstes der Unterscheidung zwischen ewiger Vetloten-
heit und ewigem Heil. Erkenntnis des Heiles ist nicht maglich obne Erkenntnis
der Verlorenheit des Menschen vor Gott. Diese Verlorenheit, wenn sie an
der individuellen Person nicht behoben wird, hat nicht minder als das von



Theologie des Gottesdienstes 109

Gott gewitkte Heil, wenn es im Glauben empfangen wird, die den Tod
durchdringende Dimension der Ewigkeit in sich.

Mit dieser Erkenntnis stehen wir wiederum vor einem Fundament des
christlichen Gottesdienstes. Wie die missionarische Verkiindigung des Evan-
geliums so hat auch der Gottesdienst der Kirche, angefangen von der Taufe
bis zur Feier des Abendmahls einen sotetiologischen Grundsinn. In diesem
Gottesdienst geht es um die Errettung des Menschen aus seiner Verlorenheit vor
Go#t und um seine Bewahrung in dieser Errettung, ohne die ewige Ver-
lorenheit auf ihn wartet.

Der heilschaffende Gott ist allein der Gott Israels. Alle numinosen Michte
neben dem Gott Israels, dem Vater unseres Herrn Jesus Christus, sind nicht
der Gott, der allein anzubeten ist. So frei, wie Gott im Werk der Erschaffung
ist, so frei ist er auch im Werke der Erlosung. Mit der Berufung Abrahams
wird Israel — ohn all sein Verdienst und Wiirdigkeit — erwihlt als Triger
der Geschichte, in der und durch die Gott das Heil schafft fiir alle Welt.
In dieser Geschichte und nur in jhr ist Gott als der allein wahre Gott offen-
bar. Dadurch wird eine scharfe Scheidelinie gezogen zwischen den Kulten,
die den ,,Gottern gelten, und dem Gottesdienst, der dem einen wahren
Gott gilt. Der Kampf zwischen Jahwe und Baal ist das Zeichen fiir die M6g-
lichkeit einer synkretistischen Uberbriickung zwischen Verehrung des heil-
schaffenden Gottes und Verehrung anderer Michte, die in einem numinosen
Schein erscheinen. Der Kampf um die Reinheit des auf den heilschaffenden
Gott gerichteten Gottesdienstes setzt sich iiber den Alten Bund hinaus
auch in den Neuen Bund hinein fort. Das zeigt z.B. deutlich der Kampf
des Apostels Paulus gegen den Einbruch der stoicheia tou kosmou in den
christlichen Gottesdienst. Die Gefahr eines solchen Einbruchs ist dem Got-
tesdienst auch heute nahe, zumal in der Begegnung der christlichen Kirche
mit afrikanischen und asiatischen Religionen eine weitgehende prinzipielle
und praktische Unsicherheit besteht. Synkretistische Theorie und Praxis
konnte eines Tages von Bangkok oder Nairobi oder sonstwoher auch auf
uns zurtickstrahlen. Oder melden sich die stoicheiai tou kosmou in ver-
schleierter Gestalt nicht auch bei uns bereits zu Wort, wenn weltimmanente
Sachverhalte mitdem Anspruch numinoser Letztwerte als Gestaltungsmiéchte
christlichen Gottesdienstes auftreten wollen? Die weitverbreitete Rede von
der Freiheit, zu der wir Christen bereit sein sollen, darf uns nicht davor
tiuschen, daB die Gefahr einer neuen Verknechtung des Christen unter
das Gesetz weltverindernder Umwandlungen mit einem solchen Gerede von
der Freiheit sehr eng verbunden sein kann. Die Gefahr einer radikalen
Ethisierung des Gottesdienstes diitfte mit diesen Erscheinungen zusammen-
hingen. Die Erkenntnis des heilschaffenden Gottes verlangt den Ausschlufl
jedes Versuches einer synkretistischen Verbindung des christlichen Gottes-
dienstes mit weltimmanenten Michten, in denen uns angeblich die Gottheit
begegnen soll.

8 Kerygma



110 Peter Brunner

Gott schafft das Feil fiir alle Menschen am Ende des Alten Bundes in der Sendung
seines ewigen Sobnes, in Jesus von Nagareth, wabrhaftiger Mensch und wabrhaftiger
Gott. Im Zusammenhang mit dem 6ffentlichen Wirken Jesu in Wort und
Tat schafft Gott das Heil dutch Jesu Leiden, sein Kreuz und seine Auf-
erweckung von den Toten. Das in Jesus und durch ihn gewirkte Heil
umfaBit die Vergebung der Siinden vor Gott, die neue Geburt mit ihren
konkreten Folgen, die neue Relation des Glaubenden zu Gott als des in
Liebe von Gott Angenommenen, dem der Eingang in das Reich Gottes
durch Gottes Gericht hindurch verheien ist. Das von Gott in Jesus und
von Jesus gewitkte Heil ist darin zusammengefa(3t, da3 der unter dem Zoz-
nesurteil Gottes ewig verlorene Mensch als Glaubender nunmehr um Jesu
willen im Spruch der Opferliebe Gottes gerechtgesprochen wird, jetzt
schon im Glauben, einst im Jiingsten Gericht, wenn et im Glauben beharrt
bis ans Ende.

Das Umfassende des Christusheiles kann hier nicht weiter dargelegt
werden. Nur dies eine sei vermerkt: Christologie unter dem Aspekt des
das Heil schaffenden Gottes ist zweifellos das Herzstiick der Theologie,
auf das hin alle vorausgehenden Aussagen iber Gott und Mensch und Welt
ausgerichtet sind und von dem her alle weiteren Aussagen tiber den pfingst-
lich ausgegossenen Geist, die Kirche, den neuen Menschen und das Ende aller
Dinge herkommen. Auch eine Theologie des Gottesdienstes mufl von dem
soteriologischen Gehalt der Christologie schlechterdings durchdrungen
sein. Von der rechten Erkenntnis des durch Christus gewirkten Heiles,
von der Erkenntnis der Inhalte dieses Christusheiles hingt das rechte Ver-
stindnis des christlichen Gottesdienstes ab. Der apostolisch bezeugte
soteriologische Gehalt des Jesusgeschehens muB im gottesdienstlichen
Geschehen unverkiirzt und unvermischt prisent sein, wenn der Gottes-
dienst der Kirche wirklich Go##es-Dienst sein soll, auf daB eben dadurch
und @/lein dadurch der von Gott gewollte Dienst seiner Kirche zugleich
als Dienst am Menschen Ereignis werden kann. Uns ist keineswegs die
Vollmacht gegeben, nach unserem Ermessen etwa im Blick auf die gegen-
wirtige Weltsituation den Heilsgehalt des Jesusgeschehens anders zu be-
stimmen, als er durch Gottes Ratschlul} in Jesu Wirken, Leiden, Sterben
und Auferstehen fiir alle Zeit und fiir alle Ewigkeit definitiv bestimmt ist.
Die Unsicherheit tiber das, was Gottesdienst ist und sein soll, spiegelt die
Unsicherheit wider, die iiber den Gehalt des in Jesus Christus gewirkten
Heiles besteht. Wird der durch das neutestamentliche apostolische Zeugnis
enthiillte Heilsgehalt des Jesusgeschehens durch sogenannte aktualisierende
Interpretation in seiner Substanz verwandelt, dann wird der christliche
Gottesdienst ausgehohlt, leer, er wird sogar langweilig; beim ersten Ansturm
des Bosen in einem GroBangriff wird er wie ein Kartenhaus zusammen-
fallen. Die Erkenntnis des heilschaffenden Gottes gebietet, daB3 im christ-
lichen Gottesdienst der in seinem Wesen eindeutig bestimmbare Heils-



Theologie des Gottesdienstes 111

gehalt des Jesusgeschehens allein der alles bestimmende Mittelpunkt sein
muf.

Wit stehen nun vor einer neuen Frage: Wie kann denn solche Gegemwart
des Christusheiles im Gottesdienst der Kirche konkret geschichtliches Ereignis
werden? Kann ein Gottesdienst mit dem ihm notwendig zukommenden
Inhalt tiberhaupt ein konkretes geschichtliches Ereignis werden? In der
Tat, die Prisenz jenes soteriologischen Gehaltes ist niemals empirisch
greifbar und wird in dieser Zeit niemals verifizierbar. Geschichtlich-sozio-
logisch greifbar ist allein die Versammlung von Menschen, die bekennen,
daB sie sich um dieses nur im Glauben faBbaren Heilsgehaltes willen zu
jenem eigentiimlichen Tun versammeln, das sie Gottesdienst nennen.
Schon bei der Umschreibung des Heilsgehaltes muflten wir an der ent-
scheidenden Stelle, nimlich bei der Rechtfertigung des Siinders durch den
Spruch der Opferliebe Gottes, vom Glauben sprechen. Unsere Frage, wie
christlicher Gottesdienst konkret geschichtliche Wirklichkeit wird, fallt
also zusammen mit der Frage, wie Glaube moglich und wirklich werden
kann, Glaube an den heilschaffenden Gott, Glaube an Jesus Christus, den
ins Fleisch Gekommenen, den fiir uns Gekreuzigten und Auferstandenen,
Glaube an das Christusheil. Indem wir so fragen, treten wir ein in den dritten
Glaubensartikel, der vom Heiligen Geist und seinem Wirken handelt.
Demnach miissen wir jetzt versuchen, folgende Frage zu beantworten:

Was bedentet die Erkenntnis des Gottes, der in dem pfingstlich ausgegossenen
Geist den einzelnen aktuell rettet, indem er ibn ergreift, sum Glanben fiibrt, neu-
schafft und als Glied am Leibe Christi seinem endgeitlichen Volk, der Kirche,

einverleibt?

Pfingsten hingt aufs engste zusammen mit Ostern. Ohne Ostern keine
Pfingsten. Die Glaubenserkenntnis der Gottheit des Geistes setzt die Glau-
benserkenntnis der Auferweckung und Erhéhung des Gekreuzigten voraus.
Gottes ewiger Sohn, Jesus, Mariens Sohn, ist wahrhaftig fiir uns gestorben
und ohne jeden Vorbehalt, ohne jede Einschrinkung in den Machtbereich
des Todes eingegangen. Dieser Tote wurde auferweckt aus den Toten
und ist auferstanden, erhoht in die Herrlichkeit Gottes des Vaters und
eingesetzt zum kommenden Weltrichter im Ende aller Dinge. Die Auf-
erweckung dieses Toten aus den Toten ist ein endzeitiiches apokalyptisches
Geschehen. Ostern ist das Signal dafiir, daB die Endzeit tatsichlich ange-
brochen ist — wie lange sie auch mit unserem chronologischen Mal3stab
gemessen dauern mag. Ostern ist darum zugleich das Signal dafiir, daB3 alle
Welt, Natur und Geschichte und die Menschheit im ganzen mit allen Toten
und allen Lebenden unausweichlich der Apokalypse Jesu Christi im Jiing-
sten Gericht entgegengeht. Tot oder lebendig — mit seiner Erscheinung
werden alle vor seinen Richterstuhl gestellt und vor ihm mit der ganzen
Geschichte ihrer individuellen Person bis in den letzten Grund offenbar
werden miussen. Die Frage, die fiur meine und deine Zukunft in einem

8*



112 Peter Brunner

absoluten Sinn die entscheidende ist, lautet: Werde ich als Begnadigter
durch das Gericht des Weltrichters hindurch in das vollendete Reich Gottes
eingehen diirfen? Die Apokalypse Jesu Christi ist zugleich die definitive
absolute Enthiillung der Menschheit mit ihrer Geschichte und die jedes
einzelnen Menschen mit seiner Geschichte. Die Apokalypse Jesu Christi
greift auch tiber den Menschen hinaus und enthiillt die leidende und seuf-
zende kosmische Kreatur und schafft sie um in einer neuen Schopfung, in
der Gott sein wird alles in allem. Unter dem &sterlichen Signal, das anzeigt,
daB diese allumfassende, absolut definitive Enthiillung in der Apokalypse
Jesu Christi im Kommen begriffen ist, steht seit dem Ostermorgen alle
Erdengeschichte, ja alle Welt und Kreatur. Die Kirche Gottes erweist
sich nicht zuletzt gerade darin als Kirche Gozses, daB3 sie, indem sie auf das
Jesusgeschehen und auf das darin gewirkte Heil zuriickblickt, zugleich
mit derselben Intensitit auf jene allumfassende apokalyptische Enthiillung
blickt, der auch sie unausweichlich entgegengeht und deren Herannahen
sich in ihr auch bezeugt. Denn in ihr brechen in der Zwischenzeit zwischen
jenem Ostermorgen und dem Tag der Apokalypse Jesu Christi bereits
Wirklichkeiten auf, die in gewissem Sinn teilhaben an dem unerhért Neuen,
das in Jesu Auferweckung aus den Toten geschah, und darum auch in
gewissem Sinn teilhaben an dem, was in Jesu Parusie auf sie zukommt.
Diese Teilhabe ist zusammengefaBBt in dem einen Wort: Geistempfang.
Diese Teilhabe der Kirche an dem endzeitlich-apokalyptischen Geschehen
ist Ereignis geworden in der pfingstlichen AusgieBung des heiligen Geistes.
Dieses Ereignis ist im Unterschied zu dem Jesusgeschehen, seiner Geburt,
seinem Wirken, seinem Leiden und Sterben, seiner Auferstehung und
Erhohung, gerade nicht an eine Einmaligkeit, an ein ,,Ein fiir allemal®,
an eine Unwiederholbarkeit gebunden. Im Gegenteil! Das Leben der Kirche
Gottes in der Zeit ist gerade dadurch gekennzeichnet, dal bis zum Jiingsten
Tag durch sie und in ihr immer wieder AusgieBung des heiligen Geistes
in der Vielfalt seiner Gaben Ereignis wird. Die Gabe des heiligen Geistes
ist ja Angeld und Unterpfand fiir das, was jenseits des jlingsten Gerichtes
mit dem Eingang in das Reich Gottes auf uns zukommt. Das endzeitliche
apokalyptische Ostergeschehen der Auferweckung Jesu aus den Toten
hat in Gott die AusgieBung der endzeitlichen Gabe des Geistes ausgelost.
Alles, was durch die AusgieBung des Geistes innergeschichtlich gewirkt
wird, steht bereits wesenhaft in jenem endzeitlichen Horizont, in dem die
Parusie Jesu Ereignis wird. Da Glaube wie Gottesdienst an die Gabe des
Geistes gebunden sind, ist der Gottesdienst der Kirche selbst ein endzeit-
liches Geschehen, das sich mit inneret, eben pneumatischer Notwendigkeit
bereits im Horizont der auf uns zukommenden Apokalypse Jesu Christi
ereignet.

Der soteriologische Gehalt des Gottesdienstes hingt aufs engste zusam-
men mit seinem Ursprung in der pfingstlichen AusgieBung des heiligen
Geistes und mit der Prisenz dieses Geistes in seinem Vollzug. Denn dieser



Theologie des Gottesdienstes 113

Geist allein hat die Vollmacht, das Christusheil fiir uns gegenwirtig zu
setzen, so daB es im Glauben ergriffen und angeeignet werden kann. Der
Geist ist der Mittler des Christusheiles.

Das Jesusgeschehen, in welchem Gott das Heil schuf, ist ein perfektisches
Geschehen. Sind dadutch, daB3 Jesus damals dott fiir alle gestorben ist, alle
Menschen tatsichlich vor Gott bereits freigesprochen und fiir alle Ewigkeit
gerettet? Hat die apostolische Proklamation des Christusheiles nur den Sinn,
die Menschheit dariiber zu unterrichten, daB alle dutch Jesus im Jingsten
Gericht gerettet werden, weil alle durch Ihn schon gerettet sind, so daB3 die,
die dies jetzt horen dutften, nur die diesem Sachverhalt entsprechenden
Konsequenzen in ihrem Denken und vor allem in ihrem Handeln zu ziehen
haben? Eine in diesem Sinne argumentierende Theologie eines Heils-
universalismus hat bekanntlich vor allem unter dem EinfluB von Karl
Barth weite Verbreitung gefunden. Von dem Standort eines solchen Heils-
universalismus aus muB es geradezu als eine Leugnung der heilschaffenden
Tat Gottes in Jesus erscheinen, wenn man nach wie vor verkiinden wollte,
jeder Mensch, der geboren wird, trite mit seiner Geburt unter das Zornes-
urteil Gottes und sei von Haus aus ein vor Gott Vetlorener. Es liee sich
m. E. eindeutig zeigen, daB ein solches heilsuniversalistisches Heilsverstind-
nis den Grundaussagen des Neuen Testamentes nicht entspricht. Es 140t
sich auch zeigen, daBl ein Heilsuniversalismus, der meint, Gott wolle und
konne in seinem richtenden und rettenden Handeln an der einzelnen Person
vorbeigehen, ohne sie in sein Handeln als individuelle Person einzubeziehen,
im Gegensatz steht zu der Weise, wie Gott in seinem Handeln an dem Men-
schen mit uns umgeht. Gewil3 ist in Jesus das Heil fiir alle Menschen von
Gott gewirkt. Der Schatz ist da, aber er muB nun auch ausgeteilt
werden. Es mul} an jedem Menschen, der geboren wird, etwas geschehen,
das wesentlich weiter reicht als eine Information iber die neue Heils-
situation, in der er sich nach jener universalistischen Heilstheorie bereits
befindet. Die Kundmachung det neuen Heilssituation hat einen wesentlich
anderen Sinn. Gerade weil das Heil fiir 2/ in Jesus Wirklichkeit geworden
ist, muB jeder einzelne aus dem Bereich der Verlorenheit herausgeholt
und in den fiir alle geltenden Beteich des Heils hineingenommen werden.
Aus einer Information muB eine Inkorporation werden, die den einzelnen
in das in Jesus gewirkte Heil hineinversetzt und zwar so, daB3 jede einzelne
Person in Jesus Christus selbst hineingenommen wird, dadurch eine reale
Teilhabe an seinem Sterben und seiner Auferstehung empfingt und so
gliedhaft eingepflanzt wird in den Leib, der um unserer Siinden willen
dahingegeben und um unserer Gerechtigkeit willen auferweckt ist. Eben
diese aktuelle Inkorporation des einzelnen in Jesus Christus, den auf-
erstandenen Herrn, und damit in die das Heil schaffende Geschichte dieses
Jesus, eben dies ist das Werk des Geistes. Kreuz und Auferstehung Jesu
lassen sich als endzeitlich-apokalyptische Geschehnisse nicht einsperren
in ein historisches Damals-Dort. Die Gegenwirtigkeit des Heilshaften im



114 Peter Brunner

Kreuzesgeschehen und im Auferstehungsgeschehen 148t sich auch nicht
verstehen als ein Gipfel innergeschichtlicher Wirkungsmacht, eine Macht,
die in vielfiltig abgestufter Weise jedem vergangenen geschichtlichen
Geschehen eigentimlich ist. Die Gegenwirtigkeit des Jesusgeschehens als
Heilsgeschehen ist vielmehr ebenfalls ein spezifisch endzeitliches Geschehen
innerhalb des endzeitlichen Horizontes, der umgtrenzt ist von Jesu Erwek-
kung aus den Toten und seiner Parusie in Herrlichkeit. In diesem Horizont
ereignet sich die Gegenwirtigsetzung des Jesusgeschehens in seinem Heils-
gehalt als Werk des pfingstlich ausgegossenen Geistes, der in diesem Werk
zugleich den das Heil empfangenden Glauben schenkt, den Glaubenden in
seiner individuellen Person aus dem Bereich der Verlorenheit herausnimmt
und ihn durch die neue pneumatische Geburt unter die gnadenteiche,
seligmachende Herrschaft des erhohten Herrn stellt.

Auf diesem Werk des heiligen Geistes erbaut sich die Ekklesia Gottes.
Dieses Werk des heiligen Geistes ereignet sich grundlegend in der Taufe.
Das, was wir Gottesdienst nennen, hat sein Fundament in der Tanfe. Was in der
Taufe grundlegend geschehen ist, ereignet sich in seinem Wesen immer
wieder neu im Gottesdienst der Gemeinde der Getauften. Dieser Gottes-
dienst ist gleichsam die kontinuietliche Fortsetzung des in der Taufe
grundlegend geschehenen Werkes des heiligen Geistes; demnach geschieht
im Gottesdienst die kontinuierliche Gegenwirtigsetzung des Jesusgesche-
hens in seinem Heilsgehalt und die reale Ubermittlung der Teilhabe an
diesem Heilsgeschehen, das in Jesu Kreuz und Auferstehung konzentriert
ist. Darum bewegt sich der Gottesdienst der Kirche mit einer inneren
sachlichen Notwendigkeit von dem Tauffundament her durch die miind-
liche Verkiindigung des Evangeliums hindurch zur Teilhabe an dem fiir
alle dahingegebenen Leib und Blut Christi im Abendmahl. Damit ist
bereits darauf hingewiesen, dal der Geist als Mittler des Christusheiles
sich nach dem Willen des dreieinigen Gottes seinerseits an geschichtlich
greifbare, sinnlich wabrnebmbare Mittel gebunden hat, Mittel, die Jesus Christus
selbst eingesetzt hat: die Taufe, die mindliche Verkiindigung des Heils und das
Abendmabl. In, mit und unter diesem menschlichen Handeln der Kirche
Gottes ist Gott der Heilige Geist selbst handelnd am Werk und durch seine
Wirksamkeit ist in diesem menschlichen Handeln Jesus der Herr selbst mit
dem in ihm beschlossenen Heilsgeschehen handelnd gegenwirtig. Diese
Mittel sind zwar de jure divino der Kirche in die Hinde gelegt. Aber Taufe,
Verkiindigung durch das Wort und Abendmahl sind diese Mittel nur durch
die in ihnen und durch sie wirkende Kraft des verheilenen Geistes. Heils-
empfang und Geistesempfang gehiren unlislich gusammen. Diese Uberlegung hat
uns folgende Erkenntnisse tiber den Gottesdienst vermittelt:

1. Wie die Gabe des Geistes selbst, so ist auch der Gottesdienst der
Kirche ein endzeitliches Phénomen in einem apokalyptischen Horigont. Der Gottes-
dienst der Kirche ist daher unmittelbar auf die Parusie Jesu ausgerichtet.



Theologie des Gottesdienstes 115

Das Maranatha ist ein Wesensmerkmal des christlichen Gottesdienstes. Geht
das, was sich in dem Maranatha ausspricht, in der zum Gottesdienst ver-
sammelten Gemeinde verloren, so ist die Substanz des christlichen Gottes-
dienstes verloren.

2. Eine Grundfunktion des Gottesdienstes besteht in det durch Wort und
Sakrament sich ereignenden pneumatischen Gegenwirtigsetung des Jesusgeschebens
in seinem Heilsgehalt und in der Vermittlung der realen persinlichen Teilbabe an
diesem Heilsgeschehen. Die Vermittelung der in Jesus geschehenen Errettung
aus der Verlorenheit vor Gott, die Vermittelung der Vergebung der Stinden
und des neuen, durch den Geist geschenkten Lebens, die Vermittelung des
Bleibens in diesem Heilsgeschehen sind zusammengefiigte Grundfunktionen
des Gottesdienstes, die ebenfalls zu seiner unaufgebbaren Substanz gehoren.

3. Unbeschadet einer missionarischen Funktion, die der Gottesdienst
gegeniiber Nicht-Christen, also Ungetauften, austibt, ist es die Gemeinde der
Getanften, die ihn trigt und vollzieht. Die Taufe als unlosliche Einheit von
Geist- und Wassertaufe, die Taufe als Eintauchung in das Sterben und den
Tod Jesu, die Taufe als Taufe zur Vergebung der Siinden, die Taufe als
Neugeburt zu einem aus Gott kommenden neuen Leben, die Taufe als
Einpflanzung in die Gemeinschaft der lebendigen Glieder am Leibe des
erhshten Herrn, diese Taufe ist das Fundament, auf dem der Gottesdienst
aufruht. Wird das Fundament rissig oder wird es untergraben, so stiirzt
der Bau eines Tages ein. Taufkrise ist notwendig Gottesdienstkrise. Dald wir
uns heute in einer Taufkrise befinden, sowohl im Gebiet der Praxis wie in
dem der Dogmatik, ist unbestreitbar. Offenbar wird die heute vorhandene
Taufkrise besonders deutlich bei der unmittelbar mit der Taufe zusammen-
hingenden Konfirmation, deren Krise bereits katastrophale Formen an-
genommen hat. Die Krise des Gottesdienstes, die sich schon seit langem
abzeichnet und in unseter Zeit deutlicher in die Erscheinung und in das
BewuBtsein getreten ist, wird nur dann iiberwunden und geheilt werden,
wenn zugleich und grundlegend die Taufkrise mit ihren Auswirkungen auf
Katechumenat und Konfirmation iiberwunden und geheilt wird. Die Ant-
wort auf die Frage, warum die Bemithungen um Erneuerung unseres
Gottesdienstes nicht an dieser fundamentalen Stelle einsetzen, bedatf einer
sorgfiltigen Analyse, die wahrscheinlich Erschreckendes offenbaren wird.

4. Der Gottesdienst kann verstanden werden als eine Entfaltung des Tanf-
geschebens. In der soteriologischen Dimension des Gottesdienstes geht es
wesentlich um das beharrliche Bleiben in dem durch die Taufe grundlegend
vermittelten Christusheil und um dessen geistliche Entfaltung. Wihrend
die Taufe unmittelbar in Verbindung mit der spezifischen Missionstitig-
keit der Kirche steht, kommt dem Gottesdienst teilweise, nimlich als Wort-
gottesdienst, eine indirekte missionarische Funktion zu, zumal die Evangeliums-
verkiindigung dutch das miindliche Wort auch im Zusammenhang mit



116 Peter Brunner

dem Katechumenat der Kirche gesehen werden muB. Doch bleibt das
spezifisch missionarische Christuszeugnis aulerhalb des Gottesdienstes in
Verbindung mit der besonderen Katechumenenunterweisung das eigentliche
Instrument fir die Mission der Kirche.

Mit diesen vier Grundgehalten des Gottesdienstes, gewirkt durch den
Heiligen Geist, haben wir noch nicht das, was Zie/ und Gipfel dieses Gottes-
dienstes ist, zur Sprache gebracht, nimlich die Anbetung des dreieinigen Gottes
durch die im Namen Jesu versammelte Gemeinde. Der pfingstlich aus-
gegossene Geist ist es, der in der Gemeinde die wahre Anbetung des drei-
einigen Gottes schafft, die jetzt schon im Himmel geschieht und die wihren
wird in alle Ewigkeit.

Dieser Geist, der der Gemeinde in ihrem irdischen Gottesdienst bereits
Anteil gewihrt an dem ewigen himmlischen Gottesdienst, er kommt nicht
aus der Schopfung, er kommt nicht aus der Entwicklung und Entfaltung
der Natur und Geschichte, dieser Geist kommt vielmehr vom Ende dieser
unserer Welt auf uns zu, er ist der Atem, der Lebenshauch der eschato-
logisch verwandelten, neugeschaffenen Welt, in der Gott sein witd alles
in allem. Dieser Geist ist jenes Pneuma, das im Nicinum to kyrion kai
zoopoion genannt wird. Dieser iiber die Ekklesia ausgegossene Geist, an den
wir Christen glanben, er ist das allumfassende Wunder der Endzeit, das
Wunder, durch das die gottgewollte Proskynese des Menschen wieder mog-
lich und wirklich wird. Die zentrale Stelle fiir diese Erfullung des ersten
Gebotes ist aber der Gottesdienst der Ekklesia des Neuen Bundes. Mit
Jesu Tod und Auferstehung ist aller Kultus in der bisherigen Geschichte
der Menschheit unter Einschlufl des israelitischen Kultus zerbrochen. Miz#
der Auslisung der endzeitlichen Gabe des Geistes ist die endeitliche Stunde da, in der
Jerzt schon anf Erden wabre Anbetung Gottes geschieht. Diejenigen Anbeter, die
von der Erkenntnis des Gottes herkommen, der in Jesus Christus das Heil
geschaffen hat, und die im geistgewirkten Glauben dieses Heil empfangen
haben, sind die wahren Anbeter, die den Vater im Geist und in der Wahr-
heit anbeten. Denn so will Gott seine Anbeter haben. ,,Gott ist Geist, und
die ihn anbeten, miissen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten.* Dieses
oft miBverstandene Wort des johanneischen Christus (Joh 4,21-24) hat mit
einer sogenannten Spiritualisierung des Gottesdienstes nichts zu tun;
vielmehr kommt darin die radikale Eschatologisierung des Gottesdienstes zum
Ausdruck. Nur in der dynamisch neuschaffenden Pneuma-Gegenwart
Gottes, die zugleich die Wahrheit, die geistgewirkte Heilsgegenwart des
Jesusgeschehens umschlieBt, wird jene Proskynese mdglich, die Gott in
seiner dreifaltigen Gottheit haben will. In dieser die Herzen umwandelnden
Pneumagegenwart Gottes werden die Urelemente der protologischen Proskynese
in endzeitlicher Gestalt wieder freigelegt. Die Urformen der Danksagung und
des Lobpreises gelten jetzt Gott, dem Schopfer, der seinen Sohn fiir unser
Heil dahin gab nicht minder wie dem fir uns gekreuzigten und erhchten
Kytios und mit beiden zugleich dem ausgegossenen, machtvollen, neu-



Theologie des Gottesdienstes 117

schaffenden und ewiges Leben spendenden Geist. Formen solcher Lob-
preisungen sind hymnische Doxologie, lobpreisende Homologie und Eucha-
tistie, die vornehmlich in der Feier des Herrenmahles dargebracht wird.
Der neue endzeitliche Tempel, in dem diese Anbetung jetzt schon Ereignis
wird, ist der Leib Jesu Christi, des ethdhten Herrn, in den die Gemeinschaft
der Glaubenden als die Kirche Gottes hineingenommen ist und je wieder
hineingenommen wird. Zwar wird die irdische Gestalt dieser endzeitlichen
Anbetung Gottes in der Zeit der Kirche mit der Parusie vergehen. Aber
das geistliche Wesen dieser jetzt schon auf Erden stattfindenden Anbetung
wird bleiben in Ewigkeit und in der himmlischen Eucharistie, im Hoch-
zeitsmal des Lammes, seine ewige Erfillung finden. Schon auf Erden
wird Gottesdienst durch die Anbetung im Geist und in der Wahrheit
eschatologischer Rettungsjubel. Wenn es um Erneuerung des Gottes-
dienstes in der Zeit geht, hingt alles ab von dem Gebetsruf: Veni creator
Spiritus!

Wohin sind wir mit diesem endzeitlichen Verstindnis des Gottesdienstes
gekommen? Wie fremd steht ein solcher Gottesdienst in der gegenwirtigen
geistesgeschichtlichen und sozialgeschichtlichen Situation der Menschheit!
In der Tat! Zu diesem endzeitlichen Gottesdienst — und nur als solcher ist
er Gottesdienst der Kirche Gozfes — gibt es keine innerweltlichen Ent-
sprechungen. Er ist als Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit gleich-
sam vom Himmel auf die Erde gekommen, so gewi3 wie er von der Erde
in den Himmel fithrt. Als Werk des pfingstlich ausgegossencen Geistes ist
dieser Gottesdienst in der Welt etwas radikal Neues und als dieses Neue
eine Vorausgabe dessen, was jenseits von Zeit und Geschichte auf die wartet,
die durch das Weltgericht hindurch eingehen diitfen in die Basileia Gottes.
Darum steht er notwendig so fremd in dieser Welt. Aber gerade diese
seine Fremdheit, diese seine pneumatische Singularitit ist denen, die durch
den Glauben selbst Fremdlinge und Pilgrime geworden sind (1.Petr 2,11;
Hebr 11,9), das Kostbarste; denn in dieser Fremdlingschaft liegt Verhei-
Bung ewiger Heimat.

Haben wir mit dieser umfassenden Eschatologisierung des Gottesdienstes
nun diese alte, vergehende Welt ginzlich aus dem Auge verloren, als hitten
wir sie schon hinter uns? Wird die Congregatio fidelium dadurch eine apoka-
lyptische Sekte? Keineswegs! Diese alte, vergehende Welt ist ja nach wie
vor der geschichtliche Raum, in dem die Kirche Gottes lebt, aus dem sie
zwar schon herausgerufen und zum endzeitlichen Gottesvolk versammelt
ist, in den sie aber gerade auch hinausgesandt ist, um in ihm die rettende
Heilsbotschaft zu verkiinden und zum rettenden Glauben zu rufen. Der
Bestand dieser Welt ist die Voraussetzung fiir das Besteben der Kirche in dieser
Welt und fiir die Ausiibung ibrer Funktionen in ibr und an ibr. Das Bestehen
dieser Welt heif3t theologisch die Erhaltung der Kreatur dutch Gott. Die
Erkenntnis des Gottes, der die Welt nicht nur geschaffen hat, sondern sie
auch im Dasein erhilt und in ihr insbesondere nicht zuliBt, dall die Mensch-



118 Peter Brunner

heit sich vor dem Jiingsten Tag, den er allein bestimmt, selbst vernichtet,
der vielmehr die Menschheit von ihrem Erwachen an mehr und mehr in ein
geschichtliches Dasein hineingefithrt hat und sie in diesem geschichtlichen
Dasein trotz ungeheurer Selbstbedrohung bis auf diesen Tag auch erhalten
hat, die Erkenntnis dieses Gottes des Erbalters ist gerade fiir den durch und
durch eschatologisch orientierten Gottesdienst von besonderer Bedeutung.
Versuchen wir, diese Bedeutung sichtbar zu machen.

Durch die Erkenntnis Gottes des Erhalters wird im Gottesdienst der
Kirche auch die Welt in ihrer geschichtlichen Situation gegenwirtig und
zwar vor allem in der Bedrohtheit dieser Situation. Die géottliche Erhaltung
vollzieht sich im Blick auf die Menschheit vornehmlich als Weltgeschichte.
Weltgeschichte ist — theologisch gesehen — das Kampffeld zwischen dem,
was fiir menschliches Dasein in Wahrheit gut ist, und dem, was das Mensch-
liche im Dasein angreift, niedertritt, zerstort. Jenes Gute ist der dem mensch-
lichen Wesen eigenen Vernunft grundsitzlich zuginglich. Dieses Bose ist
die Ausgeburt einer von der Macht des Bosen verfinsterten Vernunft, in
der das Wesen der Verniinftigkeit der Vernunft verloren geht; Vernunft
kann diabolisch verfremdete Unvernunft werden. Das Bése kann sich in
extremen Situationen, wie wir sie bereits erlebt haben, als Ausgeburt einer
an Irrsinn angrenzenden oder zu Irrsinn gewordenen Unvernunft mani-
festieren. Gottgewollte menschenwiirdige Vernunft auf der einen Seite und
von der Macht des Bosen verfinsterte Vernunft, zur widermenschlichen
Unvernunft verzerrt, auf der anderen Seite, das sind die Michte in der
Geschichte, in der die Menschheit in ihrem menschlichen Wesen durch
die Kimpfe zwischen dem Guten und dem Bosen hindurch erhalten wird
und erhalten werden soll bis zum Jiingsten Tag. Auch Heiden, auch Un-
gliubige, selbst tiberzeugte Atheisten am Rande des Nihilismus kénnen um
das Gute wissen, das im Licht der dem menschlichen Wesen eigenen Ver-
nunft aufleuchtet. Dieser Nomos des Guten, durch den der Mensch Mensch
ist und die Menschheit im Kampf gegen das Bose in einem geschichtlichen
Dasein erhalten witd, ist allen Menschen mit ihrem Menschsein von Gott
dem Schopfer und Erhalter ins Herz geschrieben, eine Tafel, die mehr ist
als eine Tafel von Stein, die zertrimmert werden oder auch verwittern
kann.

In dem Kampf um die Geltung und Durchsetzung des verniinftig Guten ist die
Christenbeit solidarisch mit allen, die in dem gleichen Kampfe stehen. Darum gresft
auch der Gottesdienst der Kirche in diesen Kampf ein. Man datf vielleicht funf
Weisen und Formen unterscheiden und miteinander verbinden, durch die
der Gottesdienst der Kirche fiir Bestand und Auswirkung des in der Ver-
nunft griindenden Guten eintritt.

1. Wenn eine Gottesfinsternis iiber der Menschheit liegt, trifft den Got-
tesdienst der Kirche eine besondere Verantwortung fiir die Erhaltung des
den Menschen ins Herz geschriebenen Gebotes des Guten. Die Beziehung



Theologie des Gottesdienstes 119

des Gottesdienstes zum Heilsglauben steht aufler Frage. Der Heilsglaube
wire nicht echt, wenn er nicht zugleich mit der Erkenntnis des heil-
schaffenden rettenden Gottes auch Gott den Schopfer und Erbalter erkennen
und in Dankbarkeit mit Wort und Tat verehren wiirde. Heilsglaube erweist
sich nicht zuletzt darin als echter Glaube, daf} er gerade in solchen Situa-
tionen, die eine die Vernunft verfinsternde Gottesfinsternis genannt werden
konnen, den Zugang zu dem allen Menschen ins Herz geschriebenen Nomos
des Guten offen hilt. Der den Menschen vor Gott rettende Glanbe gleicht einer
festen Burg, in der die Gottesgabe der wabrbaft verniinftigen Vernunft gegen alle
Angriffe des Bosen verteidigt, bewabrt und 3ur Geltung gebracht wird. Da es im
Zentrum des christlichen Gottesdienstes um den Heilsglauben geht, geht
es in diesem Gottesdienst auch um die Bewahrung jener Schrift, die Gott
der Schopfer und Erhalter allen Menschen von den Urspriingen her ins
Herz geschrieben hat. Im Glauben an den dreieinigen Gott sind heilshafte
pneumatische Glaubenserkenntnis und urmenschliches Wissen um den
verniinftigen Nomos des Guten wie Briider, die Hand in Hand gehen. In
der Tat, der christliche Glaube befreit nicht nur zur Erkenntnis der die
Menschlichkeit des Menschen bestimmenden Vernunft, sondern hilt auch
den Zugang zu dem Licht dieser Vernunft in allen Verfinsterungen be-
harrlich offen.

2. Im Gebet der zum Gottesdienst versammelten Gemeinde hat die Chri-
stenheit ihre Hauptwaffe in dem weltgeschichtlichen Kampf zwischen dem,
was fiir das menschliche Dasein in Wahrheit gut ist, und dem, was das
Menschliche im Dasein angreift oder gar unterdrickt. Das gottesdienstliche
Firbitten- und Dankgebet bezieht sich nicht nur auf Heilsvermittelung
durch Wort und Sakrament, auf die Kirche, ihre Amter, Dienste und Glie-
der, sondern auch auf die Schopfung, auf alle Kreatur, insonderheit
auf die Menschheit in ihrem geschichtlichen Kampf um die Bewahrung
und Verwirklichung des verniinftig Guten gegeniiber der zerstdrerischen
Verfinsterung dieses Lichtes durch die Macht des Bosen. Als ein Beispiel
fir das, was mit dieser Waffe des gottesdienstlichen Gebetes gemeint ist,
kann vielleicht folgendes Fragment aus einem Allgemeinen Kirchengebet
dienen: ,,. .. wir bitten Dich, siehe an die Not Deiner Schopfung. Heile
die blutenden Wunden der Menschheit. Wo Krieg wiitet, gib Menschen,
die Frieden schaffen. Wo Gewalt und Unterdriickung herrschen, 1a8 die
Macht des Rechtes stark werden. Wo Menschen vor Hunger sterben, bahne
dem Brot fiir die Welt die Wege. Laf3 die Gebote, die Du jedem Menschen
ins Herz geschrieben hast, nicht untergehen in den Wirrnissen unserer
Zeit. LaBl die Unvernunft des Bosen nicht siegen iiber die Vernunft des
Guten. Herr, 1aB Gutes geschehen, hier bei uns, in unserer Gemeinde, in
unserer Stadt, in unserem Land und Staat, in aller Welt .. .

3. Mit dem Gebet hingt eng zusammen das gottesdienstliche Opfer. Was fiir
das Gemeindegebet gilt, gilt in entsprechender Abwandlung auch fiir das



120 Peter Brunner

gottesdienstliche Opfer, das in der Regel die Gestalt einer Geldgabe fiir die
Verwirklichung bestimmter Ziele und Vorhaben hat. Diese Geldgaben
diirfen gewil spezifisch innerkirchlichen Aufgaben dienen wie der missio-
narischen Verkiindigung drauflen und daheim, seelsorgerlichen und erziehe-
rischen Diensten, zwischenkirchlicher Hilfe und nicht zuletzt den diakoni-
schen Werken. Aber in der gegenwirtigen Weltlage hat die Christenheit
gewil} eine besondere Verantwortung dafiir, daB3 das, was witklich gut ist
fir die Erhaltung des Menschlichen im geschichtlichen Dasein, bewahrt
wird und zur Geltung kommt. Auch dafiir darf und soll die Gemeinde
mit dem gottesdienstlichen Opfer eintreten, auf daB3 ein Damm aufgewotfen
wird gegen einen sintflutartigen Einbruch des Bosen in das geschichtliche
Dasein der Menschheit. Bei einer solchen Zweckbestimmung des gottes-
dienstlichen Opfers mul3 freilich darauf geachtet werden, daB3 das Gute,
dem die Gabe dienen soll, nicht in seinem Gut-sein umstritten ist, sondern
zweifelsfrei in dem der Vernunft von Gott eingegebenen Guten enthalten
1st.

4. Eine Waffe der Christenheit in dem Kampf um das, was im Lichte
der das Menschsein begriindenden Vernunft wirklich das Gute ist, ist auch
das Wort, insbesondere das gottesdienstliche Wortt, die Predigt. Die Predigt
ist in ihrem Wesen gewi3 soteriologisch ausgerichtete Evangeliumsver-
kiindigung. Aber keine Evangeliumsverkiindigung ist ohne Parinese. Fiir
die Evangeliumsverkiindigung gilt Entsprechendes wie das, was wir fir
den Heilsglauben darlegten. Wie dieser Glaube offen ist fiir das Wissen
um das Gute in der gottgegebenen Vernunft, so 16scht auch das Licht des
Evangeliums das Licht dieser Vernunft nicht aus, im Gegenteil, im Licht
des Evangeliums wird jene von Gott im Utrsprung allen Menschen ins Herz
geschriebene Schrift, jener Nomos des allen Menschen geltenden Guten,
in das rechte Licht geriickt und ohne Verzerrung gelesen. Die zweite Tafel
der Zehn Gebote gehort zweifellos in jenen Text, der urspriinglich in jedes
Menschenherz eingeschrieben ist und in seinem Wesensgehalt durch die
Geschichte der Menschheit durchgehalten werden muf, solange sie — vor
dem Chaos bewahrt — eine geschichtliche Existenz hat. Eine Auslegung
der zweiten Tafel der Zehn Gebote, die deutlich macht, da3 das in diesen
Texten Geschriebene zu der Erkenntnis dessen hinfiithrt, was fiir jeden
einsichtig ist, der wahrhaft Mensch sein will und sich daher verantwortlich
weil} fiir Bewahrung und Dutchsetzung dessen, was fiir menschliches Da-
sein in Wahrheit gut ist, ist zweifellos auch eine der Aufgaben, die der
gottesdienstlichen Predigt zukommen. Man hat in der Parinese des Paulus
gewiB nicht willkiirlich Anklinge an die Stoa festgestellt. In unserem
Zusammenhang bekommt eine apostolische Mahnung wie die Phil 4,8
ein spezifisches Gewicht: ,,Liebe Briider! Alles, was wahr ist, alles, was
edel, was gerecht, was rein, was liebenswert und ansprechend ist, was es
auch immer an Tugenden gibt, was Lob verdient — dem denkt nach!®
Das Aufdecken dieses Guten, das jeden Menschen angeht und alles um-



Theologie des Gottesdienstes 121

greift, was wahrhaft menschlich ist, gehort auch in die gottesdienstliche
Parinese, mit besonderer Dringlichkeit dann, wenn Gefahr besteht, daf}
die bosen Auswirkungen einer irrgeleiteten vetrfinsterten Vernunft auch
Gemeindeglieder ergreifen und verwirren wollen.

5. Das Wichtigste, was der Gottesdienst der versammelten Gemeinde fiir
den Dienst im Werk der Erhaltung tun kann, besteht darin, daf durch das
Gange des Gottesdienstes Gemeindeglieder erweckt werden 3u der Bereitschaft, sich
als Christen bewaufSt in den hier angedenteten Dienst des verniinftig Guten u stellen.
Auf die Weite dieses Dienstfeldes und auf die Mannigfaltigkeit seiner
Gestalten kann hier nicht eingegangen werden. Wahrscheinlich lieSe sich
zeigen, dall jeder wissenschaftliche Fachbereich auBlerhalb der Theologie
mit den ihm zugeordneten Berufen im Dienste der Erhaltung des wahrhaft
Menschlichen steht und darum direkt oder indirekt unter der Richtnorm
jenes Nomos steht, der vom Ursprung her jedem Menschen mitgegeben
ist, um ihn zu dem zu leiten, was gut ist fiir die Erhaltung des Menschlichen
in der Geschichte der Menschheit. Es hat in der Geschichte der Menschheit
wohl noch nie eine Situation gegeben, die so dringlich wie heute den
Nicht-Theologen, den ,,Laien®, an die Front ruft, in der es um die Erhaltung
menschlichen Daseins in der geschichtlichen Entwicklung der Zukunft
geht. Der Christ, der durch Ausbildung den nétigen Sachverstand erworben
hat und als Glaubender sich gleichzeitig das angelegen sein 1483t, was in der
menschheitlichen Vernunft als das allen Menschen ins Herz geschriebene
Gute aufleuchtet — er ist in besonderer Weise aufgerufen zur cooperatio
im Werk Gottes des Erhalters. Diesen ,,Laien® zu erwecken, ihn zu einem
»weltlichen Beruf im gottgewollten, von der verniinftigen Vernunft
durchleuchteten Dienst zu ermuntern und ihm geistliche Heimat in der
Geborgenheit des Christusheiles zu sein, dies gehort nicht zuletzt zu den
Grundfunktionen des endzeitlichen Gottesdienstes der im Namen Jesu
versammelten Gemeinde. Die Geistesgabe der Liebe, das hochste Charisma,
das der Gemeinde vetliehen ist, strahlt auch in den Bereich der Polis hinein
und will auch auf die dort vorhandenen Né6te und Probleme angewandt
werden. Indem das Chatisma der Liebe in diesen Bereich hineinstrahlt,
wird Liebe zum wahren Licht der Vernunft; sie durchleuchtet die ver-
finsterte Vernunft und deckt auf das wahrhaft Gute, das in der das Wesen
des Menschen in seinem Menschsein bestimmenden Vernunft beschlossen
liegt. Das schwere Problem der Weltverantwortung der Christenheit und
die ebenfalls gewichtige Frage nach der Bedeutung dieser Verantwortung
fir die Funktion des Gottesdienstes werden in den Grundlagen und im
praktischen Vollzug 16sbar, wenn wir in der hier skizzierten Weise eine
Aktualisierung der Lehre von den Zwei Reichen vornehmen und den
Gottesdienst der Kirche in den Horizont dieser Erkenntnis hineinstellen.

Prof. Dt. Peter Brunner, Im Vollmer 16, 6903 Neckargemiind



