Leiden/Theodizee

Von Jirgen Moltmann

Die Gottesfrage ist mit der Erfahrung von Leiden zutiefst verbunden. Auf der einen Seite
rufen Menschen im Leiden nach Gott und fragen nach Sinn im Sinnlosen. Auf der anderen
Seite macht der Glaube an Gott das [776] Leiden zum bewuRten Schmerz, so daf man sich
nicht langer mit ihm abfinden kann. L&Rt Gott das Leiden der Menschen zu? Nimmt der
Mensch in seinem Leiden am Schmerz Gottes teil? Die erste Frage ist die metaphysische
Frage nach der Rechtfertigung Gottes angesichts des Leidens (Theodizee). Die zweite Frage
ist die mystische Frage nach der Gottesgemeinschaft im Leiden.

Der Begriff der Theodizee geht auf G. W. v. Leibniz zurtick. Klassisch hatten jedoch schon die
Philosophen der Stoa die Theodizeefrage formuliert: Si Deus — unde malum? und geantwortet:
Entweder will Gott das Bdse verhindern, kann es aber nicht, dann ist er gut, aber nicht all-
méchtig, oder Gott kann das Bdse verhindern, will es aber nicht, dann ist er allmachtig, aber
nicht gut. Solange Gott als der allméchtige Herr tber Leben und Tod und als der Lenker der
Geschichte und jedes einzelnen Menschenlebens begriffen wird, bleibt die Theodizeefrage
unbeantwortbar. I. Kant fal3te sie allgemein und verstand sie als die Frage nach der ,,Vertei-
digung der hdchsten Weisheit des Welturhebers gegen die Anklage, welche die Vernunft aus
dem Zweckwidrigen in der Welt gegen jene erhebt“. Er wies mit Vernunftgriinden nach, da
jede Theodizee zum Scheitern verurteilt ist, weil sie die Grenzen der endlichen Vernunft der
Menschen Ubersteigt.

In der Geschichte der Religionen und Philosophien finden wir immer wieder zwei Lésungen:

1. die dualistische Vorstellung von einem guten und einem bdsen Prinzip, die in der Welt
miteinander ringen. In diesem Kampf missen sich die Menschen auf die Seite des
guten Prinzips stellen. Alles Gute kommt von Gott, alles Bése und alle Ubel kommen
vom Gegengott. Dieser Dualismus war im Parsismus, im Manichdismus und im
judischen und christlichen Apokalyptizismus lebendig.

2. Die monistische Vorstellung: Nur das Gute ist, das Bose ist nicht. Al-[777]les Seiende
ist gut. Das Bose ist ein Mangel an Sein oder eine Vernichtung von Sein. Es hat keine
Qualitat des Seins, sondern nur die Qualitat der Negation des Seins. Es dient in der
Geschichte auf die eine oder andere Weise dem Guten. Das Gute beweist seine Quali-
tat des Seins in der Negation des Negativen. Diese Auffassung findet sich im Platonis-
mus und im jldischen und christlichen Schopfungsglauben.

In den biblischen Traditionen, besonders in den Psalmen, in ljob, den Klageliedern und in den
Passionsgeschichten der synoptischen Evangelien wird die Theodizeefrage nicht theoretisch,
sondern existentiell gestellt. Ist Gott der Gerechte, warum muf3 der Fromme leiden, und
warum geht es dem Gottlosen gut? Ist Gott der Treue, warum wird sein VVolk Israel an die
Gewalt der Heidenvolker dahingegeben? Ist Gott ,,der Vater, warum hat er seinen geliebten
Sohn Jesus Christus in seinem Sterben am Kreuz der Romer ,,verlassen (Mk 15,34) und ihn
,,dahingegeben* (R6m 8,32)? Wir finden in den biblischen Schriften Antworten auf verschie-
denen Ebenen:

1. Es gibt ein Boses, das sich die Menschen selbst zuzuschreiben haben. Bdses Tun tragt in
den bdsen Folgen seine Strafe schon in sich selbst. Dieser Tun-Ergehens-Zusammenhang ist
selbst Teil der gottlichen Gerechtigkeit. Gott ist fur das Eintreten der bdsen Folgen, aber nicht
fir das bose Tun der Menschen verantwortlich. Der ,,Zorn Gottes* wird nicht in besonderen
himmlischen Strafen offenbar, sondern darin, daB die Suinder an ihren selbstgewéhlten Weg
Moltmann - Leiden-Theodizee (PLS) 1 3/15/2017



ins zeitliche und ewige Verderben ,,dahingegeben‘ werden (Rom 1,18ff). Wer Gott verlaliit,
der ist von Gott verlassen. Diese Auffassung findet sich vornehmlich in den alttestamentlichen
Geschichtswerken, bei Matth&us und bei Paulus.

2. Es gibt aber auch ein Leiden, das nicht der ungerechte, sondern der ge-[778]rechte Mensch
erfahrt. Auf das Leiden der Gerechten ist der Tun-Ergehens-Zusammenhang nicht anwendbar.
Wie das Buch Ijob zeigt, kann Gottvertrauen von dem Gerechten in seinem unschuldigen
Leiden nur in der anhaltenden Gottesklage festgehalten werden. Gottes Handeln ist uner-
forschlich, dem Menschen bleibt nur die beharrliche Anklage oder die schweigende Demut
ubrig (R6m 9,20).

3. Endlich gibt es ein Leiden, das nicht nur Menschen, sondern mit ihnen gemeinsam auch
Gott selbst erleidet. Durch seinen Bund mit Israel 148t Gott seinen Namen und seinen Geist in
seinem Volk wohnen. Wird Israel geschlagen, dann wird auch Gott geschlagen. Wird Israel
verfolgt, dann nimmt Gott selbst durch seine ,,Einwohnung* (schechinah) daran teil und wan-
dert mit Israel in die Gefangenschaft. Der Gott des Bundes ist auch der ,,Leidensgeféhrte*
seines Volkes. Israel wird darum erst erlést, wenn der mit ihm leidende Gott sich selbst erlost
und sich durch die Befreiung seines Volkes selbst verherrlicht. Diese rabbinische und kabba-
listische Vorstellung vom Mitleiden Gottes hat ihre Parallele in der christlichen Vorstellung,
dal3 in der Passionsgeschichte Jesu Christi die Passion Gottes offenbar wird. Der Schmerz der
Liebe Gottes wird allen leidenden und verlorenen Menschen am Kreuz Christi offenbar. Trini-
tatstheologisch ausgedriickt: Der Vater folgt dem Sohn seiner Liebe durch die Entduf3erung
seines Geistes an das Kreuz, um allen Menschen seine ewige Gemeinschaft zu bringen. Chri-
stus ist der barmherzige, mitleidende und ,,fur viele“ sterbende Gottesknecht. Sein Leiden ist
gottliches, solidarisches und erlésendes Leiden.

Die Kirchenvater Irendus und Augustinus haben das Theodizeeproblem mit Hilfe der Philoso-
phie des mittleren Platonismus zu l6sen versucht: Das Bose ist ein Nichtseiendes und ein
Mangel des Guten. Weil Gott das Seiende gut geschaffen hat, ist er nicht [779] die Ursache
des Bésen. Das moralische Bose ist Tat der Menschen und also Siinde. Das physische Ubel
wird von Gott als Mittel der Erziehung zum Guten und zur Lauterung der Seelen zugelassen.
Auch das metaphysische Ubel — der Teufel — muR letztendlich den Planen Gottes dienen. Die
Reformatoren haben solche Rechtfertigungen Gottes vor dem Forum der Menschen zu-
rickgestellt, weil flr sie die Rechtfertigung des Menschen vor dem Forum Gottes wichtiger
war. Indem Gott den rechtlosen Stinder aus Gnaden gerecht macht, erweist er an ihm Gerech-
tigkeit als seine schopferische, rechtfertigende und zurechtbringende Gerechtigkeit. Gott
erweist sich als der gerechte Gott, indem er Stinder rechtfertigt. Vergebung ist die gottliche
Antwort auf die Stinde, und Heilung ist die gottliche Antwort auf die Krankheit. Darum wird
Auferstehung die gottliche Antwort auf den Tod sein. Die Rechtfertigungslehre war die refor-
matorische Antwort auf die Theodizeefrage. Erst in der Zeit der altprotestantischen Orthodo-
xie und der Aufklarung wurden die Fragen nach dem Bdsen und dem Leiden wieder im Rah-
men der allgemeinen Weltregierung Gottes gestellt und die folgenden Antworten gegeben:
Gott laRit das Bose zu, ohne es zu billigen. Gott lenkt das Bose so dal es den Glaubenden zum
Guten dienen muB. Gott setzt dem Bdsen seine Grenzen und wird es am Ende der Welt in
seinem Reich der Herrlichkeit ganz Gberwinden. Es ist verstandlich, daR der lutherische Phi-
losoph Leibniz daraus seine optimistische Vorstellung von dieser Welt als der ,,besten aller
maoglichen Welten* formte. Auch er lehrte, dal? Gott das moralische Bose um der Willensfrei-
heit der Menschen willen zulaRt und das physische Ubel als Strafe zur Erziehung und Laute-
rung der Menschen benutzt. Dieses fromme Vertrauen in die gitige Vorsehung Gottes und
diese optimistische Weltanschauung der Aufklarungszeit brach in der Erfah-[780]rung des
Erdbebens von Lissabon 1755 zusammen. Zehntausende starben in einer Nacht. Welchen Sinn
kann diese Naturkatastrophe haben? Ist der Gott, der solches zulaft, ein gitiger Gott oder

Moltmann - Leiden-Theodizee (PLS) 2 3/15/2017



nicht vielmehr ein grausames Ungeheuer? Ist diese Welt seine Schopfung, oder ist sie ein
gottverlassenes Chaos?

Mit dem Erdbeben von Lissabon zerbrach im 18. Jahrhundert das Vertrauen in einen gutigen
Weltenlenker und in die Weltharmonie. ,,Gott ist tot* wurde zum sprechenden Symbol fir
einen weitreichenden theologischen Zusammenbruch und fur den europdischen Protestathe-
ismus. In den unaussprechlichen Verbrechen und in den unsagbaren Leiden des Holocaust in
Auschwitz zerbrach im 20. Jahrhundert auch das Selbstvertrauen der Menschen. Seit Hiroshi-
ma 1945 ist die Menschheit in ihre Endzeit eingetreten, d. h. in diejenige Zeit, in der das nuk-
leare Ende der Menschheit jederzeit moglich ist. ,,Der Tod des Menschen* ist das sprechende
Symbol fir den folgenreichen humanistischen Zusammenbruch und fur den europdischen
Nihilismus. ,,Auschwitz* und ,,Hiroshima‘“ sind das Ende jeder Theodizee und Anthropodizee.
Wie kann man nach Auschwitz noch vertrauensvoll von Gott reden? Wie kann man nach
Hiroshima noch mit Selbstvertrauen vom Menschen reden? Aus der judischen und der christ-
lichen Diskussion Uber Theologie nach Auschwitz sind drei Punkte wichtig geworden: 1. Die
Frage nach der Rechtfertigung Gottes durch eine gerechte Welt ist in der Geschichte nicht zu
beantworten, aber sie kann auch niemals aufgegeben werden, denn sie ist identisch mit der
Gottesfrage selbst. Nach Gott zu fragen heil3t: nach der Gerechtigkeit zu schreien, damit ,,der
Maorder nicht endgltig tber seine Opfer triumphiert (M. Horkheimer). Im Hunger nach
Gerechtigkeit lebt die Gottesfrage. 2. Es kann keine Theologie ,,nach Auschwitz geben, die
nicht die [781] Theologie in Auschwitz aufnimmt, d. h. die Gebete und die Schreie der Opfer.
Gott war gegenwartig, wo das Schema Israel und das Vaterunser gebetet wurden. Als der
Leidensgefahrte gab er Trost, wo in jener Holle menschlich nichts zu hoffen war. Die unaus-
sprechlichen Leiden in Auschwitz waren auch die Leiden Gottes selbst. 3. Die aus dem Lei-
den entspringende Gottesfrage kann und darf keine theoretische, metaphysische Antwort be-
kommen. Wie ljob weist jeder unschuldig Leidende religise Erklarungen, warum er leiden
muB, emport von sich. Es gibt aber die mystische Antwort, nach der Gott uns im Schmerz
verbunden ist. Unser wahres Leiden ist auch sein Leiden, unsere Trauer ist auch seine Trauer,
unsere Schmerzen sind auch die Schmerzen seiner Liebe. Als Caterina von Siena einst auf-
schrie: Mein Gott, wo warst du, als mein Herz in Finsternis und Todesschatten war?*, horte
sie die Antwort: ,,Meine Tochter, hast du es nicht gespurt? Ich war in deinem Herzen.*

Wer in seinem Schmerz nach Gott schreit, der stimmt bewuft oder unbewuft in den Todes-
schrei Jesu Christi ein: ,,Mein Gott, warum hast du mich verlassen?* Wer dies erkennt, der
spurt sofort, daB Gott nicht jenes unerforschliche Gegeniiber im Himmel ist, sondern in einem
sehr persdnlichen Sinne der menschliche Christus ist, der mit ihm schreit, und der einfihlende
Geist, der in ihm ruft und fr ihn rufen wird, wenn er selbst verstummt. Es ist der Trost des
gekreuzigten Christus, die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des ewigen Geistes in die Ab-
grinde unserer Leiden und in unsere Hollen des Bdsen zu bringen.

LITERATUR: G. W. v. Leibniz, Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de
I’Homme et 1’origine du mal (1710); I. Kant, Uber das MiRlingen aller philosophischen
Versuche in der Theodizee, [782] Werke, hrsg. von W. Weischedel (Frankfurt 1964) 105-124;
A. Heschel, The Prophets (New York 1955); J. Hick, Evil and the God of Love (New York
1966); E. Wiesel, Die Nacht zu begraben (Miinchen 1986); P. Kuhn, Die Selbsterniedrigung
Gottes in der Theologie der Rabbinen (Miinchen 1968); J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott
(Minchen 1972); D. Sélle, Leiden (Stuttgart 1974); B. Albrecht, Gott und das Leid der Men-
schen (Miinchen 1976).

Quelle: Christian Schutz (Hg.), Praktisches Lexikon de Spiritualitat, Freiburg 1992, 775-782.

Moltmann - Leiden-Theodizee (PLS) 3 3/15/2017



