Haresie als Glaubensphdnomen
VVon Johannes Wirsching

Ob das, was nach herkdbmmlichem Sprachgebrauch haretisch heif3t, Uberhaupt bemerkt,
geschweige denn abgearbeitet wird, entscheidet sich heute nicht (oder nur mittelbar) am Glau-
ben selbst. Haresien gelten als sozialschadlich, nicht als glaubensschadlich. Sie werden nicht
an reflexen Standpunkten oder objektiven Satzen erkannt; sie bleiben eher unausformuliert,
unthematisch, »kryptogam«, wie Karl Rahner das genannt hat', gleichsam aufgehoben in das
unmittelbare Leben der Glaubensgemeinschaft. Bemerkbar machen sie sich, wenn tberhaupt,
durch ,Intoleranz‘ gegeniiber neuen, fortschrittlichen Meinungen, durch ,Herrschaftswissen®
mit entsprechender Ausgrenzung Andersdenkender, also als Gemeinschaftshemmung oder
Funktionsstorung innerhalb der Kirche; so urteilt die ekklesiologische AuRenseitertheorie. Je
ungeschmalerter darum die bedingungslose, allen Menschen geltende Einladung Jesu Christi
durch die Kirche bezeugt werde, desto weniger werde es auch zu Stérungen ihrer Gemein-
schaft kommen, da sich dann jeder in ihr wiederfinden kénne. Wo solche Stérungen dennoch
auftreten, darf man ihnen eine gleichsam providentielle Bedeutung zuschreiben. Was eine
Storung an Schaden anrichtet, ist schlieBlich ein Schaden um kiinftigen Nutzens willen; jeder
Funktionsverlust bis hin zum Funktionsbruch kiindet von kommenden reicheren Moglichkei-
ten der kirchlichen. Gemeinschaft gegenuber sich selbst und der Welt.

So kennzeichnend auch dieser Gemeinschaftsbezug fur das AuRenseiterphd&nomen sein mag,
so wenig darf es doch allein als Problem gelingender 6kumenischer Gemeinschaft angesehen
werden. Dissidenten sind durchaus eine Frage an den christlichen Glauben selbst und darin
ein Lehr- und Bekenntnisproblem. Denn es konnte ja sein, dal} Funktionsverluste der Kirche
auf Tribungen im WahrheitsbewuRtsein des Glaubens zuriickgehen und also nur Symptome
tieferliegender Stérungen sind. Die Frage, was in Kirche und Okumene jeweils funktioniert,
besitzt eigenstandigen Rang. Man kann ihr nicht da-[163]durch entgehen, dalR man den christ-
lichen Glauben auf von ihm ermdglichte universale Gemeinschaftsmodelle hin Gberbietet.
Universal funktionieren kénnen schlieflich auch der Irrtum oder — schlimmer noch — Fana-
tismus und Betrug. Wer sich an der Wahrheit des Glaubens verfehlt, verfehlt sich an einer
bestimmten Inhaltlichkeit, nicht nur (und gar nicht in erster Linie) an der Art, wie diese sozial
funktioniert. So muf} erwogen werden, ob das Haretische nicht eher ein (kontraproduktives)
Trugbild innerhalb des Glaubens selbst signalisiert als eine (letztlich produktive) Stérung
seiner dulReren Gemeinschaftsmoglichkeit.

(1) Christliches Abweichlertum mag eine Versuchung oder Verfremdung anzeigen, die den
Christusglauben von auRen tiberkommt. Was den Abweichler zum Haretiker macht, von dem
sich die Gemeinschaft des Glaubens unterscheiden muf3, ist aber letztlich nicht eine auBenbiir-
tige Ersatzhandlung im Kontrast zum Glauben, sondern ein Grenzfall des Glaubens selbst.
Nicht der Ersatz des Christusglaubens durch einen Gegenglauben — das ware Apostasie —
und auch nicht die Blockade seiner Gemeinschaftsmadglichkeiten durch Teilung — also Sepa-
ratismus — kennzeichnen den Wurzelgrund des Haretischen. Haresie wurzelt tiefer. Sie ist
eine perverse Moglichkeit im Inneren des Glaubens selbst — eine Art Schatten, der auf den
Glauben fallt und ihm seinen Gegenstand verdunkelt. Man kann vielleicht sagen, dal dem
Héretischen eine doppelte Selbstverfehlung des Glaubens zugrunde liegt: durch Weltangst,
beim Anblick auBenburtiger Bedrohung (»Die Realitaten der Welt widerlegen den Glauben«),
sowie durch Innenangst, beim Anblick vermeintlicher Eigenmangel (»Mit dem Glauben allein
kommen wir zu kurz«). In beiden Féllen 16st sich der Glaube von seinem Gegenstand und hort

! KARL RAHNER, Was ist Haresie? 1961, neu in: DERS., Schriften zur Theologie, Bd. V,
Einsiedeln/Zurich/Ko6ln 1962, S. 527-576, Zitat: S. 565.

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 1 09.02.2017



auf, ein nomen relativum zu sein. Er fragt nicht mehr danach, wo er hinsieht, sondern nur
noch, wie er aussieht. Er kann niemanden mehr fromm machen, sondern will nur noch zeigen,
wie fromm er selbst ist. So erstarrt der Glaube zu einer Gber Erfahrungseindriicke gebeugten
oder auf sich selbst zurtickgebogenen Reflexion, seinen Gegenstand nunmehr erst suchend, sei
es in der Perspektive der Theodizee (1.1), sei es auf dem Wege des Moralismus (1.2). [164]

(1.1) DaR die Realitaten der Welt den christlichen Glauben zu widerlegen scheinen, weif3
heute, angesichts der Katastrophen unseres Jahrhunderts, niemand besser als der Glaubende
selbst. Er ist im Sinne von 1. Petr 3,15 zur Rechenschaft aufgefordert — unter Umstanden bis
an die Grenze der eigenen Sprachféhigkeit. Er soll auf die Leid- und Sinnlosigkeitserfahrung
von Menschen antworten, denen sich alle Werte als zweideutig, alle Sinntréger als korrum-
pierbar erwiesen haben. Ein »fehlerfreies ldeal« der Vernunft etwa, welches »die ganze
menschliche Erkenntnis ... kronet«, Uiberzeugt heute ebensowenig wie »das Ideal des hdchsten
Guts« als Garantie fiir eine gerechte Welt®: In diesem Sinne 148t Gott sich nicht mehr verbind-
lich machen; so erklart und rechtfertigt er nichts mehr. Die Menschen, die die Zweideutigkeit
aller Werte und Institutionen erlebt haben, sind aber in ihren Gliicks- und Sinnansprichen
nicht etwa bescheidener geworden. Sie rechnen durchaus mit der Moglichkeit der Daseinser-
fullung in einer halbwegs stimmigen Welt. Sie fordern eine neue, verl&Bliche Instanz, vor der
das jeweilige ,Recht‘ auf Glick, Erfolg, Erfullung eingeklagt werden kann. Angesichts von
Erfahrungen, die dem beanspruchten Gliick zuwiderlaufen, reagiert man dann um so empfind-
licher, je weniger eine solche Deutungsinstanz faktisch zur Verfligung steht. »Die Frage, wie
Erfahrungen des Leidens wenn schon nicht vermieden, so doch wenigstens auf Sinn bezogen
werden konnen, stellt sich ... daher schneller und schérfer als einst.«®

(1.1.1) Die Antwort, zu der der Glaube aufgefordert ist, muR er aber im Rickgang auf den
eigenen Grund finden; sie ist nicht schon fallig angesichts der allgemein konstatierbaren
Gleichzeitigkeit von guten und schlimmen Vorgéangen in der Welt.

Eine dem christlichen Glauben hierfur abgeforderte Erklarung kénnte nur auf eine allgemeine
Sinnstiftung fur Sinnloses hinauslaufen und wird so lange tberfllssig erscheinen, wie eine
solche Erklarung auch anders, ebenso allgemein gelingt®. DaB Gutes und Béses immer
gemeinsam auftreten und alle Weltwirklichkeit davon gezeichnet bleibt, konnte und kann
immerhin aus der gedanklich erschlossenen Sinntotalitat allen Geschehens abgeleitet und im
einzelnen gerechtfertigt werden. Die Frage, wie denn gut und bdse in der Erfahrung der Welt
[165] zusammenpassen, wenn sie schon zusammen vorkommen, und wie sich das Ubel
Uberhaupt mit einer zumindest anlagehaften Stimmigkeit der Welt vereinbaren l1at —, diese
Frage entspringt jedenfalls einem Urbedrfnis des Menschen, noch abgesehen vom christ-
lichen Glauben, und ist seit Platon in Richtung eines einheitlichen Weltgrundes aus Sein und

2 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (= Werke, hg. v. WILHELM WEISCHEDEL, Bd. 2), Darmstadt
1956, S. 563 (A 641 = B 670); 681 (A 811 = B 839).

® WALTER SPARN: Leiden — Erfahrung und Denken. Materialien zum Theodizeeproblem (= TB, Bd. 67),
Miunchen 1980, S. 248.

* Hierfiir lieBe sich zum Beispiel der von Niklas Luhmann entwickelte systemtheoretisch-funktionale Sinnbegriff
in Anspruch nehmen. Sinn ist nach Luhmann eine besonders leistungsfahige Form von Wirklichkeitsvereinfa-
chung. Im Unterschied zu sinn-freien (technischen, chemischen) Systemen, die von vorneherein nur einen
begrenzten Weltausschnitt als Umwelt gelten lassen, vermdgen die Sinnsysteme die Komplexitét der Welt so
zuriickzufuihren, daB dabei nichts verloren geht und auch das jeweils Unbehandelte als Hintergrund des Behan-
delten erhalten bleibt. Sinnsysteme haben also tendenziell eine besonders hohe Umweltkapazitat; an den Sinnbe-
griff lassen sich leicht Gesellschafts-, Religions- und andere Theorien anschlieen. Wo die Komplexitat der
Welt, also etwa die in ihr enthaltenen Sinnlosigkeiten, das Erleben uiberfordern, kann es durchaus genugen,
bewuRt nur Sinnvolles zu wéhlen, weil das Sinnlose dadurch ausgeblendet, aber zugleich durch Negation seiner
Negation als ,sinnvoll‘ vergegenwartigt wird. Vgl. NIKLAS LUHMANN: Soziologische Aufkl&rung, Bd. I.
Aufsatze zur Theorie sozialer Systeme, 1970, 4. Aufl., Opladen 1974.

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 2 09.02.2017



Gutsein beantwortet worden: Die Unvollkommenheit des Teils dient immer der gréfieren
Vollkommenheit des Ganzen, denn erst das (begriffene) Ganze ist die Wahrheit. Entsprechend
dirfen die einzelnen, da meist zu gering gegen das Allgemeine, an die Wahrheit im ganzen
»aufgeopfert und preisgegeben« werden. Ein Unrecht widerfahrt ihnen damit nicht. »Das
Recht des Weltgeistes geht tiber alle besonderen Berechtigungen.«® Jeder Klage also, die nach
Antwort auf ihr Einzelschicksal ruft, wird hier der Weg gewiesen, in sich selbst zu verstum-
men und »an der leidenschaftslosen Stille der nur denkenden ErkenntniR« teilzunehmen®.

Bei der Antwort des Glaubens hingegen geht es nicht um eine allgemein Giberzeugende Sinn-
gebung des Sinnlosen. Der Glaubende hat keine Antwort, mit der er personliche Leiderfah-
rung oder gesellschaftliche Katastrophenerlebnisse aus einem begriffenen Ganzen der Welt
(ontologisch, moralisch, evolutionistisch) zu rechtfertigen oder auch nur zu erklaren vermaoch-
te. Der Glaube macht statt dessen halt vor der ganz konkreten Frage nach dem Warum, vor
dem quélenden Zwiespalt zwischen Lebensgabe und Lebensentzug, der immer von neuem wie
eine Wunde aufbricht, und sucht ihn als solchen in die Einheit persdnlichen Daseins wie auch
gemeinsamer Geschichte hineinzunehmen, so wenig (gerade fiir den Glauben) »eine solche
Einheit je substantiell verdichtet und gegenstandlich zur Anschauung gebracht werden kann«’.
Das geléange auch nur um den Preis der Selbstiiberbietung des Glaubens zu einem umfassen-
den Sinnstiftungsvorgang, durch den es dann méglich wird, die gesuchte Daseinseinheit
gegen die Negativitat der Welterfahrung zu postulieren oder, haufiger, aus deren unterstellter
Stimmigkeit zu deduzieren. Demgegeniber weil3 der Glaube, im Beharren auf seinem Grund,
diese Daseinseinheit in einer neuen Erfahrung Gottes verwirklicht, in der Rechtfertigung des
Silinders, durch die die Frage nach dem Sinn von Gut [166] und Bose tberholt ist und Gottes
Gute sich gerade am Gottlosen méachtig erweist.

(1.1.2) Wo aber die Erfahrungseindriicke eine gleichsam unwiderlegliche Mé&chtigkeit der
Welt erweisen, kommt es zu der vielleicht haufigsten Form haretischer Selbstverfehlung des
Glaubens. Dem sich hier verfehlenden Glauben mangelt es nicht an objektiver Kenntnis Jesu
Christi, noch entbehrt er verniinftiger Begriindung und sozialer Bedeutung; er kennzeichnet
jedoch einen Menschen, der seinem Gott wider besseres Wissen nichts mehr zutraut. Hier
zeigt sich das Héretische in seiner gleichsam angepaliten, resignativen Grundgestalt.

Resignative Héaresie, Preisgabe des Vertrauens bei objektiv vorhandener Heilserkenntnis, ver-
korpert — fir alle Christen unvergelRlich — der sinkende Petrus, dem die Wogen der Zeit
uber den Christus zu gehen beginnen (Mt 14,28-33). Signalworte fiir resignative Haresie sind
nach Mt 14,31 Kleinglaube und Zweifel. Beide Begriffe umschreiben denselben Sachverhalt,
die Gebrochenheit des Glaubens, sie sind aber doch zu unterscheiden und verhalten sich zu-
einander wie das Phdnomen selbst und seine tieferliegende Struktur.

Kleinglaube ist nicht einfach Unglaube oder gar Abfall vom Glauben; er bezeichnet immer
einen Sachverhalt innerhalb der Gemeinschaft des Glaubens, wie schon an dem Bilde des
Schiffs (Mt 8,24; 14,24) ersichtlich, und 148t sich nicht als rein gegnerische Position der Glau-
bensgemeinschaft gegenuberstellen. Insofern ist Kleinglaube ein ausgesprochen ,kirchliches
Phanomen. Damit ist jedoch nicht gesagt, daB er auf die Seite des, Glaubens gehdért. Klein-
glaube ist kein defizienter Modus des Glaubens. Der Ausdruck Kleinglaube bezeichnet nicht
etwa ein Stufungs- oder Naherungsverhéltnis, in dem ein kleiner Glaube mit einem grof3en
verglichen oder auf ihn ausgerichtet wird. Noch der kleinste wirkliche Glaube vermag das

> Georg W. F. Hegel, Vorlesungen (ber die Philosophie der Geschichte (= Samtliche Werke. Jubilaumsausgabe,
11. Bd.), 4. Aufl., Stuttgart 1961, S. 63,69.

® Ders., Wissenschaft der Logik, I, Vorrede zur zweiten Ausgabe (= Samtliche Werke, 4. Bd.), 3. Aufl., Stuttgart
1958, S. 35.

"WALTER SPARN: Leiden, S. 247.

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 3 09.02.2017



Grolite zu bewirken (Mt 17,20), wahrend der Kleinglaube iberhaupt nichts zuwege bringt.
Insofern schlielen sich Glaube und Kleinglaube geradezu aus. Mit dem Begriff des Kleinglau-
bens wird also nicht auf eine besondere Mdglichkeit flir Glaubensschwache verwiesen oder
eine ErmaRigung zu ihren Gunsten getroffen. Vielmehr soll mit dem Begriff zum Ausdruck
gebracht werden, daf es sich hier um ein Versagen handelt, und [167] zwar um ein Versagen
der Glaubigen, sei ihr Glaube nun groR oder weniger grof3, und daB Glaubenslosigkeit inner-
halb des Glaubens selbst vorzukommen pflegt. Diese innere Teilung kann man eine »gebro-
chene« Form des Glaubens nennen?, eine Selbstverfehlung der Existenz gerade an der Stelle,
wo sie als gottgewirkte doch schon vorhanden ist. Hier gerét gerade das schon Erreichte in
Gefahr. Der Kleinglaubige schwankt zwischen glaubigem und ungldubigem Verhalten hin
und her; er ist der, der immer nur kurzzeitig glaubt und das Vertrauen zu Gott gerade dann
fahren lai3t, wenn er es besonders nétig hat. Schwanken im Glauben aber driickt einen gewis-
sen Gegensatz zum Glauben aus, auch wenn damit noch kein Abfall vom Glauben erfolgt, und
beeintrachtigt die Daseinsvorgange insgesamt. Schwanken des Glaubens ist schwankendes
Dasein tberhaupt. Mit dem Glauben schwankt auch das Verstehen. Wer nicht vertraut, ver-
steht auch nicht (Mt 16,9.11). Es gibt keine Vernunft des Glaubens, die fur sich allein, losge-
I6st vom Vertrauen, geltend gemacht werden konnte. Eine solche Vernunft ergreift nichts, sie
vergleicht nur Realitat mit Realitat, ohne zu einem Ergebnis zu kommen. Daher kann der
Kleinglaube, auch wenn er als Kurzzeitglaube keine grundsatzliche Absage an Christus
bedeutet, eine neue, weiterfiihrende Christuserkenntnis nicht erlangen; er wird den Christus
immer nur mit dem, was ihm ebenso grof? vorkommt, vergleichen und ihn somit nach dem
Malstab des ihm schon Bekannten, Geldaufigen verstehen. Der im Glauben Schwankende
macht auch den Christus schwankend, er sieht ihn nur noch in der Fluchtlinie widerlegender
Leid- und Sinnlosigkeitserfahrung. Indem sich aber der Kleinglaube immer schon durch einen
erfahrungsgerechten und darin angepaften Christus bestatigt weil3, stellt er eine gleichsam
sentimentale Form christlicher Selbstauslegung dar.

Der Zweifel wiederum zeigt die gleichen Ziige wie der Kleinglaube. »Auch der Zweifel ist
eine gebrochene Form des Glaubens«® und darin eine Haltung des Glaubenden selbst. Beide,
Zweifel und Kleinglaube, entstehen, »wie Mt 14,30.31 lehrt, in dem glaubenden Jiinger durch
den Blick auf die aus der Erfahrung stammenden Eindrticke, die dem, was der Glaube von
Gott begehrt, widersprechen, und zerstoren die ungeteilte Hingabe des Glaubenden an
Jesus«'?. Das deutsche Wort Zweifel [168] will dabei zum Ausdruck bringen, daR jemand
nicht mehr ganzheitlich und ungeteilten Sinnes auf Jesus Christus blickt, sondern zweigeteilt,
zwiespéltig geworden ist. Der Zweifler denkt auf zwei Linien, er hat gleichsam zwei Herzen,
die gegeneinander schlagen. Das griechische Wort diastazein heil3t eigentlich ,auf zwei Seiten
stehen®, ,nach zwei Seiten treten‘, und deutet auf Selbstzwist und inneren Aufruhr. Wer zwei-
felt, will also auf zwei Wegen zugleich gehen; er méchte gern auf den Christus zugehen, aber
gleichzeitig auch mit den Wellen fertigwerden**. Indem sich der Zweifel so durch einen von

8 ADOLF SCHLATTER: Der Glaube im Neuen Testament, 5. Aufl., Stuttgart 1963, S. 42.
® GUNTHER BORNKAMM, GERHARD BARTH, HEINZ JOACHIM HELD: Uberlieferung und Auslegung
H)n Matthdusevangelium (= WMANT, 1. Bd.), 6. Aufl., Neukirchen-Vluyn 1970, S. 283.

Ebd.
1 Wenn der Zweifel — zwar nicht der methodische oder der skeptische, wohl aber der existentielle — ein
»notwendiges Element im Glauben« darstellt, wie PAUL TILLICH meint, dann wird der Glaube von seinem
Gegenstande abgezogen und an sich selbst, namlich als »Mutprobe« bzw. »Wagnis« betrachtet, was, wenn mit
letztem Ernst vollzogen, in der Tat immer von Ungewil3heiten begleitet sein wird (Offenbarung und Glaube.
Schriften zur Theologie Il [= Gesammelte Werke, Bd. VIII], Stuttgart 1970, S. 124f.). Glaube als Mut jedoch,
der erst durch Zweifel hin durch Glaube sein kann, feiert im Grunde nur die Kraft des religidsen Menschen,
unabhdngig von ihrer Quelle, und ist insofern eine religionsph&nomenologische, keine christliche Feststellung.
Vgl. auch das bekannte Diktum Johann Wolfgang v. Goethes zur Geschichte vom Sinkenden Petrus: »Es ist dies
eine der schonsten Legenden ..., die ich vor allen lieb habe. Es ist darin die hohe Lehre ausgesprochen, daf? der
Mensch durch Glauben und frischen Mut im schwierigsten Unternehmen siegen werde, dagegen bei anwandeln-

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 4 09.02.2017



der Realitat abgeteilten Christus bestatigt weil, stellt er eine gleichsam taktische Form christ-
licher Selbstauslegung dar.

(1.2) Aber nicht nur die Realitaten der Welt, ihre Ratsel und Unbegreiflichkeiten, scheinen
den christlichen Glauben zu widerlegen. Auch Mangelerfahrungen mit dem eigenen Selbst,
wie sie keinem Menschen erspart bleiben, scheinen gegen den Glauben zu sprechen, so der
dauernde Zwiespalt zwischen Sein und Sollen, Giberhaupt die Unvollendbarkeit der ethischen
Existenz. Eine Losung fir die hier aufbrechenden Fragen habe der christliche Glaube nicht
gebracht. Es sieht eher so aus, als stehe der Glaube mit seinem SundenbewuBtsein und Unbe-
dingtheitsanspruch verniinftigen Zwischenldsungen im Wege; er fordere nicht, er hindere eher
die Entfaltung sich selber bestimmenden, sich selber formenden Menschentums. Fur die
Gewinnung ethisch-sozialer Integritat scheint der Glaube zumindest Gberflussig, insofern ein
werthaftes Leben als Einigsein mit sich selbst genausogut ohne ihn gelingt. Die Einheit des
ethischen BewuBtseins l&Rt sich jedenfalls auch ohne Auseinandersetzung mit dem Bdsen und
ohne sittlich-moralischen Kampf erreichen, gleichsam als Darlegung eines vollendeten Zu-
standes und als Handeln von diesem her; so steht wesenhafte Tiichtigkeit, wie Aristoteles
meint, jedem Einsichtigen als »Hchstwert« immer schon fest, sie kann tberall und jederzeit
als die ideale Mitte zwischen zwei falschen Zustanden aufgewiesen werden*?. Und wenn es
im selben Grundbuch wissenschaftlicher Ethik heif3t, daf} wir hier nicht philosophieren, um zu
erfahren, was sittliche Werthaftigkeit sei, sondern um wertvolle Menschen zu werden®®, so
wird damit nur festgestellt, was der Einsichtige ohnehin seit jeher zu tun versucht: in allem
[169] die richtige Mitte zu treffen und UbermaR ebenso wie Mangel zu vermeiden. Damit
vergleichbar ist die Forderung heutiger Ethik, sich flr die Begriindung moralischer Normen
nicht auf Glaubenssétze zu berufen, sondern sich allein an das zu halten, »was jeder klar
denkende und sachlich urteilende Mensch als wahr annehmen kann«*,

(1.2.1) Die Antwort, zu der der Glaube auch hier aufgefordert ist, kann er wiederum nur im
Rickgang auf den eigenen Grund finden, nicht durch Selbstiiberbietung zu einem moralischen
Menschheitskonsens.

Nun eignet zwar jedem Menschen ein naturliches ethisch-moralisches Schuldbewuf3tsein, in
dessen Licht er sich immer wieder als unvollkommen, schwach, fehlerhaft und insoweit auch
— im Sinne des Glaubens — als ,Sitinder¢ erkennen kann'. Was der Mensch so iiber sich
selbst erfahrt, gilt ihm jedoch in der Regel als seine eigene fromme oder ethische Erkenntnis-
leistung, mit der er sich die Identitét eines eigenen Handlungssubjekts bestétigt: In seinem
SchuldbewuBtsein halt er sich seine abzuarbeitenden Unzulénglichkeiten und damit ein Voll-
kommenheitsbild seiner selbst vor, von dem aus er Kritisiert, was er faktisch ist, und zugleich
antezipiert, was er gerne sein méchte. Damit geht der wesenhaft tlichtige Mensch gerade dort,
wo er sich schuldig spricht, von einem freien Entscheidungswillen aus, der, als solcher ethisch
neutral, erst im konkreten Tun Gutes oder Boses (aristotelisch: die Harmonie des Mittleren
oder die Extreme) will und insofern sein eigener Richter ist. Denn eine derartige Entschei-
dungsfreiheit zwischen Gut und Bdse ermdéglicht nicht nur Abstand zu diesen Gegensétzen als
solchen, sondern bewirkt auch ihre Neutralisierung, d.h. die Freiheit, sich iber sie zu erheben

dem geringstem Zweifel sogleich verloren sei« (Johann Peter Eckermann, Gesprache mit Goethe, 12. Februar
1831). Goethe entdeckt hier geradzu »den kategorischen Imperativ des Glaubens« (13. Februar 1831).

2 vgl. Aristoteles, Ethica Nicomachea, I, 5.6; 111, 9.

“Ebd., 11, 2.

S0 GUNTHER PATZIG: Ethik ohne Metaphysik (= KVR 1326), 2. Aufl., Géttingen 1983, S. 67. Eine
»materiale Wertethik« hingegen setze den Glauben an absolute Werte als an zeitlos gegebene Gegenstande
voraus.

> Hier nehme ich einige Satze aus einer einschlagigen Studie heriiber, vgl. JOHANNES WIRSCHING:
Gegenwart des Heils. VVon der bleibenden Bedeutung der lutherischen Reformation, in: 450 Jahre Evangelische
Theologie in Berlin, hg. v. GERHARD BESIER und CHRISTOF GESTRICH, Géttingen 1989, S. 601-629.

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 5 09.02.2017



und sie zu beherrschen. Der Mensch eines solchen velle absolutum hat die Fahigkeit, das Gute
oder das Bose allererst zur Macht kommen zu lassen, d.h. ihre Erscheinungsformen a priori zu
konstruieren; er besitzt damit einen Bewertungsspielraum, in dem er sich aus seinem reinen
Wollen als immer schon identisch gut bestéatigen kann, wie oft und wie schwer er auch im
Einzelfall versage. Dabei kénnen die fehlerhaften Einzelzustande durchaus tiberwiegen, denn
es ist, um nochmals mit Aristoteles zu sprechen, [170] keine leichte Sache, in jedem Einzelfall
die Mitte zu fassen, so daf es auch keine leichte Sache ist, ein wertvoller Mensch zu sein™.

Die Frage ist nur, ob die hier vorausgesetzte Entscheidungsfreiheit zwischen Gut und Bose
uberhaupt vom faktischen Wollen unterschieden werden kann und ob der Wille nicht immer
schon vor den einzelnen Handlungen gut oder bése ist. Die Moglichkeit, in ethischer Apriori-
tat neben den eigenen Willen zu treten und dessen Tathandlungen im voraus so oder so zu
qualifizieren, ist schon rein anthropologisch gesehen zweifelhaft. Flr den christlichen Glau-
ben bleibt ein solches absolutum velle allemal ein »Titel, der sich nicht realisieren laRt«'’, und
muB auf der Linie ethischer Selbstvollendungsutopien gesehen werden: Das moralische Be-
wulitsein sammelt unermudlich einzelne objektivierte Fakten des Gutseins und flgt sie zu
einem immer stimmiger sein sollenden Idealbild zusammen, gleichsam zu einer zweiten,
gegen die eigenen Fehler gerichteten und nunmehr besser zu behauptenden Identitdt. Am Auf-
bau einer solchen Zweitidentitét arbeitet der Mensch des moralischen BewuRtseins ein Leben
lang; er bietet alle Kréafte auf, seine Méngel loszuwerden, um sich selber gerade festzuhalten.
Im Grunde ist das, was hier Siinde genannt werden kann, von einem unpersonlichen Gesetz
her gedacht und auf allgemeine Theoriefahigkeit ausgerichtet; nicht an Gott bzw. an einer
Gottheit vergeht sich der moralische Mensch, sondern an dem Vollkommenheitsbilde seiner
selbst, wie es sich aus der Verlangerung der eigenen Kréfte (theoretisch) errechnet. Stinde
wird dabei zu einer nachrechenbaren Zustandlichkeit, zu einem »Defekt«, der sich eingrenzen,
behandeln und schlieBlich aufheben 1&Bt; die Gottheit aber gilt allenfalls als Prinzip oder Ideal
des Guten, fiir das der Mensch eintritt und das er unter géttlicher Anreicherung der eigenen
Krafte zu verwirklichen strebt™®. Ein solcher Theorieansatz greift, theologisch gesehen, tiber
die Rechtfertigung des Sunders hinaus und sucht den fehlsamen Menschen mit Gottes Barm-
herzigkeit in einem Parallelogramm abstrakt-moralischer Kréfte gleichzuschalten: Die Siinde
wird zur einzelnen (grundsatzlich beherrschbaren) Gesetzesubertretung, das Evangelium ist
eine bloRe Schubkraft innerhalb der (grundsatzlich méglichen) Gesetzeserfiillung. Ubertre-
tung und Erflllung des Gesetzes werden auf diese [171] Weise in der Einheit des moralischen
Bewul3tseins vermittelt, so wie in der antiken Ethik der Ausgleich zwischen den hoheren
Vernunft- und den niederen Triebkraften als Gerechtigkeit gilt™.

Fur den Heilsglauben aber ist eine Ethik, die die Eigenschaften dndern, die Person bewahren
will, Leugnung Jesu Christi. Es gibt keine Identitét des ethischen Subjekts gegenlber der
Slinde, welche durch Christus nur zu bestatigen ware. Die Siinde ist keine frei wéhlbare bzw.
abwahlbare Eigenschaft, sondern eine Gefangenschaft?®. Nur der vorgetauschte absolute Wille
fordert, dal? die Siinde, sozusagen Stick fir Stlick, weggenommen werde; zuriick bleibt dann
der Mensch in seiner vermeintlichen Wahrheit und Giite — zur »Schmach dem Leiden und

16 Aristoteles, Ethica Nicomachea, 11, 9.

" ERDMANN SCHOTT: Rechtfertigung und Zehn Gebote nach Luther (= AzTh 1.44), Stuttgart 1971, S. 18.
8 vgl. dazu GERHARD EBELING: Der Mensch als Siinder. Die Erbsiinde in Luthers Menschenbild, in: DERS.,
Lutherstudien, Bd. 111, Tlbingen 1985, S. 74-107, bes. S. 99.

¥ Martin Luther hat das Pelagianismus genannt und darin die Grundversuchung der Kirche, ja den Quell aller
Abgotterei gesehen. »Unde Pelagianus error vere omnium saeculorum error est, saepius oppressus quidem, sed
nunguam extinctus ... Hic error fons est universae idolatriae« [Daher ist der Irrtum des Pelagianismus in
Wahrheit der Irrtum aller Zeiten, zwar 6fter zurlickgedréngt, aber niemals ausgeldscht ... Dieser Irrtum ist die
Quelle aller Abgotterei]. Operationes in Psalmos (1519-1521). WA 5,485,5f. 15f. (zu Ps 17,13).

% GUSTAF WINGREN: Schopfung und Gesetz (= ThO, Bd. 9), Géttingen 1960, S. 115 ff. (Zwangslage des
Siinders).

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 6 09.02.2017


http://bzw.an/

Verdienst Christi«*:. Umgekehrt kann nur der Heilsglaube zugeben, daR der Mensch wegge-
nommen werde, so wie am Kreuz Jesu Christi alle menschlichen Ausflichte und Beschoni-
gungen weggenommen werden; zuriick bleibt dann die Stinde, sozusagen mit leeren Handen
und bloRgestellt als das Nichts, das sie ist. Erst diese Gewil3heit, dal das eigene Selbst mit
seinen Leistungen (und Fehlleistungen) ausgeschaltet und das Heil allein bei Gott aufgehoben
ist, bringt die Menschlichkeit des Menschen zuriick und damit auch den Gedanken geschopf-
licher Freiheit zur Geltung: Durch sein Kreuz, sagt Martin Luther, macht Christus uns aus
unglucklichen und uberheblichen Géttern zu wahren Menschen, d.h. zu Siindern, denen seine
Gnade gilt?2. Denn Siinde kann nicht erklart, d.h. in die Identitét eines ethischen Subjekts
eingegliedert werden; sie kann nur vergeben werden, d.h. die Vergebung, ihre Ausloschung
durch eine neue Identitat ist ihre allein mdgliche ,Erklarung. So weil’ der Glaube, im Behar-
ren auf seinem Grund, die Einheit des moralischen Bewul3tseins in einer neuen Erfahrung
Gottes verwirklicht, in der Rechtfertigung des Stinders, durch die die Frage nach der Vollend-
barkeit der ethischen Existenz (iberholt ist und Gottes Giite sich gerade am Gottlosen machtig
erweist.

(1.2.2) Unter dem Eindruck aber, daB diese Erfahrungen des Glaubens immer wieder ausblei-
ben, kommt es zu der vielleicht hintergriindigsten Form seiner héretischen Selbstverfehlung.
Der Glaube erscheint mit einemmale ethisch kraftlos, in der [172] Perspektive bloRer Inner-
lichkeit. Der Glaubende wahnt, er werde dadurch, dafl er nur — nur! — glaubt, zu kurz kom-
men oder Uberhaupt getdauscht. Was er im Glauben empfangen kann, scheint nunmehr unzu-
reichend; ein toter Gott, ein blrgerlicher Christus, ein folgenloses Heil. In dem Anspruch, den
,jinnerlichen‘ Christusglauben allererst durch auRere Gestaltung (politisch, gesellschaftlich,
erzieherisch) zu verwirklichen, meldet sich das Haretische in seiner handlungsbetonten,
operativen Grundgestalt.

Operative Haresie verkdrpert — fir jeden Christen wiederum unvergel3lich — jener Petrus,
der dem Menschensohn in den Arm féllt und ihn von seinem Leidensweg abbringen will (Mt
16,21-23). Was Petrus hier durchsetzen mdéchte, ist die Sicherung des Christus und seines
Heils durch zuséatzliche Taten, Mittel und Machte. Jesu schneidend scharfes Urteil, wonach
Petrus darin nichts anderes als der Versucher selbst sei?®, zeigt tiberdeutlich, daB an dieser
Stelle jeder Diskurs tber eine Sicherung und Bereicherung des Glaubens an sein immanentes
Ende gelangt: Es gibt kein Heil, das zuséatzlich als christliches Heil sicherzustellen wére. Es
gibt, christlich gesehen, keine Lebensmdglichkeit Gber den Glauben hinaus. Ein Leben Gber
den Glauben hinaus ist eine Variante des Todes, so wie ein Glaube tUber den Glauben hinaus
nichts als Zweifel ist. Darum wird jeder, der sein Leben auf dem Wege des Petrus erhalten
will, es am Ende verlieren, und jeder, der es um des Evangeliums willen verliert, erhalten (Mt
10,39).

Was Petrus hier will, ist also nicht der empfangende, sondern der erfolgreiche Glaube. Er will
die wirksame Tat des Glaubens in Uberbietung des wirkungslos scheinenden ,fideistischen*
Glaubens. Er will mit alledem einen Menschen, den Gott braucht und auf den Gott eingehen
muf. In der Sprache gegenwartiger Christlichkeit: »Als die Zeit erfullt war, hatte Gott lange
genug etwas fur uns getan ... Seit Christus ist Gott angewiesen auf uns ... Es ist nunmehr an
der Zeit, etwas fiir Gott zu tun.«**

21 S0 Confessio Augustana, art. 1. Vgl. Das Augsburgische Bekenntnis, hg. u. erl. v. JURGEN LORZ, Géttingen
1980, S. 18.

ZyChristus ... nos sibi conformes facit et crucifigit faciens ex infelicibus et superbis diis homines veros, id est,
miseros et pec—catores.« Operationes in Psalmos (1519-1521). AWA 2, 226,5ff. (zu Ps 5,2-4a).

2 \/gl. Mt 16,23: hypage opisa mou, satana (zu Petrus).

30 bei DOROTHEE SOLLE: Stellvertretung. Ein Kapitel Theolo-gie nach dem , Tode Gottes¢, 1965, 6. Aufl.,

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 7 09.02.2017



Das geschieht durch Nachvollzug dessen, was Jesus Christus flir Gott getan hat und tut. Jesus
Christus ist Gottes Stellvertreter, sein »Protagonist«, der seinen Part tibernimmt und so han-
delt, als ob er Gott ware. Er lebt, indem er Gottes Rolle in der Welt spielt, und dieses Rollen-
spiel ist der neue Name fur Inkarnation. Inkar-[173]nation aber ist Stellvertretung unter den
Bedingungen der Ohnmacht: Christus nimmt Gott voll »in Anspruch«, kann ihn jedoch, da
ohnmachtig, nicht voll représentieren, so dal} weitere Vertreter und Schauspieler Gottes folgen
werden. Damit ist Inkarnation eine Art Modellfall fir ahnliche Falle, eine Erprobung, ein
experimentum humanitatis —, kurz: ein Beispiel, das zur Nachahmung vorgemacht worden ist
und nunmehr auch nachgeahmt werden soll. »Auch wir kdnnen Gott fureinander in Anspruch
nehmen.«?® Indem wir das tun, wird Gott immer wieder Mensch. Auf diese Weise wird er aber
auch immer mehr Mensch. »Die Inkarnation geht weiter.« Gott wird angeschaut in jedem Kin-
de, in jedem Menschen; er ist ein Wesen, »dem man jederzeit, an jeder StraRenecke begegnen
kann«®®. VVon hier aus enthiillt sich denn auch der Sinn des Gesellschaftsprozesses. Es ist der
Prozef3, in dem Gott zunehmend Mensch wird, weil er in immer neuen Gestalten, Schauspie-
lern, Lehrern, Mitmenschen erscheint.

So gesehen, gibt es keinen anderen Christusglauben als den, dessen erster innerlicher Abdruck
(die sog. fides mortua) durch den Tatglauben tiberboten und im Laufe des Gesellschaftspro-
zesses vollendet werden muB. Der hierin wirksame Moralismus 188t sich schwerlich tberse-
hen; er hat die Geschichte des Christusglaubens wie ein Schatten begleitet und ganze Zeitalter
kirchlichen Lebens gezeichnet.

Der Glaube kommt erst in der Gestaltung durch die Liebe (als fides caritate formata) zu seiner
eigentlichen, heilsverdienstlichen Wirklichkeit; so lautet die Grundformel mittelalterlicher
Theologie. Entscheidend ist hier die durch Gottes Gnade auf den Weg gebrachte und entele-
chisch voranschreitende Responsionskraft des Glaubigen, deren symbolischer Rand oder
historischer Ursprung weiterhin Jesus Christus heien mag.

Das moderne, aufgeklarte Seitenstlick hierzu ist der allgemein unterstellte Theorie-Praxis-
Verbund im Aufbau der (gesellschaftlichen und kirchlichen) Wirklichkeit?”. Der Christus-
glaube erscheint darin wie die theoretische Rechtfertigung einer besonderen Reichs-Gottes-
Praxis. Wer Jesus Christus ist, wird durch das beantwortet, was er (im Geiste Gottes) gewirkt
hat und was als Gesamtheit seiner Handlungen in die jeweilige kirchliche Praxis befreiend
und stimulierend eingeht. Dabei wird aus dem »UbermafB« des Jesu verliehenen Gottesgeistes
[174] (Joh 3,34) eine allgemeine Daseinsformel, die Einheit von Sein und Sendung, gefolgert,
die Uber die Person Jesu Christi und tber die Christenheit als »VVorhut« des Reiches Gottes
prospektiv jeden Menschen in Pflicht zu nehmen gestattet. Nun mag eine derart vollzogene
»Rezeption der Theorie-Praxis-Relation« besonders sachgemaR und auch theologisch ergiebig
erscheinen®; das andert aber nichts an den dabei zugrunde gelegten abstraktiven Erschlies-
sungsmechanismen, d.h. an dem Konstruktcharakter der im Theorie-Praxis-Gefélle gesichte-
ten Wirklichkeit. Es gibt in ihr kein urspringliches Leben, kein ursprunghaft lebendiges,

Stuttgart 1970, S. 204 f. Die folgende Paraphrase stutzt sich vornehmlich auf dies Werk, vgl. bes. S. 166ff.,
184ff. Im Nachwort zur Neuauflage (1982) wird diese »Abhangigkeit Gottes von uns« als »eine zentrale
Kategorie« bezeichnet (S. 180).

* Ebd., S. 192.

*°Ebd., S. 186.

?"'\vgl. hierzu ausfiihrlich JOHANNES WIRSCHING: Zum dogmatischen Ort der Christologie, in: ders., Glaube
im Widerstreit. Ausgewahlte Aufsatze und Vortrage, Kontexte 4, Frankfurt a.M. u.a. 1988, S. 52 ff.

% HANS-JOACHIM KRAUS: Systematische Theologie im Kontext biblischer Geschichte und Eschatologie,
Neukirchen-Vluyn 1983, S. 110. Vgl. auch S. 109: »In der Rezeption des Theorie-Praxis-Verhéltnisses hat die
Theologie nach den weltverdndernden und lebenerneuernden Konsequenzen und Implikationen des kommenden
Reiches Gottes zu fragen« (Sperrungen aufgehoben). Demgegeniiber spricht KLAUS SCHWARZWALLER von
dem »paganen« Theorie-Praxis-Schema, das einem deistischen Denken aufruhe (The Braaten-Jenson Dogmatics.
Review Essay, in: LuthQlIl, 1989, S. 1-48, hier: S. 40f.).

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 8 09.02.2017



lebenstiftendes Wort, das auch wirklich bréchte, was es sagt. Leben muf3 hier erst erwachen
und kann nur so erwachen, dal3 das abgezogene theoretische Bild der Wirklichkeit auf seine
Praxis und (in der Umkehrung) bereits bestehende, aber blinde Praxis auf ihren Theorie-
Ursprung geoffnet wird. Glaubensaussagen sind also, abgesehen von ihrem logisch wider-
spruchsfreien Zusammenhang, blof3e Gitezeichen, d.h. sie gelten allein durch das, was sie lei-
sten, und durch die Art, wie sie in der Sozialwelt lebendig, praktisch gemacht werden kdnnen.
Darum bringen alle Versuche, die Christologie als lebendiges Zeugnis im Rahmen von Theo-
rie-Praxis-Modellen zu operationalisieren, fur die Christologie selbst keinen Erkenntnisfort-
schritt, wohl aber einen Fortschritt auBertheologischen (sozialkritischen) Denkens auf Kosten
der Christologie. Die auf3ertheologisch begriindeten Interdependenzen von Theorie und Praxis
bleiben auch innerhalb der Theologie auBertheologisch. Entsprechend sind Seinsaussagen
christologisch nicht moglich, hdchstens im Sinne von verdeckten Handlungsanweisungen
oder Tatimpulsen, also als Sendungsaussagen; und darum ist auch eine eigenstandige Kontu-
rierung der Gestalt Jesu nicht mdglich bzw. muf3 als vermeintlich metaphysisch-geistloser
Christus ,an sich* abgelehnt werden. Dergleichen aber ist kaum mehr als die auf einen ethi-
schen Begriff gebrachte theologische Ungeduld. Und dahinter steckt im Grunde die morali-
sche Frage nach der Effektivitat, nach dem Nutzwert der Gestalt Jesu Christi. Sie ist, was sie
leistet; und sie ist wahr, soweit sie etwas leistet. Der Christus aber, der nach seiner (Heils-)
Leistung beurteilt wird, wird letzten Endes nach den Kriterien menschlicher Leistungsféahig-
keit beurteilt, d.h. nach dem, was empirisch, technisch, kyberne-[175]tisch machbar ist. Es
gibt eine gemeinsame Bezugsgrole fiir den Christus als den Vollbringer von Heilsleistungen
und fur den Menschen, der ihre Machbarkeit, d.h. ihre Nachvollziehbarkeit beurteilt. Diese
gemeinsame BezugsgroRe fur Christus und den Christen ist — das Gesetz. Jesus Christus ist
der neue, der Uberlegene Legislator. Und der Mensch empféngt dessen Legislative, um sie in
eigener Exekutive zu bewahren. So verhalten sich Evangelium (Jesus Christus) und Gesetz
(Gehorsam der Christen) wie Theorie und Praxis sonst auch. Das heif3t: Das Gesetz reguliert
die ,Effektivitat® des Evangeliums. Oder, im Blick auf den Heilsglauben: Die absolute Selbst-
moral des Reiches Gottes reguliert die ,Effektivitat des Glaubens in der Zeit.

(2) So entscheidet es sich zuletzt an Jesus Christus selbst, ob ein AuRenseiter der Kirche zum
Héretiker wird oder nicht. Haresien sind, was immer sie ekklesiologisch, als Funktions- und
Gemeinschaftsphanomene sein mégen, in der Tiefe christologisch zu beurteilende Phanome-
ne. Sie sind resignativ sich anpassende oder operativ drangende Versuche, den Glauben an
Jesus Christus abzusichern bzw. zu bereichern und so eine Evidenzvermehrung des Heils zu
bewirken. VVon Jesus Christus und vom Heil des Menschen soll einfacher, augenfalliger, hand-
greiflicher — kurz: unmittelbarer geredet werden kénnen, als es die Kirche, der Erfahrungs-
raum der neuen Schopfung, zulélt und das Wort des apostolischen Ursprungs, das wahrhaft
,Umgreifende* aller Kirchen, herzugeben vermag. Hier wird gleichsam nach etwas Besserem
gesucht als nach dem Christus, der blof3 ein Zeichen des Widerspruchs (Lk 2,34) sein soll und
statt der eschatologischen Herrlichkeit einstweilen nur die unfertige Gestalt seiner Gemeinde
offenlegt. Es kennzeichnet das Héaretische in seiner jeweiligen Erscheinungsform, daf es des
Additamentums bedarf, der Hinzufligung gerade dort, wo bereits die Fulle gegeben ist; so wie
die Sichtbarkeit des Auferweckten dem blofRen Wortglauben (Joh 20,24-29), die Greifbarkeit
des Brotkonigs dem einmaligen Zeichen (Joh 6,1-15), die Unmittelbarkeit des Eschaton dem
wartenden Hoffen hinzugefugt werden soll. Haresie ist, religionspsychologisch gesehen, Ent-
tauschung lber Jesus Christus, tiber die Gestalt seines Leidens, tber seine politische und
6kumenische Umstrittenheit. Der Christus der [176] Héretiker ist darum der unmittelbare, der
zumutungslose Christus einer zumutungslos ,reinen‘ Gemeinde; ein Christus, dessen Antlitz
ohne die Leiden, die ihm noch mangeln (Kol 1,24b), und also ohne den Karfreitag der
Geschichte zu sehen sein soll.

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 9 09.02.2017



Haresie als Uberbietungsphanomen

(1) Christologisch-ekklesiologische Bestimmungsperspektiven. Der Haretiker will keineswegs
aus der Gemeinschaft des Glaubens ausscheiden. Er will im Gegenteil der bessere Christ in
einer besseren Kirche sein, und das nicht neben oder auRerhalb der Kirche, sondern gerade in
ihr. Haretiker sind also keine Apostaten, die sich vom Christusglauben lossagen, und auch
keine Sektierer, die die Kirche Jesu Christi ersetzen wollen; sie gehtren vielmehr zu denen,
die mit Ernst glauben und ihren Glauben gleichsam bis zu seinen Grenzmdglichkeiten steigern
maochten. Aber »beurteilen wir denn den Glauben nach den Personen oder die Personen nach
dem Glauben?« So hat bereits Tertullian (freilich rhetorisch) gefragt’® und dann (ohne Rheto-
rik) geantwortet, dal} der Glaube als solcher immer schon vollkommen sei und durch Vertreter
anderer Moglichkeiten natdirlich nicht ergénzt werden kénne. Der Glaube ist entweder ganz da
oder gar nicht; er bedarf keiner Steigerung und 1aBt sich nicht Gberbieten. »Wenn wir wirklich
glauben, wiinschen wir uns nichts iiber den Glauben hinaus.«*° Gerade hier aber wird der
Glaube der Haretiker zu einer Verfehlung an Jesus Christus selbst. Der Haretiker ist besorgt,
nicht genug zu tun oder etwas zu versdumen, wenn er nur auf Jesus Christus blickt. Nicht daf3
der Haretiker berhaupt auf auBerchristologische Wirklichkeit blickt, macht ihn schon, wie
Tertullian hinsichtlich der Philosophie gemeint hat, zu dem, was er ist, sondern daf er das aus
geheimer Furcht und in Unfreiheit tut. Er kann nicht glauben, ohne der vermeintlichen Armut
seines Glaubens durch Zusatzevidenzen aufzuhelfen.

Durch seine Hinzuftigungen zur Gestalt Jesu Christi wird der Haretiker aber nur scheinbar
reicher. Der Héretiker hat nicht mehr, sondern weniger Christuserkenntnis. Er besitzt nicht
mehr, sondern weniger christliche Moglichkeiten. Er ist insgesamt unfreier als der, der die
Einzigartigkeit der Gestalt [177] Jesu Christi festhalt. Diese dem Haretischen eignende
Unfreiheit wird auf mancherlei Weise deutlich. So ist der Haretiker entgegen dem dufReren
Anschein unfahig zur Alternative. Seiner faktischen Alternativenlosigkeit entspricht die
Auslieferung Jesu Christi an eine parteiliche Binnennorm, womit der gerade »in Christus«
eroffnete Erfahrungsraum der neuen Schopfung (Gal 3,28; 2. Kor 5,17) verfehlt wird; ferner
die Gewaltsamkeit in der Durchsetzung der eigenen Ziele, was sich in Sprachregelungen und
Gruppendruck kundtut; sowie das (relative) Unvermdgen, an Schrift und Situation hinzuzu-
lernen. Darum versteht der Haretiker sein Christusbekenntnis auch nicht als Zeugnis fur die
Wahrheit Jesu Christi in der Gemeinschaft der Vater und Briider (horizontale Okumene),
sondern als das Programm einer Auswahl- oder Vortruppgemeinde in Uberbietung der Viter
und Bruder (vertikale oder futurische Vereinzelung). So gesehen, will der Haretiker auch
nicht etwas bezeugen, sondern vor allem etwas erreichen: Er empféngt die Christuswahrheit,
aber nicht fur andere (als confessor) sondern zuerst und vor allem fiir sich selber (als condi-
tor).

In alledem erweist sich Haresie als revolutionér, nicht als reformatorisch. Der christliche
Revolutionér griindet am Ende immer eine (Kirche sein sollende) Partei, obwohl er doch in
der Kirche bleiben und sie als die reine Gemeinschaft des Glaubens erhalten, wenn nicht
wiederherstellen will. So aber gerét sein Christusbekenntnis zur Griindungsurkunde und
Satzung eben dieser Partei; es verfehlt die »hohe Durchléssigkeit ... der Persongrenzen
gegentiber Christus«*!, wie sie in dem paulinischen ,in Christus* grundgelegt ist (Gal 3,27f),
und verallgemeinert statt dessen ekklesiologische Einzel- oder Teilliberzeugungen. Der
christliche Reformator hingegen hélt den Blick von vorneherein auf die Gesamtkirche
gerichtet; sein Christusbekenntnis stellt die Gegenstdnde und Aufgaben heraus, tber die

2 »Ex personis probamus fidem, an ex fide personas?« De prae-scriptione haereticorum (um 200). CChr. SL 2
(=3,6).

% »Cum credimus nihil desideramus ultra credere« (7,13).

1 KLAUS BERGER: Kirche I1, in: TRE XVIII, 1989, S. 203.

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 10 09.02.2017



nunmehr in der Kirche und als Kirche geredet werden muR. Der christliche Revolutionar
wiederum will die Einmatigkeit und Geschlossenheit seiner (ja Kirche sein sollenden) Gruppe
und mit ihrer Geschlossenheit zugleich ihre Ganzheit und Universalitat; sein Christusbekennt-
nis ist die programmatische Ermdéglichung dieser neuen Ganzheit und darin Proklamation
einer allgemeingdltig sein sollenden Gruppennorm. Diese kann eine kultische Einzelheit sein,
eine herausgehobene Geist- oder [178] Personerfahrung, ein eschatologisch begriindetes
sozialkritisches Ordnungsbild; immer aber handelt es sich dabei, wie Paul Tillich es aus-
driickt, um eine »Besonderung, die mit Unbedingtheit auftritt und sich selbst an die Stelle des
Unbedingten setzt«*2. Der christliche Reformator dagegen will die Einheit und Ganzheit der
Kirche Uberhaupt; sein Christusbekenntnis macht auf mogliche Spaltungen aufmerksam, die
verhindert werden miissen, ohne daf3 dadurch neue entstehen, und so tritt an die Stelle einer
wie immer bestimmten Gruppenanschaulichkeit die generationenubergreifende Gemeinschaft
des Glaubens als die aus allen VVélkern sich sammelnde Kirche Jesu Christi tber die Zeiten
hinweg.

(2) Soteriologische Bestimmungsperspektiven. Wie es sich daran entscheidet, ob ein AulRen-
seiter in der Kirche héretisch wird, dal er den scheinbar unzulénglichen Christusglauben
formal Gberbieten zu missen meint, so féallt diese Entscheidung gleichsam ein zweites Mal
und nun im Blick auf das, was den Glauben inhaltlich zum Glauben macht. Christusglaube ist
Heilsglaube, Rechtfertigungsglaube und darin der Glaube, der empfangt. Glauben heilt, den
Gabecharakter des Heils erkennen und in eins damit die gemeinmenschliche Verlorenheit. Zur
Vernunft des Glaubens gehort also die Erkenntnis, dal? Heil und Stinder zusammengehoren
und dal Rechtfertigung immer Rechtfertigung des Gottlosen bedeutet. Gerade hier aber lehnt
sich der Haretiker ein zweites Mal auf. Er nimmt Anstol3 an der Rechtfertigung des Siinders,
das heil3t, er stof3t sich daran, daR dem Menschen die Entscheidung tber sein Heil und damit
uber die Vollendung seines Menschseins aus der Hand genommen sein soll. Auch der Héreti-
ker sieht die gottliche Gnade am Werk, aber sie ist fur ihn gerade darin wirklich, daf sie aus
einer ,fremden* Gnade zu seiner eigenen werden und sich vollig dem Begnadigten tiberlassen
kann. Erst so werde die Gnade das, was sie ist: das ohne VVorbehalt gewahrte, wirklich ,radika-
le* Geschenk, das es dann ebenso radikal zu leben und durchzusetzen gilt.

Ein Heil aber, das der Haretiker sich selber nicht mehr vermitteln zu lassen braucht, kann er
auch nicht anders als unvermittelt zur Geltung bringen. Im Grunde steht er damit auBBerhalb
der Gemeinschaft des Glaubens, sieht sich jedoch — als der wahre Glaubige — erst recht in
ihr, um ihr nunmehr vorzuhal-[179]ten, wie sie verbessert, berboten und vollendet werden
muB. Sowohl die gesamtkirchlich vermittelte Heilserfahrung aller Glaubigen als auch die
aktuell vermittelte Heilsverkindigung durch Wort und Sakrament werden dem Haretiker auf
diese Weise zu Bedingungen oder doch Mdglichkeiten der Selbstvermittlung und sind darin
paradigmatisch fur den Glaubigen schlechthin, das heift, sie werden zu Legitimationsformen
des Heilszwanges. Das Heil des Menschen ist immer schon vermittelt, es mul? nur noch als
solches gelebt und — ethisch, sozial, politisch — durchgesetzt werden. Die hierin durchbre-
chende Gewaltsamkeit wird ebensowenig empfunden wie die vollendete Umkehrung der
Gnade in eine Forderung; das gehort zum Wesen haretischen Heilsverstandnisses und erinnert
an das Rétsel des sogenannten Stiirmerspruches. »Bis jetzt wird das Reich der Himmel mit
Gewalt erstrebt, und gewaltsam Ringende reif3en es an sich« (Mt 11,12).

Quelle: Johannes Wirsching, Kirche und Pseudokirche. Konturen der Haresie, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1990, 162-179.270-273.

%2 pAUL TILLICH: Die Frage nach dem Unbedingten. Schriften zur Religionsphilosophie (= Gesammelte
Werke, Bd. V), Stuttgart 1964, S. 17.

Wirsching - Haresie als Glaubensphdnomen 11 09.02.2017



