Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift*
Von Friedrich Mildenberger

,,Nun freut euch, lieben Christen g’mein,
und laBt uns fréhlich springen,

dal® wir getrost und all in ein,

mit Lust und Liebe singen,

was Gott an uns gewendet hat

und seine sliRe Wundertat;

gar teur hat ers erworben® —

so beginnt eines der Lutherlieder in unserem Gesangbuch (EG 341). Und dann wird diese
stRe Wundertat Gottes beschrieben: Ich, der Mensch, empfangen in Stinde und Tod, auf ewig
verloren - wenn nicht Gottes Erbarmen durch Jesus Christus mich gerettet hatte. So hat Luther
hier das Evangelium von Gottes Heil gelehrt, dem Heil in Jesus Christus. Ich will jetzt von
Luther als von diesem Lehrer und Prediger des Evangeliums reden.

Es ware auch anderes mdglich, das sage ich gleich vorweg. Luther ist eine reiche und viel-
schichtige Personlichkeit gewesen. Wir kdnnten von ihm reden als von dem Radikalen, der
die Uberlieferte katholische Kirche und Frommigkeit bis an die Wurzeln in Frage stellte. Wir
konnten von ihm reden als von dem Konservativen, der jeder gewaltsamen Veranderung erbit-
tert widerstand, weil er hier bloRes Teufelswerk sah und nur der legitimen Obrigkeit, der frei-
lich sehr weitgehend, Gewaltanwendung zugestand. Wir kdnnten von dem Blirger reden, dem
Familienvater, der die Geborgenheit im vertrauten Kreis der Freunde schatzte. Wir kdnnten
von dem Helden reden, der die Freiheit des Gewissens uber alles stellte. Wir kdnnten von dem
Kinstler reden, der die deutsche Sprache formte und mit seiner Bibellibersetzung so verbreitet
hat, dal3 aus dem séchsischen Kanzleideutsch unsere deutsche Hochsprache werden konnte.
Alle diese Aspekte sind sicher von Interesse. Aber was Luther selbst sein wollte und sein
mulite, das treffen wir wahrscheinlich doch dann am besten, wenn wir von ihm als dem
Doktor und Prediger der HI. Schrift reden.

Dazu gebe ich nun in einem ersten Teil meiner Ausfuihrungen einige allgemeine Hinweise zu
Luther als einem Ausleger und Prediger der Bibel. In einem zweiten Teil will ich am Beispiel
zweier Predigten Grundsétze der Schriftauslegung und Predigt Luthers verdeutlichen. Schliel3-
lich soll noch eine kleine Nutzanwendung flr unsere Gegenwart folgen. Dazu bemerke ich
schon im voraus: Ohne Theologie werden wir mit Luther nicht zurechtkommen, also nicht
ohne ein strenges und genaues Nachdenken. Luther selbst hat zwar immer wieder einge-
scharft, der Prediger musse sich an die Kinder und einfachen Leute halten. ,,Wenn ich allein
dem Doktor Hieronymus oder Philippus sollte predigen, so wollte ich mein Leben lang keine
Predigt tun; sie verstehen es selbst wohl. Aber um die arme Jugend und den unverstandigen
Mann ist es zu tun. Da muf} man sich herunterlassen. Also tut der liebe Herr Christus; er geht
nicht anders daher, als hatte er mein Martinchen, Paulchen oder Magdalenchen vor sich.
Wenn er aber kommt zun Phariséern, so gibt er ihnen eine Schnauze. Den kleinen Kindern
soll man predigen; denen ist das ministerium zugut eingesetzt* (TR 5465). Aber das hat
Luther selbst nicht gehindert, sehr theologisch zu predigen. Und darum kommen wir nun
einmal nur mit theologischem Nachdenken weiter. [72]

Mildenberger - Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift 1 09.01.2017



1.

,,Man kann sonst nichts predigen als von Jesus Christus und vom Glauben. Das ist generalis
scopus (das allgemeine Predigtziel). Macht euch die christliche Freiheit zum Ziel, so kommt
ihr zurecht. Denn er selbst schafft alles miteinander ab, das Gesetz, den Tod, die Stinde und
den Zorn Gottes und das menschliche Selbstvertrauen, Gerechtigkeit und Weisheit. Er nimmt
viel auf einen Hauffen, der Herr, wenn er sagt: ,Der hat das ewige Leben und wird nicht
umkommen, der an den Sohn glaubt.” So kdnnte ich nicht reden, und wenn ich mich zerreif3en
sollte. Das Gesetz bringt uns um, die Stinden bringen uns um, der Teufel, der Zorn Gottes
verschlingt. Gott ist ein verzehrendes Feuer. Dieses Feuer, das Mose gesehen hat, ist rein
ausgeloscht. Da ist noch christliche Freiheit.* So hat Luther am Pfingstmontag 1532 in einer
Predigt vor seiner Hausgemeinde gesagt (nach BoA 7,15). Von Jesus Christus und vom Glau-
ben muflR man predigen: So laRt sich zusammenfassen, was die Predigt Luthers ausmacht.
Doch Jesus Christus und der Glaube, das ist hier viel mehr, als wir uns gewohnlich bei diesen
Worten denken. Da ist dabei, was den Menschen verstoren kann in seinem Leben und was er
dagegen aufzubieten versucht. Luther zahlt auf: Gesetz, Tod, Siinde und das menschliche
Selbstvertrauen, Gerechtigkeit und Weisheit. All das miteinander ist abgetan; da ist nur noch
Jesus und der Glaube.

Vielleicht dauert es eine Zeit, ehe wir bemerken, wie fremd uns das ist, was da von Luther als
der generalis scopus, das allgemeine Ziel jeder christlichen Predigt genannt wird. Das nicht
etwa deshalb, weil in unseren Predigten nicht von Jesus Christus und vom Glauben die Rede
waére. Wer selbst predigt und regelmaRig Predigten hort, der weil3, wie da noch und noch von
Jesus und vom Glauben gesprochen wird. Aber bei uns klingt das anders als bei Luther. Viel-
leicht furchten wir uns auch vor einem verzehrenden Feuer. Aber das ist dann nicht Gott, son-
dern die nukleare Katastrophe, von der wir wissen: Was wir im letzten Krieg erlebt haben, als
unsere Stadte brannten, das war nur ein kleiner Vorgeschmack gegeniiber dem, was kommen
kann. Vielleicht haben wir davor Angst, daR zusammenbricht, worauf wir unser Selbstvertrau-
en gegrindet haben: die berufliche Position, das gesellschaftliche Ansehen, der politische Ein-
fluB. Jesus und der Glaube an Jesus soll da so etwas wie einen Riickhalt geben. In seiner
Gemeinde finden wir die Gemeinschaft, die jeden annimmt, wie er ist. Da finden wir einen
festen Halt, bestimmte Verhaltensregeln, die praktischen Folgerungen aus dem Glauben. Da
treten wir ein in den Lebenskreis der Gemeinde, die uns hilft, mit den Anforderungen dieses
unseres Lebens und mit seinen vielféaltigen Schwierigkeiten fertig zu werden.

Bei Luther hort sich das ganz anders an, viel extremer, und so, dal3 ich kaum weil3, wie das
umzusetzen ware in eine christliche Lebensform, in das Verhalten dessen, der glaubt. Da wird
alles miteinander auf einen Haufen geworfen, was sonst Welt und Leben, was Erfahrung, Lei-
stung, Angst und Selbstvertrauen ausmachen kann. Das soll nichts gelten, gar nichts. Was
allein gelten soll, das ist der Name Jesu Christi. ,,An den Namen glauben, das will er haben, es
ist ihm um den Mann zu tun, der heif3t: fac totum (mach du es alles). Ich hab den Text aus der
malen lieb.« Luther legt da Joh 3,14-21 aus, mit der Kernstelle, die uns allen geldufig ist:
,,Also hat Gott die Welt geliebt, dal er seinen eingebornen Sohn gab, damit alle, die an ihn
glauben, nicht verloren werden, sondern das ewige Leben haben.* Der Name Jesu Christi soll
es machen, er allein. ,,Wenn sie den Namen Jesu Christi horen, sollen alle erschrecken, die
gottlos sind im Himmel und auf Erden. Und es soll hervorspringen und hipfen, wer glaubt ...
Den Namen sieht man nicht, sondern man hort ihn, er geht allein den Glauben an, und dassel-
big Wort solls tun ... Wenn Jesus so spricht, ist die Welt tot geschlagen, und der Satan soll
hundert Meilen weg fliehen ...« Da ist nichts mehr, was irgend bekiimmern und &ngsten kann.
Das Wort, der Name Jesus Christus hat den Glauben so fest ergriffen, dal? der glaubende
Mensch frei, sicher und gerettet ist. ,,Es gibt weiter keine Siinde als den Unglauben, [73] das
andere sind Herrn Simons Suinden (eine Kleinigkeit), wie wenn mein Hanschen in den Winkel

Mildenberger - Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift 2 09.01.2017



scheil3t, des lacht man. Der Glaube macht, dal} der Dreck nicht stinkt. DaR ichs zusammen-
fasse: Allein der Unglaube dem Sohn gegenber ist Stinde* (a.a.0. 17).

Das, was hier gesagt wird, ist unglaublich: Dal3 es allein darauf ankommen soll, sich im Glau-
ben durch Jesus Christus festhalten zu lassen. Dann kann mir niemand irgend etwas anhaben.
Dann braucht mich nichts zu erschrecken. Dann bin ich gerettet in Zeit und Ewigkeit. So
klingt das bei Luther; und vielleicht fragt sich der eine oder andere doch, ob das nicht ein bif3-
chen Ubersteigert sei: Was ist das fur eine merkwirdige Haltung, dieser Glaube, der so tut,
wie wenn ihn die ganze Welt nichts mehr anginge, sobald er nur seinen Jesus Christus hat?
Was ist das flr eine Lebensgestalt? Hat Luther denn selbst das in die Praxis umgesetzt, was er
hier nennt? Der Einwand liegt nahe, das will ich gerne zugeben. Es ist unser Einwand, deshalb
jedem, der fragen kann, geldufig, weil wir den Glauben als eine menschliche Haltung zu ver-
stehen gewohnt sind: Ich entscheide mich zum Glauben, und dann bin ich gldubig — oder ich
entscheide mich nicht dazu. Damit aber sind wir ganz weit weg von dem, was Luther gelehrt
und was er doch wohl auch erfahren hat. Ich habe eben sehr bewuft gesagt: Das Wort, der
Name Jesus Christus hat den Glauben ergriffen. Allein darauf kommt es an, sich im Glauben
durch Jesus Christus festhalten zu lassen. Wir sind es gewohnt, hier umgekehrt zu denken und
zu reden: Der Glaube ergreift Jesus Christus, der Glaube halt Jesus Christus fest. Natrlich
kann man auch so sagen. Nur ist dann nicht ganz klar, was hier klar sein muf3: daB die Aktivi-
tat im Glauben allein von Gott ausgeht. Wenn wir das nicht sehen, werden wir Luther nie
verstehen.

Dazu will ich nun eine der Tischreden Luthers etwas ausfiihren. Was sind Tischreden? Als
Luther ein bekannter Mann geworden war, da hat man seine Worte und Gedanken festgehal-
ten. Nicht nur haben die Studenten seine VVorlesungen nachgeschrieben, nicht nur wurden
auch seine Predigten mitgeschrieben und sind uns deshalb mindestens in Stichworten zu
einem groRen Teil erhalten. Auch manches von dem, was er in Unterhaltungen, vor allem bei
Tisch, gesagt hat, ist aufgeschrieben worden von seinen Famuli, Assistenten wiirden wir heute
sagen. Ich habe schon vorhin eine solche ,, Tischrede* Luthers zitiert, von der Aufgabe des
Predigers, sich gerade den einfachen Leuten verstdndlich zu machen. Was ich nun nenne, ist
eine schulméBige Anweisung Luthers zur Predigt: ,,Die ganze Methode des Predigens oder
des richtigen Redens ist richtig zu unterscheiden, richtig zu definieren, richtig zu folgern oder
zu schlieRen.* Das hort sich ganz einfach an: Man muB unterscheiden kénnen als Prediger,
und darf nicht Kraut und Riiben durcheinanderwerfen. Man muf3 wissen, wovon man redet,
und muB sagen kdnnen, was das ist. Und man muR wissen, was zusammengehért. Und Luther
gibt dazu dann noch einen Hinweis, der das veranschaulichen soll: ,,Wenn du vom Glauben
predigen willst, dann muf3t du unterscheiden zwischen dem Glauben bei den Menschen und
dem Glauben, der von Gott ist; dann muBt du diesen Glauben, der rechtfertigt, definieren;
drittens mul? du folgern, daf? allein der Glaube an Jesus Christus gerecht macht* (TR 2113).

Wenn ich einem Menschen glaube, was er sagt, dann halte ich ihn fiir vertrauenswirdig. Ich
richte mich darauf ein und erwarte, nicht getauscht zu werden. Ist es denn mit dem Glauben,
der von Gott ist, etwas grundsatzlich anderes? Ist da nicht auch das Wort, das Bibelwort, auf
das ich mich einlasse; und ich bin dann der Uberzeugung, daf ich nicht getduscht werde?
Luther sagt: Das ist das erste, dal’ du hier unterscheidest zwischen dem Glauben, wie er unter
Menschen vorkommt, und dem Glauben, der von Gott ist. Dieser Glaube, der von Gott ist, der
kommt gerade nicht aus dir, so, dal3 du ihn dann auf Gottes Wort richten kannst. Dieser
Glaube kommt vielmehr aus dem Wort, und nur so ist er wirklich der Glaube, der rechtfertigt.
Nur so kannst du dich auf den Glauben verlassen. Eine der beriihmtesten Predigten Luthers
fangt so an: ,,Wir sind allesamt zum Tode gefordert, und wird [74] keiner fiir den anderen
sterben; sondern wird ein jeglicher in eigener Person fir sich mit dem Tod kampfen. In die
Ohren kénnen wir wohl schreien. Aber ein jeglicher muf3 fir sich selbst geschickt sein in die

Mildenberger - Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift 3 09.01.2017



Zeit des Todes. Ich werde dann nicht bei dir sein, noch du bei mir* (Invocavit 1522, nach
BoA 7,363). Vielleicht verstehen wir ein bifdchen etwas von dem, was Luther meint, wenn wir
uns das vor Augen riicken: Hier, angesichts des Todes, ist nicht die Mdglichkeit, sich zum
Glauben zu entscheiden oder den Glauben zu verweigern. Da hat einer Jesus Christus bei sich
und vor sich, ist gehalten und getragen. Das ist dann nicht sein Glaube, sein EntschluB, seine
Entscheidung. Wer stirbt, entscheidet sich nicht. Uber ihn ist entschieden; und es ist dariiber
entschieden, dal er hier bestehen kann. Ein Beispiel ist das; es kann auch in anderen Situatio-
nen so die Herausforderung zum Glauben begegnen. Aber kennzeichnend ist, dal? einer da
nicht anders kann: Das ist der Glaube, der von Gott ist, der rechtfertigt, als Glaube an Jesus
Christus. Von Jesus Christus und vom Glauben und sonst von nichts soll einer predigen: Was
sich zunéchst fast selbstverstandlich anhort, erweist sich als immer schwieriger fiir das Verste-
hen und immer fremdartiger. Etwas anderes sollte ein Prediger nicht zu sagen haben? Es
kommt doch darauf an, den Leuten die richtigen Grundsatze beizubringen. Mein Kind soll
auch ein anstandiger Mensch werden, deshalb schicke ich es in den Religionsunterricht;
deshalb melde ich es zur Konfirmation an: So habe ich selbst das oft gehdrt, und vielleicht ist
das zu Luthers Zeiten nicht so ganz anders gewesen. ,,Den Leuten pal3t nichts besser und
nichts gefallt ihnen mehr, als die Predigt des Gesetzes und der Beispiele guter Taten. Die Pre-
digt der Gnade und der Rechtfertigung laf3t sie kalt (TR 1334). So klagt er und redet von
einer Erfahrung, die schon mancher Prediger machte: ,,Wenn man den Artikel von der Recht-
fertigung predigt, so schl&ft das VVolk und hustet; wenn du aber mit einer Geschichte oder
einem Beispiel anfangst, dann spitzen sie die Ohren und héren mauschenstill zu“ (TR 2408 b).

Was tun? Soll einer darum das Predigen bleiben lassen? Oder nicht doch den Leuten zu Gefal-
len reden? Wenn die nun einmal Geschichten horen wollen und Moral, dann eben Geschich-
ten erzdhlen und Moral predigen? Die Folgerung liegt nahe; aber sie kann und darf nicht gezo-
gen werden, solange es eben darum geht, Christus und den Glauben zu predigen, wie die HI.
Schrift Christus und den Glauben predigt. ,,Vergeblich ist meine Predigt®, so klagt Luther, der
doch so viel bewegt hat mit seinem Wort, ,,und gleicht einem, der im Wald singt; er singt den
Baumen vor, und blof das Echo kommt zuriick. So predigen wir zur Ehre Gottes, auch wenn
keine Frucht sichtbar wird. Und wenn auch viele schméhen, so ist es doch gut, wegen der
Wenigen Christus zu predigen (TR 2320a). Wenn der Glaube an Jesus Christus gepredigt
wird, kann einer nicht fragen: Was kommt dabei heraus? Denn was herauskommt, 143t sich
nicht fassen. Es bleibt im Herzen verborgen und ist doch das, was frei macht und leben laRt.

2.

Das ist Luthers Grundsatz: ,,Man kann sonst nichts predigen als von Jesus Christus und vom
Glauben. Ich habe etwas ausgefiihrt, was das bedeutet. Wie aber ist Luther selbst diesem
Grundsatz gerecht geworden? Das will ich nun am Beispiel von zwei Lutherpredigten etwas
verdeutlichen. Ich mul da natrlich auswahlen. Es sind uns mehr oder weniger ausfihrlich, in
Nachschriften wie in Drucken, mehr als zweitausend Lutherpredigten tberliefert. Ich greife
zwei Predigten zum 2. Sonntag nach Ostern, dem Sonntag Misericordias Domini, heraus, den
wir selbst diese Woche gefeiert haben. Auch diese beiden Predigten kann ich hier nicht ganz
besprechen. Ich will aber an ihnen charakteristische Denkfiguren zeigen, die Luther gebraucht
hat, um seiner Aufgabe als Prediger und Ausleger der Heiligen Schrift gerecht zu werden.
[75]

Da ist einmal die Predigt Uber das Sonntagsevangelium Joh 10,11-16, das so beginnt: ,,Ich bin
der gute Hirte. Der gute Hirte &Rt sein Leben fir die Schafe. Der Mietling aber, der nicht Hir-
te ist, des die Schafe nicht eigen sind, sieht den Wolf kommen und verlaRit die Schafe und

Mildenberger - Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift 4 09.01.2017



flieht; und der Wolf erhascht und zerstreut die Schafe.“ Jesus habe dies Gleichnis den Juden
gepredigt, und es habe ihnen seltsam in den Ohren geklungen, weil er sich als den einzigen
Hirten bezeichnet habe und sein Leben lassen wollte. Auch heute verstehe man dies Gleichnis
Jesu nicht richtig. Dann kommt Luther zu seiner Auslegung und Anwendung: ,,Er nennt hier
dreierlei Prediger, nicht der Person nach unterschieden, sondern unterschieden nach dem Amt.
Der erste Prediger ist er selbst; das ist die wahre Lehre. Der zweite ist der Mietling; auch diese
Lehre kann gut sein, wenn sie richtig gepredigt wird. Die dritte ist der Satan, namlich der
Wolf, der den Schafen ans Leben will. Die drei gehen durch die Welt, von ihrem Anfang bis
zu ihrem Ende. Die erste soll man halten, die zweite bessern, die dritte nicht leiden* (nach
WA 46,355f). Dal} mit Abgotterei und Gotzendienst die Menschen dem Wolf, dem Satan in
die Hande gespielt werden, dartiber braucht nicht lange geredet werden. Wie aber steht es mit
der ersten und der zweiten Gestalt der Lehre, der Stimme des guten Hirten und des Mietlings?

Um das zu verdeutlichen und fiir seine HOrer anzuwenden, greift Luther auf einen fir ihn
besonders wichtigen Auslegungsgrundsatz zurtick: Man mul® Gesetz und Evangelium richtig
unterscheiden kdnnen. Die Lehre des guten Hirten ist das Evangelium. Die Lehre des Miet-
lings aber ist das Gesetz. ,,Summa Evangelii: Christus ist gestorben fur die Suinden und ist
auferstanden ... Das ist die Lehre, die ich treibe*, sagt Luther. ,,Wer diese Lehre nicht behalt,
der kann sich der Mietlinge und der Wolfe nicht erwehren.* Das wird hier nun sehr drastisch
ausgefihrt. ,,ich nehme als Beispiel unsere Zeit. Wenn es einen kostlichen Prediger gibt unter
den Pépstlichen, dann sagt er so: Man soll Gott lieben von ganzem Herzen und den Nédchsten
auch — und das kannst du doch tun. Du kannst es mit dem Verstand begreifen und hast doch
einen freien Willen, der sagt: Ich will es tun. Wir tun, so viel wir kdnnen, denken dabei, Chri-
stus ist jetzt weit weg, wir wollen ihm gefallen, feiern die Sakramente, halten Gottesdienst,
fiihren ein gottgefélliges Leben. Das heil3t, dem Mietling folgen. Diese Lehre besteht nicht
gegen den Satan. Wenn du auf dem Sterbebett liegst, verklagt dich dein Gewissen: Du hast
nicht getan, was du tun solltest. Da kommt der Wolf, Satan, reif3t dich hinweg* (a.a.O. 356).

Was ist denn falsch an dieser Art von Predigt? Es 1aBt sich hier doch zu Recht einwenden:
Das ist biblische Lehre, ja die Lehre Jesu selber. Als er nach dem vornehmsten Gebot im
Gesetz gefragt worden ist, gab er doch eben dies zur Antwort: ,,Du sollst den Herrn, deinen
Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele und von ganzem Gemdite. Dies ist das
hdchste und grofite Gebot. Das andere aber ist dem gleich: Du sollst deinen Néchsten lieben
wie dich selbst* (Mt 22,37-39). Das hat Luther nattrlich genau gewuft und er denkt nicht
daran, die Gultigkeit dieses Gebotes oder der zehn Gebote zu bestreiten. Im Gegenteil, er hat
sie selbst immer wieder gelernt und gelehrt und ausgelegt. Aber das ist falsch an einer solchen
Predigt, daB sie den Menschen auf das verweist, was er angeblich tun kann. Er kann einsehen,
dall Néchstenliebe gut ist, und er kann sich vornehmen, dieses Gebot dann auch zu erfillen.
Oder kann er das etwa nicht? Und soll er das etwa nicht? Ist das etwa nicht gut?

Nein! Das ist nicht gut gepredigt, sagt Luther. Deshalb ist das nicht gut gepredigt, weil es den
Menschen an den falschen Ort stellt, dahin, wo ihn schlieBlich doch der Wolf, der Satan, die
Angst und Verzweiflung holen wird. Ihn dann holen wird, wenn er erfahrt, wie wenig er sei-
ner selbst méchtig ist. Wenn einer belehrt wird: Einsehen kannst du, was gut ist, und vorneh-
men kannst du dir, dies Gute zu tun, dann macht man ihm etwas vor. Er kanns nicht und wird
das merken, wenn der Wolf kommt; wenn er da steht oder da liegt, und nichts lauft mehr,
nichts kann er mehr tun, sei es auf dem Totenbett, sei es in der Angst vor dem, was nun
kommen [75] muB, sei es in der Verzweiflung tber das, was geschehen ist und nicht mehr
ungeschehen gemacht werden kann. Da ist der Mietling verschwunden, da ist die feine Lehre
des Gesetzes gar nichts nutze. Da hilft nur die rechte Lehre des Evangeliums, der gute Hirte.
,Alle Lehre, die du gelehrt hast, Mietling, tuts nicht. Da holt mich der Wolf. Nur das hilft, daf}
Christus, der Sohn Gottes, fur uns gestorben ist. Hatte er nicht die rechte Weide gegeben,

Mildenberger - Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift 5 09.01.2017



indem er sein Leben gelassen, so ware alles Predigen zum ewigen Leben umsonst. Weil es so
steht, sag zum Mietling: Gut sagst du, dal} man die zehn Gebote halten soll. Wer aber bringt
das fertig? Wohl, da sind die zehn Gebote, aber ich habe sie nicht gehalten und kann sie nicht
halten, die menschliche Natur ist viel zu tief in Stinde gefallen. Deshalb mul? man sagen: Ich
habe das Gesetz nicht gehalten, sei mir gnédig, ich glaube an Jesus! Da muf3 dich Mietling
und Wolf zufrieden lassen* (a.a.O. 357).

Luther weil wohl: Auch das Gesetz, die Gebote Gottes gehdren zu seinem Wort. Aber er
kennt sich selbst, kennt den Menschen und kennt den Wolf, den Satan, gut genug, um sich
hier nichts vorzumachen: ,,Diese Weisheit 1alt sich nicht auslernen. So oft ich sie wiederhole,
sehe ich immer, dal ich mit dem Gesetz nicht zurechtkomme, und versuchs mit der Lehre von
Christus. Die muf3 in dir wirken, dal} du Gott liebst und Lust hast an ihm und an den Men-
schen, willst nicht, daR man stiehlt, u.s.w. Versuchs doch und sieh, ob du so weit gekommen
bist, dal3 dir der Tod so lieb ist wie das Leben, ja mehr, daR du schon gestorben bist wie Pau-
lus. Wenn du wirklich gottgefallig bist, dann wiinschst du dir die Todesstunde herbei. Dassel-
be ist es mit der Armut u.s.w. Wenn du deshalb sagst: Warum konnt ihr denn nichts anderes
predigen als den Glauben? Schamst du dich nicht bis ins Innerste? Du fiihlst doch genau, daf}
du nicht Gott liebst, sondern dich selbst, weil du das Leben mehr liebst als den Tod. Heil3t
denn das glauben?* (a.a.O. 361f). So versteht Luther das Gesetz und weil, dal} dieses Gesetz
zum Glauben an Jesus Christus treibt, wie der Habicht das Kuchlein zur Glucke treibt und der
Wolf das Schaf zum Hirten, bei dem es Schutz finden kann.

Luthers methodischer Dreischritt ist hier durchgefuhrt: Unterscheiden, definieren, folgern.
Unterschieden werden Hirt und Mietling, die Lehre des Gesetzes und die Lehre des Evangeli-
ums. Definiert wird, was Gesetz und Evangelium ist, wie das Gesetz und wie das Evangelium
dort wirksam ist, wo es drauf ankommt: wenn der Wolf da ist, der Satan, die Anfechtung, die
Todesstunde. Und die Folgerung ist dann nicht mehr schwer: nur das Evangelium, nur der
Glaube an Jesus Christus rettet, nicht das Gesetz, nicht das eigene Tun.

Nun scheint es so, wie wenn diese Predigt Jesu Christi und des Glaubens, wie sie gerade in
dieser Unterscheidung von Gesetz und Evangelium geschieht, den Menschen ganz und gar in
die Passivitat treibe. Da, wo Uber ihn entschieden wird, da, wo’s drauf ankommt, kann er
selbst gar nichts tun, ist er angewiesen auf den Glauben, der von Gott ist. Ist das richtig? Es
geht doch im Glauben, wie ihn die Bibel bezeugt, gerade auch um die Nachfolge Jesu Christi.
Und diese Nachfolge ist doch Aktivitat, ist doch menschliches Tun. Ich fuhre zu dieser Frage
nun eine zweite Predigt Luthers an, diesmal zu der Epistel des Sonntags Misericordias
Domini, 1. Petr. 2,21-25, wo es heif3t: ,,Christus hat gelitten flr euch und Euch ein Vorbild
hinterlassen, daf? ihr sollt nachfolgen seinen Fultapfen; er, der keine Stinde getan hat und in
dessen Mund sich kein Betrug fand, der nicht widerschmaéhte, als er geschmaht wurde, nicht
drohte, als er litt, er stellte es aber dem anheim, der gerecht richtet; der unsere Stinden selbst
hinaufgetragen hat an seinem Leibe auf das Holz, damit wir, der Suinde abgestorben, der
Gerechtigkeit leben. Durch seine Wunden seid ihr heil geworden. Denn ihr wart wie die
irrenden Schafe; aber ihr seid nun bekehrt zu dem Hirten und Bischof eurer Seelen.*

Auch hier will ich nicht die ganze Predigt Luthers durchgehen, sondern verweise nur darauf,
wie er diesen Text durch sein Unterscheiden erschlief3t: Die Berufung zum Leiden verbindet
den Christen mit Christus. Aber das Christenleiden ist doch [76] weit anderes als das Leiden
Christi. Der Apostel ,,stellt uns hier das Hauptbild vor Augen, und das in einer doppelten
Weise. Einmal so, dal8 unser Leiden alles miteinander nur einfach ist, wenn es mit seinem
Leiden verglichen wird. Er hat auch gelitten. Aber seine Passion ist ein groRes, treffliches
Leiden weit Uber das unsere hinaus. Einmal, weil es ein Leiden ist, das fur uns geschah. Wei-
ter, weil er damit ein VVorbild gegeben hat. Drittens, weil es ein unverdientes Leiden war, weil

Mildenberger - Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift

6 09.01.2017



er unschuldig gelitten hat. Diese drei wollen wir ihm lassen. Wenn wir selbst auch leiden und
geplagt werden, wollen wir uns nicht riihmen, sondern die Augen niederschlagen und uns
schamen und sagen, dal} unser Leiden nichts ist, verglichen mit dem seinen. Wenn es auch
noch so grof ist, so tritt es doch nur in seine Fulltapfen. Sein Vorbild werden wir nie errei-
chen, es ist uns viel zu hoch gesteckt, mit seiner so groRen Geduld, mit seiner so groRRen
Liebe, mit seiner so grol3en Bitterkeit, die nur er selbst ermessen kann. Sein bitteres Leiden
kann kein Herz erkennen, auch der Teufel kennt es nicht, nur sein Herz allein. Deshalb ist er
uns Vorbild, eine Meile Wegs vor uns her. Er geht uns weit voraus. Wir gehen nicht neben
ihm her, oder gar vor ihm, sondern ihm nach* (WA 45,74).

Diese Vorbildlichkeit Christi fihrt Luther hier breit aus. Dabei muf3 er dann noch einmal eine
Unterscheidung einfuhren, um den Textabschnitt richtig auszulegen. Es heif3t da ja: ,,Welcher
nicht widerschalt, da er gescholten ward, nicht drohte, da er litt.* Aber hat denn Jesus nicht
selbst kraftig gescholten, die Pharisder als Heuchler beschimpft, als getiinchte Graber, als
Schlangen und Otterngeziicht? Diesem Beispiel, so meint Luther, wiirden wir leicht und gerne
folgen. Aber in Wahrheit gehe es da nicht um sein personliches Verhalten, sondern um sein
Amt. Im Amt musse man tun, was notwendig ist: Der Prediger hat zu schelten und zu tadeln,
die Eltern haben ihre Kinder mit Strenge zu ziehen. ,,Das ist kein frommer Vater oder Mutter,
die zusehen und lachen, wenn ihre Kinder Blberei treiben, rauben, stehlen, liigen. Da sollen
die Eltern ihr Amt tun und stdupen mit Ruten.* So sei es auch bei Christus gewesen. ,,Auch er
tat es im Amt, schalt getrost, nicht deshalb, weil sie ihm selbst weh taten und er Unrecht erlei-
den muRte, sondern weil sie Gott l&sterten und sein Wort verachteten und die Leute verfiihrten
durch ihre falsche Lehre und ein boses Leben fuhrten.« In der Passion aber sei es anders ge-
wesen. ,,.Da hat Christus nicht gescholten, sondern gebetet, nicht geflucht, sondern geweint
und geliebt, hat getragen, mehr als eine Mutter ihre Kindlein tragt. Das ist euer Vorbild, dem
strebt nach* (a.a.O. 75f). Mit dieser Unterscheidung von amtlichem und personlichem Verhal-
ten kann Luther also diesen Einwand zurlickweisen und ermahnt zugleich seine Horer, sie
sollten ja beides selbst nicht durcheinandermengen. Das sei die listige Vernunft, die zu
solcher Vermischung von amtlichem und persénlichem Tun, amtlicher Strafe und personli-
cher Vergeltung verleiten wolle. Aber Christus zeige vorbildlich gerade diese Unterscheidung.

Doch dann kommt er noch einmal zuriick auf die erste und Hauptunterscheidung: Christus hat
nicht nur als unser Vorbild gelitten. Sondern zugleich hat er fir uns gelitten. Sein Leiden ist
uber die Mal3en herrlich. ,,Weil es fur uns geschehen ist, darum ist sein Leiden eitel Gold;
dagegen ist das Leiden aller Heiligen eitel Dreck, denn kein Heiliger hat fiir irgendjemand
anderen gelitten. Deshalb mu man hier unterscheiden, wie das Petrus macht. Er hat nicht nur
ein Vorbild gegeben, sondern einen Schatz und Erlésung draus gemacht, denn er hat sich alle
unsere Stinden um den Hals gebunden und hangte sie ans Kreuz und erwdirgte sie mit sich
selbst* (a.a.0. 76f). Nicht nur das unerreichbare Vorbild fiir uns ist also dieses Leiden Christi,
sondern zugleich die allerkostbarste Gabe furr uns. So wird hier wieder die methodische
Anweisung durchgefuhrt, recht zu unterscheiden: Christi Leiden als VVorbild und als Gabe;
recht zu definieren, zu bestimmen: das Verhalten im Amt und das Verhalten als Person;
schlie3lich zu folgern: Nur Christi unschuldiges Leiden ist unsere Hilfe gegen die Stinde; nur
darauf und nicht auf eigenes Tun oder Leiden in der Nachfolge kdnnen wir vertrauen. [77]

3.

Luther hat als Grundsatz fiir seine Predigt genannt: ,,Man kann sonst nichts anderes predigen
als von Christus und vom Glauben®. Ich habe diesen Grundsatz ein wenig erldutert und dann
am Beispiel von zwei Predigten zum Sonntag Misericordias Domini ausgeftihrt. Nun habe ich

Mildenberger - Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift 7 09.01.2017



aber auch noch eine kleine Nutzanwendung auf unsere Gegenwart versprochen und will die
nicht schuldig bleiben. Ich meine nicht, dal wir Luthers Grundsatz einfach ibernehmen und
so die Bibel auslegen und predigen kénnen, wie er das vorgemacht hat. Das kann hochstens
ein Stlick weit angehen. Doch ist uns vieles an Luther auch so fremd, dal? es sich gegen eine
unmittelbare Aneignung sperrt. Er gehort nun einmal zu einer anderen Zeit als wir, und das
sollten wir respektieren. Wir werden aber gerade dann von Luther lernen kdnnen, was es
heif3t, dal? wir uns als Kirche ,,evangelisch nennen, meinetwegen auch ,,evangelisch-luthe-
risch*, obwohl das Luther selbst nicht gefallen wirde. Wir haben als gemeinsames Thema fur
diesen und flr den Vortrag Uber L&he in der ndchsten Woche angegeben: ,,Das Evangelium
schafft Gemeinde.* Das Evangelium, das ist diese Predigt von Jesus Christus und vom
Glauben.

In seinen Schmalkaldischen Artikeln, einer der Bekenntnisschriften unserer Kirche, schreibt
Luther: ,,Wir gestehen ihnen®, ndmlich der Papstkirche, ,,nicht zu, daf? sie die Kirche seien,
und sind’s auch nicht und wollen’s auch nicht hdren, was sie unter dem Namen der Kirchen
gebieten oder verbieten; denn es weil} gottlob ein Kind von 7 Jahren, was die Kirche sei,
namlich die heiligen Glaubigen und ,die Schaflein, die ihres Hirten Stimme héren‘“ (BSLK
459). Darauf allein kommt es an, wo evangelische Kirche ist: daf das Evangelium gehort
wird, wirklich das Evangelium, und daR es Glauben findet. Wir wissen das genau, dal das
Evangelium Gemeinde schafft, nicht die Gemeindearbeit der Pfarrer oder die Aktivitat der
Gemeindekreise. Aber wirkt sich das auch aus auf unser Verstehen von Gemeinde und auf
unser Handeln? Gibt das die nétige Gelassenheit, in der wir wissen: dort fangt der Glaube erst
recht an, wo unser Tun am Ende ist? Oder meinen wir, wir mii3ten mit unserem Tun und
Drangen dann doch Kirche oder Gemeinde selbst machen? Sicher nicht so, wie das in der
Kirche des spaten Mittelalters geschah, gegen die sich dann die Reformation wandte. Aber
doch in gewissen Entsprechungen, mindestens darin, dal? wir Kirchlichkeit oder Christlichkeit
in Entschiedenheit und in einem bestimmten religiosen Tun und Verhalten suchen.

Dazu noch einmal Martin Luther (aus der 1522 geschriebenen Epistel oder Unterricht von den
Heiligen an die Kirche zu Erfurt): ,,Ich sorge auch, daR unsere Schuld viel zu allem Ubel bei-
trage, weil wir viel predigen, wie wir ohne Gottes Gnade nichts tun kénnen. Doch wir fangen
allerlei selbst an und wollen es schaffen, ehe wir Gott mit demutigem Gebet ersuchen, daf ers
anfange und schaffe durch seinen Geist ... Darum, meine Liebsten, wie wir lehren, so lalt uns
auch tun, daR wir alles Gott anheimstellen und ohn UnterlaR bitten, daf er uns regiere, uns
rate und helfe, beide in grofRen und kleinen Sachen, und nicht gestatte, daf3 wir aus unserem
Gutdinken und Vernunft etwas anfangen‘ (nach BoA 7,10f). Das wird nicht leicht sein. Wir
suchen ja alle den Erfolg; und ich verstehe, dall wir gerne eine erfolgreiche Kirche sein woll-
ten, wir Pfarrer natirlich, die ihre ganze Kraft in dieses Unternehmen Kirche stecken, und die
engagierten Christen dazu. Doch darauf kommt es nicht an. Wir sind eine evangelische Kir-
che, dank Luther, dem Prediger und Ausleger der Heiligen Schrift; und das sollen wir bleiben.

* Die Anfuihrungen von Lutherworten, vor allem aus den Tischreden, wurden wo nétig
Ubersetzt und sprachlich gegléattet. Die Anfiihrungen aus den Predigten wurden nach Rorers
Nachschrift, die WA bzw. BoA nachdruckt, von mir gestaltet. F.M.

Gemeindevortrag am 20. April 1983 in Furth aus Anlass des Lutherjahres.

Quelle: Friedrich Mildenberger, Zeitgemalies zur Unzeit. Texte zum Frieden, zum Verstehen
des Evangeliums und zur Erfahrung Gottes, Essen: Verlag Die Blaue Eule 1987, 70-77.

Mildenberger - Martin Luther, Doktor und Prediger der Heiligen Schrift 8 09.01.2017



