Die Theologie Martin Luthers

von Wilfried Joest

Tieshhs

143¢

2
3

102

f aofigomnf

Joest - Die Theologie Martin Luthers



Biographische Einleitung

| Das Verstandnis des Heilsweges in der spatmittelalterlichen Theologie

I1 Das neue Verstandnis des Evangeliums

Die sich schenkende Gottesgerechtigkeit

Das Wort und Christus

Glaube und Werke

Gerecht und Siinder zugleich

Gesetz und Evangelium

111 Das Gottesverstandnis

Der Weq der Gotteserkenntnis

Gott in Christus

Gottes Liebe und Zorn

Gott der Schopfer, der Allméachtige

Der offenbare und der verborgene Gott

1V Das Verstandnis des Menschen

Die »Definition des Menschen nach Luther

Vernunft und Sinne, Geist und Fleisch

Der Mensch als Person

Der Mensch als Siinder

Luther im Verhaltnis zu modernem Verstandnis des Menschen

V Das Verstandnis der Sakramente

Das Sakrament im allgemeinen

Luthers Abendmabhlslehre vor der Auseinandersetzung mit Zwingli

Der Abendmahlsstreit mit Zwingli und seine Motive

Luthers Taufverstandnis in den Grundziigen

Die Auseinandersetzung mit den »Taufern«

Joest - Die Theologie Martin Luthers 2


../../../../../Desktop/Definition#_Hlk269216200
../../../../../Desktop/Definition#_Hlk269216200

VI Das Verstandnis der Kirche

Die Autoritat der Heiligen Schrift in der Kirche

Die Kirche als Gemeinschaft

Das kirchliche Amt

VIl Kirche und »Obrigkeit« — die Lehre von den beiden Reichen

Der zeitgeschichtliche Hintergrund

Die Unterscheidung und Zuordnung der beiden Reiche

Das Handeln der Christen in beiden Reichen

Joest - Die Theologie Martin Luthers 3


../../../../../Desktop/Obrigkeit#_Hlk269216736
../../../../../Desktop/Obrigkeit#_Hlk269216736

Biographische Einleitung

Martin Luther wurde am 10. November 1483 in Eisleben als Sohn von Hans Luther, der dort
als Bergmann und bald darauf in Mansfeld als kleiner Bergbauunternehmer tétig war, und
seiner Ehefrau Margarete, geb. Lindemann, geboren. Er besuchte die Stadtschule in Mansfeld,
danach die Magdeburger Domschule und studierte ab 1501 an der Universitat Erfurt, entspre-
chend der Studienordnung seiner Zeit an der Artistenfakultat, die rhetorische, philosophische
und sonstige Kenntnisse der Allgemeinbildung vermittelte. Nach seiner Promotion zum Magi-
ster artium begann Luther 1505 auf Wunsch des Vaters, Jura zu studieren. Doch im selben
Jahr noch gelobte er wahrend eines Gewitters, Monch zu werden und trat in den Erfurter Kon-
vent der Augustiner-Eremiten ein. Dort wurde Luther 1507 zum Priester geweiht und absol-
vierte das Ordensstudium der Theologie, das von der occamistischen Richtung bestimmt war.
In den schweren Anfechtungen Uber Fragen des Heils, die Luther damals bedrangten, wurde
ihm Johannes Staupitz, der Generalvikar seines Ordens, zum Seelsorger, ohne ihm jedoch zu
volliger Klarheit verhelfen zu kénnen. Staupitz veranlalite auch Luthers Versetzung in das
Wittenberger Kloster und beauftragte ihn mit der Abhaltung von philosophischen und theolo-
gischen Vorlesungen an der dortigen neugegriundeten Universitat. Nach einer Reise nach Rom
in Ordensangelegenheiten kehrte Luther 1511 endgltig nach Wittenberg zurtck. Er erwarb
hier den Grad eines Doktors der Theologie und wurde mit der Professur fur Bibelauslegung
betraut. Das blieb Luthers amtliche Lebensstellung bis zu seinem Tod.

Im intensiven Bemuhen um das Verstandnis und die Auslegung der biblischen Schriften,
insbesondere des Roémerbriefes, reifte in Luther in den folgenden Jahren die Erkenntnis von
der Rechtfertigung des Stinders allein aus Gottes Gnade. Das befreite ihn aus schweren
Anfechtungen und fuhrte ihn zu einem gegenuber der damaligen Theologie grundlegend
neuen Verstandnis der biblischen Botschaft. Luther vertrat diese Einsicht zundchst in der
eigenen Fakultat. Er erzielte damit einen grof3en Erfolg bei Studenten und Kollegen, gewann
jedoch dartiber hinaus zunachst noch keine breitere Wirkung in der Offentlichkeit und brach
auch nicht bewuf3t mit dem romischen Kirchensystem. Zu beidem kam es erst, als Luther aus
der Konsequenz seiner theologischen Erkenntnis [130] heraus gegen das AblalRwesen auftrat
(Thesenanschlag 1517). Er geriet dartiber und aufgrund der in seinen Schriften vertretenen
Theologie in einen offenen Konflikt mit den kirchlichen Behéorden. Gleichzeitig fand sein
Auftreten jedoch breiten Widerhall im deutschen Volk, und sein Landesherr, Kurfurst
Friedrich der Weise, gewahrte Luther in vorsichtiger Weise Schutz.

Im Verlauf seines Ketzerprozesses wurde Luther von dem pépstlichen Legaten Cajetan in
Augsburg verhort (1518), verweigerte jedoch den verlangten Widerruf und kam in der
Folgezeit immer mehr zu der Uberzeugung, daB der Gehorsam gegeniiber dem Evangelium —
wie er es in der Heiligen Schrift bezeugt fand — mit dem Gehorsam gegeniiber der papstlichen
Kirchengewalt nicht langer zu vereinen sei. Zur offenen Bestreitung der Rechtmaligkeit von
Papst oder Konzil als letzter Autoritat anstelle der Bibel kam es 1519 bei der Leipziger
Disputation mit Eck. Dal} Luther dann (1520) die gegen ihn erlassene papstliche Bannbulle
offentlich verbrannte, war das Zeichen seines endgdiltigen Bruchs mit dem rémischen
Kirchensystem.

1521 kam es zur Verhandlung tiber Luthers Sache auf dem Reichstag zu Worms. Kaiser Karl
V. verhéngte Giber den Moénch die Reichsacht; doch verbarg Friedrich der Weise, der Luther
nach wie vor schiitzte, ihn auf der Wartburg. Dort begann Luther seine deutsche Ubersetzung
der Bibel. Aber schon im Fruhjahr 1522 war er wieder in Wittenberg. Alle Bemihungen des
Kaisers und auch der Bischofe, die reformatorische Bewegung zu unterdriicken, blieben
erfolglos. Diese hatte inzwischen ganz Deutschland ergriffen, nicht zuletzt durch die Wirkung
der deutschen Schriften Luthers, die rascheste Verbreitung fanden. Die folgenden Jahre —in

Joest - Die Theologie Martin Luthers 4



sie fiel auch Luthers Austritt aus dem Monchsstand und seine Heirat mit Katharina von Bora
— waren erfillt von dem Ringen um die Freihaltung der evangelischen Bewegung von der
Verquickung mit politischen Erhebungen (u. a. Bauernaufstand 1525). Zugleich ging es um
die Organisation des neu entstehenden evangelischen Kirchenwesens. Hinzu kam die Ausein-
andersetzung mit den Flhrern der reformatorischen Bewegung in der Schweiz, vor allem mit
Zwingli, Gber das Verstandnis des Abendmahls. Das Marburger Religionsgesprach (1529),
auf dem Landgraf Philipp von Hessen eine Einigung zwischen den Wittenberger und Schwei-
zer Theologen herbeizufuhren hoffte, flihrte zwar zu einer weitgehenden Verstandigung,
konnte jedoch den Gegensatz in der Abendmahlsfrage nicht beseitigen.

Auf dem Reichstag zu Augsburg im folgenden Jahr (1530) legten die Firsten und Stadte, die
sich in der Zwischenzeit der reformatorischen Bewegung angeschlossen hatten, in der Confes-
sio Augustana das fir die weitere Entwicklung grundlegende Bekenntnis des evangelischen
Glaubens vor. Luther konnte als Gedchteter nicht selbst auf dem Reichstag erscheinen; nur
durch Briefe, von der Coburg aus, vermochte er auf die Verhandlungen Einfluf? zu nehmen.

Die folgenden Jahre bis zu Luthers Tod waren zwar armer an &ul3eren Ereignissen, aber reich
an Sorgen um die weitere Festigung und organisatorische Gestal-[131]tung des evangelischen
Kirchenwesens, auch an theologischen Auseinandersetzungen, nicht nur mit altkirchlichen
Gegnern, sondern auch mit solchen aus den eigenen Reihen. Hinzu kam die andauernde Lehr-
tatigkeit an der Wittenberger Universitat, die Luther bis zuletzt fortfiihrte. Sie galt vor allem
der Heranbildung einer neuen Generation evangelischer Prediger. Dabei war Luther seit lan-
gem ein von mancherlei Krankheiten geplagter Mann. Die Arbeitskraft, mit der er trotz aller
dieser Belastungen bis zum Ende tétig war, erscheint fast Gbermenschlich. Er starb am 18.
Februar 1546, auf einer Reise, die er zur Schlichtung eines Streites zwischen den Grafen von
Mansfeld unternommen hatte.

Die Gestalt Martin Luthers in einem kurzen Abri3 darzustellen ist ein fast unmégliches
Unternehmen. Strikte Auswahl und Beschrankung ist dabei unumganglich. Ich beschrénke
mich hier auf eine UmrilRzeichnung der theologischen Grundgedanken Luthers unter Verzicht
auf eine Darstellung seiner Lebensgeschichte und seiner kirchlichen Wirksamkeit im ganzen
der deutschen Reformationsgeschichte. Auch soll nicht die theologische Friihentwicklung
Luthers verfolgt, sondern nur die gereifte Gestalt seiner reformatorischen Theologie darge-
stellt werden. Sie hat sich aus dem neuen Verstandnis des Evangeliums heraus gestaltet, zu
dem er nach langen Kampfen durchgedrungen und durch das er zum Reformator der Kirche
geworden ist. Mit diesem Thema ist daher zu beginnen.

Luther hat das Evangelium von Jesus Christus neu verstanden. Im Blick auf die Theologie,
von der er herkam und die er gelernt hatte, darf man sagen: Er hat es Gberhaupt erst wieder
radikal als Evangelium verstanden — als die gute, befreiende Botschaft von dem Gott, der den
Menschen bedingungslos annimmt. Das kann nicht verdeutlicht werden, ohne in Kiirze auf
jene Theologie einzugehen, von der Luther herkam. Was lehrte die »scholastische« Theologie
des spaten Mittelalters Gber den Weg, auf dem der Stinder zu einem von Gott Angenommenen
wird, auf dem er — nach dem von Paulus herkommenden Sprachgebrauch der theologischen
Tradition — »Rechtfertigung« vor Gott erlangt?

Joest - Die Theologie Martin Luthers 5



I Das Verstandnis des Heilsweges in der spatmittelalterlichen Theologie

Die Frage: Wie werde ich am Ende meines Lebens vor Gott bestehen und wohin werde ich
gehen — zum Heil des ewigen Lebens oder in ewige Verlorenheit, war flr viele Menschen
jener Zeit sehr bedrangend. »Wie kriege ich einen gnadigen Gott?«, das war nach seinem
Selbstzeugnis auch Luthers eigene Frage. Die Antwort, die die Theologen gaben, war nicht
ganz einheitlich. Sie war darin einheitlich, daR der Mensch nicht einfach dadurch, daf3 er aus
eigener Kraft das Gesetz Gottes erfillt, sich das Heil verdienen kann — daR da vielmehr von
Gott her Gnade wirksam werden muB. Sie war auch darin einheitlich, dal der Mensch in
irgendeiner Weise dabei mitzuwirken hat. Aber im genaueren Verstandnis [132] dieser Gnade
und dieses Mitwirkens unterschieden sich die beiden Schulen der spatmittelalterlichen Theo-
logie, die sog. via antiqua (alter WeQ), die in der Tradition der Theologie des Thomas von
Aquino stand, und die via moderna (moderner Weg), die von Occam herkam. Luther hat in
Erfurt, wo er studierte, die Theologie der via moderna gelernt. Er kannte aber auch die der via
antiqua. Zundachst sei in groben Umrissen das Verstandnis des Heilsweges in der Theologie
der via antiqua dargestellt. Nach ihr geht alles menschliche Handeln aus einer Grundbeschaf-
fenheit der Seele hervor und wird durch sie qualifiziert. Von Adams Stindenfall her hat der
Mensch diejenige Rechtbeschaffenheit seiner Seele, aus der heraus er das Gesetz Gottes im
vollkommenen Sinn des Doppelgebotes der Liebe erfullen kdnnte und in der er fur Gott zur
Aufnahme in das ewige Leben annehmbar wére, verloren. Aber um des Verdienstes Christi
willen wendet Gott dem Siinder nun Gnade zu. Das heif3t im Verstandnis dieser Theologie
nicht nur: Er erbarmt sich tber ihn, sondern: Er legt etwas in ihn hinein, vermittelt ihm eine
Beschaffenheit. Gott erneuert in der Seele des Menschen jene »libernatlrliche« Rechtbeschaf-
fenheit, die durch den Siindenfall verloren war; in scholastischer Terminologie: er gie3t ihr
einen gnadenhaften »habitus« ein — man kann das etwa ubersetzen: eine geistliche Begabung.
Diese »EingieBung« geschieht durch das Sakrament, und zwar grundlegend durch die Taufe.
Kraft des Gnadengeschenks dieser Neubeschaffenheit seiner Seele kann der Mensch nunmehr
solche Werke tun, die das Gesetz Gottes wirklich erfullen und mit denen er seine Annahme
zum ewigen Heil verdienen kann. Gott wird ihn im Endgericht gerechtsprechen kénnen als
einen, der gerecht geworden ist. Es kommt nun aber darauf an, dafl der Mensch die ihm in der
Taufe geschenkte Gnadenbegabung nicht brach liegen l&it, sondern sich ernstlich bemdiht, sie
in guten Werken zu tiben und zu befestigen. Jede Stinde schwacht den verliehenen Gnadenha-
bitus. Jede Todstinde tilgt ihn aus der Seele. Er kann dann nur durch den Empfang des Bul3-
sakraments (Beichte und priesterliche Absolution) wiedergewonnen werden. Wer mit einer
unbereuten, ungebeichteten und nicht absolvierten Todsunde auf dem Gewissen stirbt, ist
ewig verloren.

In diesem System kann beides betont werden: Es liegt alles an der Gnade, denn Gott selbst ist
es ja, der dem Menschen diejenige Rechtbeschaffenheit seiner Seele verleiht, kraft der er
uberhaupt erst verdienstliche Werke tun kann (bei Thomas selbst lag alles Gewicht auf diesem
Aspekt des Geschehens). Aber ebenso kann gesagt werden: Viel liegt am Einsatz des Men-
schen. Er ist gefragt, und er selbst muR sich fragen, ob er ernstlich genug die verliehene
Gnadenbegabung zu verdienstlichen Werken geniitzt und angelegt, ob er sie nicht vielmehr
durch Sunden geschwacht, gefédhrdet oder gar verloren hat.

Starker noch tritt die Bedeutung des menschlichen Mitwirkens in der Heilslehre der via
moderna hervor. Die Theologie dieser Schule versteht das Tun des Menschen nicht an eine
innere Zustandlichkeit seiner Seele gebunden, so daf er unfahig zum Guten ware, wenn diese
nicht rechtbeschaffen ist. Hier sieht man es [133] vielmehr so: Das Tun kommt aus dem Will-
len, und der Wille ist seinem Wesen nach freie Entscheidung, durch keine Zustandlichkeit
bedingt und gebunden. Der Mensch kann, was er ernstlich will. Er kann auch nach dem Sin-
denfall der Sache nach die Gebote Gottes erfullen — er tut es nur immer wieder nicht. Er kann

Joest - Die Theologie Martin Luthers 6



sogar Akte der vollkommenen Gottes- und Né&chstenliebe erbringen, er bringt nur in der Regel
den Willen dazu nicht auf. Er kdnnte sich also auch ohne Verleihung irgendeiner besonderen
Gnadenqualitat Rechtfertigung vor Gott verdienen. Aber nun ist auch Gott, und Gott erst
recht, vollig freier Wille, durch nichts gebunden. Gott mul? den Menschen nicht aufgrund
seiner guten Werke rechtfertigen. Faktisch hat Gott in seiner Freiheit beschlossen, dies nicht
zutun, sondern nur den zum ewigen Leben anzunehmen, dem er zuvor jenen »ibernatirli-
chen« Gnadenhabitus verliehen hat. (Dal3 er verliehen werden muB, lehren, gebunden an die
dogmatische Tradition der Kirche, auch die Theologen dieser Richtung, obwohl es von ihren
Voraussetzungen aus kaum mehr verstehbar zu machen ist, wozu er nétig ist. Aber danach
soll man nicht fragen — Gott hat es so beschlossen). Und nochmals: Muf? Gott den Gnadenha-
bitus verleihen? Auch das steht in seiner vollig freien Entscheidung. Das konnte in duferste
Verunsicherung fihren. Aber da hat diese Theologie den Trost bereit: Obwohl wir Gott auf
nichts festlegen konnen, durfen wir doch damit rechnen, dal3 er nicht unbillig mit uns verféhrt,
sondern ernstes menschliches Bemiihen berticksichtigt. Dem Menschen, der sich bemiiht,
Gottes Gebot, so viel und gut er es vermag, zu befolgen, wird Gott die Verleihung des
Gnadenhabitus, ohne den niemand Rechtfertigung erlangt, nicht verweigern. (Homini facienti
quod in se est Deus non denegat gratiam). Letztlich kommt es nach dieser Lehre, bei aller
Betonung der auf nichts festzulegenden Freiheit Gottes, noch starker auf die Mitwirkung des
Menschen zu seinem Heil an als nach der Theologie der von Thomas herkommenden
Richtung.

Formal gesehen war die Heilslehre in beiden Richtungen Gnadenlehre — es héngt ja alles an
dem Gnaden»habitus«, den Gott verleihen muf3: Eine Gnadenlehre aber, die den Menschen,
der nach seiner personlichen Teilhabe an dem Heil Gottes fragte, in UngewiBheit liel3. Chri-
stus hat uns im Prinzip die Zuwendung der Gnadengabe verdient, und die Kirche verwaltet
und vermittelt diesen Gnadenschatz. Aber ob gerade ich daran teilhabe, das bleibt unsicher.
Das gilt schon fir den, der nach dem thomistischen System belehrt ist, denn er muf? sich
fragen: Habe ich die Gnadenbegabung, die mir in der Taufe verliehen wurde, noch bewahrt?
Habe ich mich genug bemdiht, sie durch gute Werke zu befestigen? Habe ich sie durch eine
vielleicht unerkannte Todstinde bereits verloren? Das gilt erst recht fur den, der nach dem
occamistischen System belehrt ist: »Dem Menschen, der tut, was er kann, wird Gott die
Gnade nicht verweigern« — habe ich denn wirklich getan, was ich gekonnt hatte? Habe ich es
ernstlich genug gewollt?

Es gab unter den Menschen jener Zeit sicher nicht nur solch” dngstliches Fragen. [134] Es
wird Gleichgultige gegeben haben wie zu allen Zeiten, und gewi8 auch Christen, die in einem
herzlichen Vertrauen zu Gott lebten. Aber vorherrschend war eine Frémmigkeit des Versiche-
rungsstrebens, und durch die herrschende Theologie konnte sie nur bestarkt werden. Auf der
primitiven Ebene zeigte sich diese Versicherungsfrommigkeit z. B. im Ablahandel. Auf
hoher und hochster Ebene zeigte sie sich in dem Dréngen in die Askese des Klosterlebens, in
der kdrperlichen Selbstpeinigung und seelischen Selbstzergliederung derer, die ihr Mdnchsein
wirklich ernst nahmen.

Luther ist auf seine Weise diesen Weg der Heilsversicherung intensiv mitgegangen; offenbar
zuné&chst auch ganz getrost und ristig, dann aber im Kloster mit zunehmender Be&ngstigung,
die ihn nach seinen spéteren Selbstzeugnissen hin und wieder in Zustande vernichtender
Verzweiflung brachte: »Wann willst du endlich fromm werden und Gott genug tun?« Man
muf3, um das zu verstehen, mitbedenken, dal? er von seiner occamistischen Schule belehrt war,
der Mensch kdnne das Gesetz Gottes erfillen bis hin zu Akten vollkommener Gottes- und
Néchstenliebe, wenn er nur wolle, und: »Dem Menschen, der tut, was er kann ...«. Er aber
konnte das in sich nicht finden und auch nicht produzieren — eine Gottesliebe, die von keiner
Selbstliebe getrlibt war, ein Bereuen der Siinde, in dem es ihm nur noch um den beleidigten

Joest - Die Theologie Martin Luthers 7



Gott und gar nicht mehr um die eigene Rettung ging.

Befreiung geschah Luther dadurch, dal? er das Evangelium als die bedingungslose Zusage
Gottes neu verstehen und so wirklich glauben lernte. Dieses Umlernen war sicher ein langerer
Prozef, zu dem nicht nur theologische Gedankenarbeit, sondern auch personliche Erfahrungen
mitwirkten — Begegnungen mit Menschen, die Luther seelsorgerlich helfen konnten. Die
endgultige theologische Klarung war nach seinem Selbstzeugnis in dem Augenblick erreicht,
in dem ihm Uber der exegetischen Arbeit am Rémerbrief klar wurde, was in Wahrheit gemeint
ist mit der Gottesgerechtigkeit, von der Paulus dort schreibt: im Evangelium werde sie offen-
bart (R6m. 1,17). An diesem Punkt mochte ich mit der Darstellung seiner reformatorischen
Theologie einsetzen.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 8



Il Das neue Verstandnis des Evangeliums
Die sich schenkende Gottesgerechtigkeit

Im Rickblick auf seine theologische Entwicklung berichtet Luther, lange habe er sich an dem
Satz Rom. 1,17 gestoRen: »Im Evangelium wird Gottes Gerechtigkeit offenbar.« Denn er habe
das nur so verstehen kénnen: Gerechtigkeit als diejenige Eigenschaft Gottes, kraft der er mit
dem Menschen nach MaRgabe dessen verfahrt, was dieser vor ihm aufzuweisen hat. Die
Gerechtigkeit also, nach der Gott die Gerechten annimmt und die Ungerechten verwirft. Er
habe [135] dieses Wort geradezu gehalit — muf auch das Evangelium noch einmal die Dro-
hung der vergeltenden Gerechtigkeit in sich schlieBen? Dann aber habe er gelernt, es im
Zusammenhang mit den unmittelbar folgenden Worten »der aus Glauben Gerechte wird
leben« anders zu verstehen. Nicht die nach Mal} vergeltende Gerechtigkeit wird im Evange-
lium kund, sondern eine Gerechtigkeit, die Gott fir den Menschen und seinen Mangel an
Gerechtigkeit einsetzt, ein Rechtsein, das er dem Ungerechten schenkt, so dal} dieser nun
wirklich »aus Glauben, d. h. im Vertrauen auf diesen schenkenden Gott leben kann. Da sei es
ihm, Luther, gewesen, als habe sich ihm die Pforte des Paradieses aufgetan.

»Wann wirst du endlich fromm werden und Gott genug tun« — genau von dieser Reflexion auf
den eigenen »geistlichen« Zustand, Uber den er ins Ausweglose geraten war, sah sich Luther
befreit, als er verstanden hatte: Gottes Gerechtigkeit ist bedingungsloses Geschenk. In sich
selbst gerecht ist Gott allein. Gerechtigkeit, als Qualitat verstanden, ist allein Gottes Qualitat.
»Niemand ist gut denn der einige Gott.« Aber Gott will in seiner Gerechtigkeit nicht allein
bleiben. Er setzt sie ein fur den Menschen, der vor ihm nur als der Ungerechte stehen kann. Er
»rechtfertigt ihn«, das heilst dann nicht mehr: Er erkennt in ihm eine Gerechtigkeitsqualitat an
—und sei es die, die er selbst ihm als geistliche Gnadenbegabung vermitteln liel3; sondern
schlicht: Er 188t ihn, den Ungerechten, dennoch sich recht sein. Er nimmt ihn, den Unannehm-
baren, an. Er gibt ihm Hausrecht in der Gerechtigkeit, die seine, Gottes eigene Gerechtigkeit
bleibt. Er bedeckt und umhillt ihn mit dieser seiner eigenen Gerechtigkeit.

Luther hat dies grundlegend als einen Urteilsakt verstanden, den Gott vollzieht. Gott spricht
gerecht. Er rechnet dem Siinder die Suinde, in der er in Tat und Wahrheit vor ihm steht, nicht
zu. Er spricht ihm seine eigene Gerechtigkeit — und fir Luther heif3t das: die Gerechtigkeit
Jesu Christi — zu.

Aber Luther sah in diesem gerechtsprechenden Urteil nicht nur eine fiktive Beurteilung »als
ob ...«, unter deren Deckmantel der Mensch unangefochten der Siinder bleibt, der er ist. Nach
seinem Verstandnis hat dieser géttliche Urteilsakt gerade als solcher realisierende Kraft. Gott
spricht seine eigene Gerechtigkeit dem Menschen dahingehend zu, dal? er sie in seinem Leben
wirksam durchsetzen wird. Er spricht der Stinde des Menschen die Geltung vor seinem Ange-
sicht dahingehend ab, dal er sie aus seinem Leben vertilgen wird. Ein Gotteswerk, das, wie
Luther sagt, in unserer Taufe anhebt und erst in unserm Tod und in der Auferweckung von
den Toten vollendet sein wird.

Der Unterschied dessen, wie Luther nun das Rechtfertigungsgeschehen verstand, zu seinem
Verstandnis in der mittelalterlichen Theologie liegt nicht darin, dal dort das Gerechtgespro-
chen-werden des Menschen mit seinem wirklichen Gerecht-werden verbunden war, wéahrend
flr Luther Gerechtsprechung ein blof3es Als-ob-Urteil ohne Lebensverédnderung wére. Der
Unterschied liegt darin, wie dort und hier Gerechtsprechung und Lebensveranderung einander
zugeordnet werden. Die scholastische Theologie, von der Luther herkam: Weil [136] und
sofern Gott dem Menschen (nicht ohne den Einsatz von dessen eigener Bemuhung) die
Gerechtigkeitsqualitat verliehen hat, wird er ihn — und zwar auf den Befund dieses Menschen

Joest - Die Theologie Martin Luthers 9



gesehen nun mit Grund — auch gerechtsprechen. Luther: Weil und indem Gott den Ungerech-
ten voraussetzungslos, bedingungslos gerechtspricht, wird er auch Gerechtigkeit in ihm wir-
ken. Aber an diesem Unterschied liegt Entscheidendes. An ihm entscheidet sich, ob ich auf
die geistliche Qualitat meines Lebens reflektieren muf3, um meiner Annahme durch Gott
gewild zu sein, oder ob ich ihrer bedingungslos gewil? sein darf, um gerade in dieser Gewif3-
heit immer neu anfangen zu kénnen mit Gott zu leben.

Das Wort und Christus

Auf welchem Weg kommt die sich schenkende Gottesgerechtigkeit zum Menschen? Luther
sagt: Durch Gottes Wort, das gehort und geglaubt sein will. Gott will nicht anders mit uns
handeln als durch sein Wort. Gemeint ist das in der Bibel bezeugte Evangelium, aber nicht
einfach in seinem schriftlichen VVorhandensein, sondern in dem Ereignis, dal? es als aktueller
Zuspruch und Anspruch den Menschen trifft. Das kann geschehen durch die Predigt, durch
seelsorgerlichen Zuspruch, in besonders verdichteter Gestalt in der Absolution, die Luther
sehr wichtig war, aber auch Gber dem Lesen der Schrift. Immer ist es dann durch die mensch-
lichen Vermittlungen hindurch Gott selbst, dessen Wort uns trifft. Dal} Luther betont, der Weg
der Gottesgerechtigkeit zum Menschen gehe durch das Wort, das gehort und geglaubt sein
will, ist in seinem neuen Verstandnis der Rechtfertigung begriindet. Rechtfertigung heil3t ja
nun nicht mehr: In die Seele des Menschen wird eine neue Qualitat »eingegossen« — das
konnte auf mancherlei Weise geschehen; sondern: Gott nimmt den Stnder an in den Stand
dessen, flr den er sich selbst und seine eigene Gerechtigkeit einsetzt. Rechtfertigung ist
Erdffnung eines neuen Standes bei Gott. Solche Standgewahrung ist wesenhaft das, was uns
nur durch Gott zugesprochen werden kann. Mit der Betonung, Gott wolle mit uns umgehen
durch sein Wort, das gehort sein will, wendet sich Luther vor allem auch gegen das Streben
des Menschen, etwas zu »sehen«, ndmlich sich jener Qualitat durch Reflexion auf den eigenen
inneren Zustand und die eigene Bemiihung um Erwerb und Erhaltung ihres Besitzes zu
versichern. Dall der Mensch an das Wort gewiesen ist, hei3t, daR er auf den sich selbst
zusagenden Gott geworfen ist und nach keinem andern Halt zu suchen hat; vor allem nicht
nach einem Halt in seinem eigenen geistlichen »Aussehen.

VVon diesem Wort gilt nun, daB in ihm jener gottliche Urteilsakt begegnet, der als solcher
realisierende Kraft hat. Luther verdeutlicht dies in seiner Rémerbriefvorlesung an der Macht
des Wortes, den Menschen aus der Luge seiner Selbstbeurteilung in die Wahrheit zu bringen:
Indem es sich Gehor und Glauben schafft, 148t es den Menschen sich selbst erkennen und
wahrhaben als den Ungerechten, [137] der er vor Gott in Wahrheit ist; und es lai3t ihn Gott
wahrhaben als den, der er in Wahrheit ist: als den Gott, der allein gerecht ist und gerecht
macht. Und dies erkennen ist der Anfang der Lebensveranderung.

Luthers Insistieren auf dem zu hérenden Wort als dem Weg der Gottesgerechtigkeit zum
Menschen ware indessen milverstanden, wenn man meinen wurde, hier habe sich eine Ver-
geistigung oder gar Vergedanklichung dessen vollzogen, was die &ltere Theologie als die von
dem leibhaftigen Christus und seinem Opfertod ausgehende sakramentale Kraft verstanden
hatte. Im Gegenteil: wéhrend dort eher die Tendenz entstehen konnte, in dem Christusgesche-
hen nur die quasi-»historische« Verursachung einer Gnade zu sehen, die jetzt als geistliche
»Sache« den Seelen mitgeteilt wird, bedeutet Luthers Rede von dem Wort, durch das alles
zwischen Gott und Mensch geschieht, zugleich eine unerhorte Vergegenwartigung der
Begegnung mit Christus selbst. Das Wort des Evangeliums ist sein Gegenwartszuruf, in ihm
geschieht sein »taglicher adventus«, sein immer neues Kommen zu uns.

Wir verstehen das, wenn wir uns klar machen, daf? fir Luther jenes Wort, in dem Gott
Gerechtigkeit zuspricht, nicht weniger bedeutet als das Kommen Gottes selbst zu dem Unge-

Joest - Die Theologie Martin Luthers 10



rechten — nicht etwa nur die quasi-sachliche Mitteilung, er solle nun straffrei gestellt sein,
sondern die Annahme dieses Menschen in die Gemeinschaft mit Gott. Gottes gerechtspre-
chendes Wort ist Gottes Selbstzusage: Ich bin fir dich und mit dir — du bist nicht mehr mit
deiner Siinde allein und dir selbst Uberlassen. Das Sein Gottes bei dem Menschen in seiner
Verlorenheit hat aber den Namen Jesus Christus. Er in Person ist der Gott, der mit uns gewor-
den ist. Das ist geschehen — in der Menschwerdung seines Sohnes und seinem Weg ans Kreuz
hat Gott dieses sein rechtfertigendes Kommen zu den Siindern zur Tat werden lassen, in der
Person des Gekreuzigten und Auferstandenen ist und bleibt er fir sie da, und das Wort des
Evangeliums geht von da in alle Zeiten hinein als der Zuruf dieses seines Daseins fir uns,
durch den wir in das Zusammensein mit ihm selbst hineingerufen und aus allen Alleingéngen,
in die wir geraten mogen, immer wieder zurickgerufen werden. Darum gilt fir Luther: Im
Wort ist Christus gegenwartig, und dem Wort glauben heif3t: Christus fiir sich dasein lassen,
sich an Christus halten. So kann Luther alles, was er vom Héren des Wortes sagt, in person-
hafter Ausdrucksweise auch von der Begegnung mit Christus sagen. So besonders in der
Schrift »\Von der Freiheit eines Christenmenschen« (1520): Der Mensch glaubt dem Wort —er
wird durch den »Brautring« des Glaubens mit Christus vereinigt. Das Wort spricht Gerechtig-
keit zu — Christus selbst spricht sich dem Menschen zu. Das Wort erweist seine schopferische
Kraft, den Menschen zu verdndern — Christus nimmt sich des Menschen an mit der Kraft,
seine Sunde von ihm wegzunehmen und seine eigene Gerechtigkeit ihm mitzuteilen. Man
muB auch dies in jener Einheit von Urteilsspruch und Verwirklichungsmacht verstehen:
Christus nimmt die Schuld des Siuinders auf sich und von ihm weg, und seine Gemeinschaft
mit ihm ist zugleich [138] die Kraft, die die Wirklichkeit seiner Stinde Gberwinden wird. Er
spricht dein Menschen seine eigene Gerechtigkeit zu, aber kraft der Gemeinschaft, die er mit
ihm eingeht, wird diese seine Gerechtigkeit in ihm auch wirksam werden. Wem Christus
gegenwartig ist, dem Ist er wirksam gegenwartig. Die bildhafte Weise, in der Luther von
dieser Christusverbindung spricht (er gebraucht daftr oft das Ehegleichnis), darf nicht dazu
verleiten, in der personhaften Rede von dem Kommen Christi selbst zum Menschen nur einen
uneigentlichen, figurlichen Ausdruck dessen zu sehen, was er eigentlich als das »blof3e«
Geschehen des zu hdrenden und zu glaubenden Wortes verstanden haue. Luther meint das
eine so eigentlich wie das andere. Wenn er sagt: »Evangelium predigen ist nichts anderes
denn Christum zu uns kommen« (WA 10/1,1, S. 13), so will das ernst und »wortlich«
genommen sein.

Glaube und Werke

Ist der Weg der Gottesgerechtigkeit zum Menschen das Wort, in dem Christus selbst sich
zusagt, so hebt Luther nun ebenso stark hervor: Vom Menschen will dieses Wort nichts
anderes haben als den Glauben. Als die Standgewéhrung in der Gemeinschaft mit Gott will es
im Glauben angenommen sein — etwas anderes kann hier auf der Seite des Menschen nicht in
Frage kommen. Glauben, das heift fur Luther: Sich lassen auf ..., ndmlich: Sich dieses Wort
gesagt sein und gelten lassen und eben damit: Christus fur sich dasein lassen in der unbeding-
ten Gewilheit, daB er und in ihm Gott selbst die Verantwortung fiir unser Rechtwerden
ubernommen hat. Glauben heift: In der Frage des eigenen Heils vor Gott ganz und gar sich
selbst loslassen. In diesem Sinn und in bezug auf diese Frage hat Luther den Glauben eine
»passivitas« genannt. (Dal? er in anderer Hinsicht sehr betont auch von der activitas des
Glaubens spricht, wird noch zu zeigen sein).

Luther kann sagen, dal® nur im Vollzug solchen Glaubens der Mensch in dem Heil ist, zu dem
Gott in Christus fur ihn da ist, dagegen in der Verweigerung des Glaubens mit seiner Stinde
allein und unter dem Zorn Gottes bleibt. Das kdnnte so verstanden werden, als sei der Glaube
als seelischer Akt, den der Mensch in sich hervorzubringen hat, die Hebelkraft, die seinen
Heilsstand bewirkt. Aber damit wéare Luther vollig miverstanden. Fur ihn ist Glauben ja

Joest - Die Theologie Martin Luthers 11



gerade nicht bewirkende Aktivitat des Menschen, sondern das schlichte Sich fallen lassen auf
die bedingungslose Selbstvorgabe Gottes in Christus. Und auch dies nicht als ein vom
Menschen zu »kdnnender« und zu leistender Vorgang: Gott, der Heilige Geist ist es, der den
Glauben wirkt. Nicht wir bringen durch den Glauben das Christusgeschehen in uns zum Ziel,
sondern Gott kommt, indem er Glauben wirkt, in uns zu seinem Ziel.

Weil Luther den Menschen in der Frage seines Heils so radikal in die »passivitas« [139] des
Glaubens weist, traf ihn der Vorwurf, er spreche damit den guten Werken des Christen jede
Bedeutung ab. Luther wehrt diesen Vorwurf entschieden ab — gerade «o wolle er vielmehr
lehren, wie es zu den in Wahrheit guten Werken komme. Zwischen den falschen und den in
Wahrheit guten Werken unterscheidet er nach dem Grundsatz: Nicht gute Friichte machen
einen guten Baum, sondern ein guter Baum bringt gute Friichte. Nicht die Werke machen die
Person recht, sondern steht es mit der Person recht, so tut sie auch die rechten Werke. Unter
dem Rechtsein der Person aber versteht er den Stand des gerechtfertigten Suinders in der
Gemeinschaft des Gottes, der in Christus mit ihm ist. Diesen Stand kdnnen wir nur in der
passivitas des Glaubens empfangen. Verwerflich sind alle Werke, sofern der Mensch durch
ihr Tun seinen Stand in der Gnade Gottes verdienen, erarbeiten und sichern will, Werke also,
die aus der Motivation der Besorgung des eigenen Heils geschehen. Erst da kénnen die in
Wahrheit guten Werke geschehen, wo der Mensch sich diese Sorge durch die bedingungslose
Zusage der Gottesgerechtigkeit abnehmen liel3. Sie kénnen dann geschehen in der von
Selbstsucht — auch der »geistlichen« Selbstsucht — reinen Motivation, den Willen Gottes zu
tun und der Bedrftigkeit des Nachsten zu dienen.

Aus dem Glauben aber, so sagt Luther nun sehr entschieden und hier bringt er die »activitas«
des Glaubens zur Sprache, gehen diese in Wahrheit guten Werke mit innerer Notwendigkeit
hervor. »Der Glaube ist ein tatig und geschéftig Ding" — es kann keinen wahren Glauben
geben, der nicht, gerade weil er aus der Selbstsorge der Versicherungsfrommigkeit Gott
gegenuber vollig entbunden ist, umso tatiger wiirde im Dienst des Nachsten. Die Erfahrung
der allem unserm Tun zuvorkommenden géttlichen Liebe bewegt dazu, Gott wiederzulieben
und Liebe weiterzugeben zu andern, in die Welt hinein. Christus, der sich um uns annimmt —
er ist ja die lebendige Wirklichkeit dieser Liebeszuwendung Gottes — ist nicht untétig, son-
dern wirksam mit uns; er wirkt in denen, die ihm glaubend anhéngen, solches Weitergeben
von Liebe.

Dieses Verstandnis der wahrhaft guten Werke und ihres Ursprungs hat Konsequenzen dafr,
wie Luther das Verhaltnis dieser Werke zu den Geboten des Gesetzes Gottes versteht. Er sagt
dazu: In ihnen geschieht Erflllung des Gesetzes — aber als die Werke der Liebe geschehen sie
nicht um der N6tigung durch das gebietende Gesetz, um der Angst vor seiner Strafandrohung
willen (denn das wirde ja wieder heiflen: um der Selbstsicherung des Taters willen). Sie ge-
hen spontan und freudig, als selbstwachsende Friichte aus dem Glauben hervor. Luther wagt
sogar einmal zu sagen: Ein Christ, der wirklich im Glauben lebte, bedurfte gar keines Geset-
zes mehr, das ihm sagt, was er zu tun hat, sondern »konnte sich selbst Dekaloge machen, d.h.
die Gottesliebe, die ihn bewegt, wirde ihn zum Tun des Rechten fuhren auch ohne Gebot.
Aber Luther hat daraus nicht die Konsequenz, gezogen, die Predigt der Gebote sei zu unterlas-
sen. Er hat sie vielmehr gefordert und in Wort und zahlreichen Schriften selbst geibt. [140]

Gerecht und Stinder zugleich

Auch der Christ bedarf also nach Luther der Predigt der Gebote. Denn in jenem Glauben, der
ganz. in Christus lebt und das Tun des Guten als selbstwachsende Frucht hervorbringt, ist er
nicht vollendet. Er bleibt auch Sunder, bis in die Stunde seines Todes. Luther hat dies in die
bekannte Formel gefalit: Der Christ ist »simul iustus et peccator«, gerecht und Siinder

Joest - Die Theologie Martin Luthers 12



zugleich. Was er damit meint, ist immer wieder umstritten und auch miverstanden worden.
Denn Luther selbst kann diese Formel, die er haufig gebraucht, in verschiedener, scheinbar
sogar widerspruchlicher Weise auslegen.

Luther kann sagen: Wir sind ganz gerecht, und doch zugleich auch ganz Siinder. Ganz gerecht
kraft der »fremden« Gerechtigkeit Christi, die Gott uns zuspricht — ganz Siinder in dem, was
wir in und aus uns selbst sind. Total gerecht in der Zurechnung Gottes — total Stinder in
unserer eigenen Wirklichkeit. Das scheint der realisierenden Macht des Rechtfertigungsurteils
Gottes, von der Luther doch auch geredet hat, zu widersprechen.

Luther kann aber auch sagen: In der Gerechtigkeit Christi sind wir ganz gerechtgesprochen,
werden wir aber anfangsweise auch schon gerechtgemacht, bis wir in der Auferweckung ganz
der neue Mensch sein werden, den Gott schafft. In diesem Leben sind wir noch Stinder, aber
Gott ist dabei, die Stinde »auszufegen, bis er sie im Tod ganz aus uns vertilgen wird. Das
entspricht dem Verstandnis des Rechtfertigungsurteils als realisierender Macht, scheint aber
der zuerst genannten Auslegung dieses Zugleich von Gerechtem und Sunder zu widerspre-
chen.

Der Widerspruch lost sich, wenn man sich klar macht, daf? Luther das Gute, das im Leben
und Tun des Menschen wirklich wird, grundsétzlich als das versteht, was nicht aus einer
Qualitat, einem Konnen des Menschen herauskommt, was vielmehr aus der Verwirklichungs-
macht des sich um ihn annehmenden Christus in sein Leben hineinkommt. Dann ndmlich
bedeutet jenes Gerechtgemachtwerden, das aus dem Gerechtgesprochenwerden hervorgeht,
nicht, dal’ ein Mensch, der anfanglich nur kraft der zugesprochenen Gerechtigkeit Gottes
gerecht heilRen kann, immer mehr auch in dem, was er in sich selbst ist, hat und kann, ein
Gerechter wird. Sondern gerade aus seinem eigenen Sein- und Konnen-wollen wird er wieder
und wieder herausgerufen in das Zusammensein mit Christus, in das, was Christus kraft
dessen, daR er mit ihm ist, in ihm, seinem Tun und Leben »kann«. Das geschieht in dem MafR,
als der Mensch glaubt, d. h. sich an Christus héalt. Wir sind aber bis zum Tod nie vollendet
solche Glaubende, sondern immer auch wieder Suinder- und nicht zuletzt gerade auch darin,
daf} wir vor Gott aus unserm eigenen Sein und Kénnen des Guten leben wollen. Und dann gilt
in der Tat: Was wir in uns selbst sind und aus uns selbst tun, bleibt Stinde, die uns ganz als
Sinder qualifiziert, ohne daR wir ein Gutes, das auch schon ein Stlick weit wir selbst waren
und taten, dagegen aufrechnen, gewissermalen von unserm Sunder-[141] sein subtrahieren
konnten. Und doch behélt die Realitat unserer Siinde nicht allein das Feld, eben weil wir mit
dem, was wir in uns sind und aus uns tun, nicht alleingelassen werden. Dem, der glaubt, ist
Gott in Christus wirksam gegenwaértig, und darum hebt ein Fruchtbringen des Glaubens in
guten Werken und ein »Ausfegen« der Stinde an. Es geschieht etwas. Aber gerade darin, daf3
es geschieht und im Geschehen bleibt, bleibt der Mensch ganz auf das Beistehen jener
Gerechtigkeit geworfen, die nicht als seine »Eigenschaft«, als sein »Kénnen« verrechnet
werden kann. Denn eben: was in seinem Leben und Tun geschieht, geschieht nicht aus ihm
selbst, sondern aus der Gegenwart und Kraft des Gottes, der in Christus mit ihm ist.

Gesetz und Evangelium

Wie Luther in der Formel »Gerecht und Sunder zugleich« die Existenz des Menschen im
Rechtfertigungsgeschehen zusammenfalit, so falit er in der fiir seine Theologie ebenso
charakteristischen Doppelheit »Gesetz und Evangelium« als Wirken des Wortes Gottes in
diesem Geschehen zusammen. Er versteht unter Gesetz und Evangelium primar zwei Wirk-
weisen des Wortes Gottes in seinem Treffen auf den Menschen. Das Wort begegnet als Evan-
gelium, als befreiende Botschaft, weil es den Sunder freispricht, ihm Christus und seine
Gerechtigkeit zuspricht. Aber davon unabtrennbar trifft es ihn auch und zuvor als Gesetz, weil

Joest - Die Theologie Martin Luthers 13



es seine Sitinde aufdeckt und anklagt, menschliche Selbstgerechtigkeit zerschlagt und unter
Gericht stellt. Gesetz und Evangelium, das ist also das, was dem Menschen widerféhrt, der
unter die Wirkung des Wortes Gottes gerat. Zugleich bezieht Luther diese Unterscheidung
aber auch auf verschiedene Inhalte dieses Wortes, von denen her uns solche Wirkung wider-
fahrt: Gesetz sind die Forderungen und Gebote, Evangelium die Verheillungen und Zusagen
der Heiligen Schrift, vor allem ihre Christusbotschaft. Dabei ist flr ihn diese inhaltliche
Unterscheidung nicht deckungsgleich mit der von Altem und Neuem Testament. Denn
obgleich im Alten Testament die in »Mose« verkorperte Forderung Gottes, im Neuen
Testament die Erfullung aller seiner VerheiBungen in Jesus Christus in der Mitte steht,
begegnet in beiden Testamenten sowohl Forderung wie VerheiRung.

Beide Wirkweisen des Wortes stehen, was Luther stark betont, in einem Gegensatz zuein-
ander: Das Gesetz klagt an, stellt unter Gericht — das Evangelium spricht frei. Aber gerade in
dieser Gegensétzlichkeit stehen sie auch in einem notwendigen Zusammenhang und zwar in
einem eindeutig auf das Heil des Menschen, auf die Durchsetzung des Heilswillens Gottes
ausgerichteten Gefalle. Das Wirken des Gesetzes steht im Dienst dessen, was Gott durch das
Evangelium am Menschen tun will. Durch das Gesetz muR die Selbstgerechtig-[142]keit und
Selbstrechtfertigung des Menschen zerschlagen werden, damit er dem Zuspruch seiner bedin-
gungslosen Rechtfertigung in Christus ge6ffnet wird. Gott muf3 durch das Gesetz sein »frem-
des Werk« am Menschen tun, damit er durch das Evangelium zu seinem eigentlichen Werk an
ihm kommen kann. Gott muB t6ten, um lebendig zu machen. Das Evangelium als das Wort
der Gerechtsprechung setzt also das Gesetz als richtendes Wort sich voraus und hebt es
zugleich in sich auf.

Die rechte Unterscheidung und Zuordnung von Gesetz und Evangelium ist nach Luther »die
héchste Kunst des Theologen, das rechte »Teilen«, d.h. je am rechten Ort Zusprechen von
beidem die entscheidende Aufgabe des Predigers und Seelsorgers. Gesetz und Evangelium
recht unterscheiden heif3t beides unverfalscht lehren, ohne das eine mit dem andern zu ver-
mengen. Das Gesetz wird verfalscht, wenn es nicht in seinem reinen »Amt« zur Geltung
gebracht wird, den Slinder bei seinem Versagen gegeniiber dem Gotteswillen zu behaften,
sondern so gepredigt wird, als solle und kénne er selbst durch die Erfullung der Gebote
Rechtfertigung erlangen. Das Evangelium wird verfalscht, wenn es nicht als die bedingungs-
lose Annahme des Siinders gepredigt, sondern mit vom Menschen zu erbringenden Bedingun-
gen verbunden wird. Die Vermischung von Gesetz und Evangelium ist nach Luther die
schwerste Verfehlung der christlichen Verkiindigung, denn durch sie wird dem Menschen der
Weg zum Glauben an die Heil schaffende Gottesgerechtigkeit versperrt.

In alledem versteht Luther also unter »Gesetz« nicht einfach den Inhalt des Willens Gottes an
sich (dieser wird ja durch das Evangelium nicht aufgehoben, sondern in den Werken der
Liebe, die aus dem Glauben kommen, gerade erfillt), sondern eine bestimmte Wirkung, die
die Predigt dieses Willens Gottes an dem Menschen ausrichtet und ausrichten muf3, der nicht
(noch nicht, nicht mehr) im Glauben und also in der Macht der sich schenkenden Gottesge-
rechtigkeit lebt. Sie mul} seine Siinde aufdecken, ihn vor sich selbst zu dem Stinder machen,
der er vor Gott in Wahrheit ist. Das geschieht vor allem da, wo die Forderung des Gotteswil-
lens in der Tiefe und Radikalitat begegnet, in der Christus selbst ihn gelehrt und gelebt hat.
Luther nennt dies den »usus spiritualis« (= die geistliche Wirkweise) des Gesetzes — geistlich
darum, weil hier Gott bereits am Werk ist, den Menschen fur das Leben aus seiner Gnade
bereit zu machen. Daneben kennt er auch ein Begegnen des Gesetzes Gottes durch das Werk-
zeug der Irdischen Rechtsordnung, sofern namlich diese die zehn Gebote dem &ul3eren Tatbe-
stand nach einzuhalten nétigt und ihre Ubertretung bestraft. Luther nennt dies den »usus
civilis« (= burgerlichen Gebrauch) des Gesetzes. Auch hinter ihm sieht er den Willen Gottes
wirksam, hier aber noch nicht zur Aufdeckung der Stinde im Herzen des Menschen — sie wird

Joest - Die Theologie Martin Luthers 14



jain ihrer eigentlichen Tiefe hier gerade noch nicht erkennbar -, sondern nur zur Einddmmung
ihrer grobsten das menschliche Leben zerstérenden Auswirkungen. Als einer seiner ehemali-
gen Schiler, Agricola, mit der These hervortrat, das Gesetz Gottes sei nur in Gestalt der
Rechts-[143]ordnung geltend zu machen, es gehoére »aufs Rathaus, nicht auf den Predigt-
stuhl«, denn nicht die glaubenden Christen, sondern die groben Stinder hétten es notig, hat
Luther dem leidenschaftlich widersprochen. Denn obwohl die Christen, sofern sie wirklich im
Glauben leben, zu einem spontanen und freudigen Tun des Guten bewegt werden, bleiben sie
bis zur Todesstunde auch Siinder, die des Gesetzes gerade in seiner geistlichen, durch keine
Rechtsordnung zu leistenden Wirkung bedurfen, um sich als solche zu erkennen und aufs
neue zu Christus zu fliehen. Ihr Leben auf Erden ist kein Ausruhen in geistlichem Besitz, son-
dern ein standiges Hinuberschreiten von der Siinde, in der sie bei sich selbst sind, zum Glau-
ben, in dem Christus fur sie da ist, und darum von dem Getroffenwerden durch das Gesetz zu
neuem Zuspruch des Evangeliums.

Luther bezieht also die Predigt des Gesetzes auf den Christen, sofern auch er noch Stinder ist,
und dies lediglich in der negativen Funktion, ihm seine Siinde aufzudecken und ihn bei seiner
Unfreiheit, sich selbst von ihr zu 16sen, zu behaften. Aber darf und muf? das Gebot nicht auch
in einer positiven Funktion verstanden werden, in der es dem Christen gerade als Glaubendem
gilt, ihm Wegweisung gibt fur das Tun, zu dem das Evangelium ihn bewegen will? Luther
konnte die Gebote Gottes durchaus auch in diesem positiven Sinn als Wegweisung fir den
Glauben auslegen — seine zahlreichen Auslegungen der Zehn Gebote, sein »Sermon von den
guten Werken« beweisen das. Er hat aber hierflr den Begriff »Gesetz« gerade nicht ge-
braucht, ihn vielmehr auf jene negative Funktion des Aufdeckens der Siinde beschrankt. Das
ist eine Eigentiimlichkeit seiner Theologie, die in neuerer Zeit zu erheblichen Auseinander-
setzungen gefuhrt hat. Der begrenzte Rahmen dieser Darstellung verbietet es, auf sie einzu-
gehen.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 15



11 Das Gottesverstandnis

Luthers Gottesverstandnis ist grundlegend von seinem neuen Verstandnis des Evangeliums
geprégt. Das zeigt sich schon in dem, was er zu der Frage wahrer Erkenntnis Gottes sagt.

Der Weg der Gotteserkenntnis

Dal3 der Heilswille Gottes nur aus seiner Offenbarung in Jesus Christus erkannt wird, war
auch in der Theologie, die Luther gelernt hatte, unumstritten. Daneben war aber in dieser
Theologie gelehrt worden, ein allgemeines Wissen um die Wirklichkeit Gottes, sein Wesen
als der Schépfer und der Herr der Welt, seine Forderung und seine Gerechtigkeit sei dem
Menschen auch aus Uberlegun-[144]gen seiner Vernunft erschlieBbar: Das geschaffene
Seiende verweise auf Gott, das »hdchste Sein, als seinen Urheber; das Grolie und Wertvolle,
das uns an den Kreaturen erkennbar wird, verweise auf die GroRe und Herrlichkeit Gottes als
seine Quelle.

In den Thesen der Heidelberger Disputation (1518) ist Luther auf die Frage eingegangen, auf
welchem Weg wir zur Erkenntnis Gottes kommen. Er hat dort dem Erkenntnisweg einer
rationalen Metaphysik, die von der Werthaltigkeit und GrolRe des Geschaffenen aufsteigend
das Wesen Gottes in seiner transzendenten Herrlichkeit erfassen will, grundsatzlich wider-
sprochen. Wir haben keinen Weg, um zur Erkenntnis Gottes aufzusteigen. Erkannt wird der
wahre Gott allein aus dem Weg, den er selbst herabgestiegen ist ins »Fleisch«. Allein in
Christus, und zwar in der Niedrigkeit seines Leidens und Kreuzes, gibt Gott sich zu erkennen
als der, der er in Wahrheit ist.

Dabei will Luther nicht die tiberlegene Majestéat und Schépfermacht Gottes selbst bestreiten.
Was er bestreitet, ist die Kompetenz des in der Stinde gefangenen Menschen, durch speku-
lative Uberh6hung kreattirlicher Werte zur Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes aufzusteigen. Er
bezeichnet und verwirft dieses Unternehmen als »Herrlichkeitstheologie« (theologia gloriae)
und stellt ihm das Erkennen Gottes aus seinem Herabsteigen zu uns in dem gekreuzigten
Christus als die wahre, die »Kreuzestheologie« (theologia crucis) entgegen. Wie grundsatzlich
diese Entgegensetzung gemeint ist, zeigt sich daran, dal3 Luther das Angewiesensein auf die
Selbsterschlieung Gottes in der Niedrigkeit Christi in unmittelbaren Zusammenhang bringt
mit unserem Angewiesensein auf die sich schenkende Gottesgerechtigkeit, die in der »Passivi-
tat« des Glaubens empfangen sein will. Umgekehrt sieht er in dem Versuch, von den
geschopflichen Werten her zur Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes aufzusteigen, die Entspre-
chung zu der Selbst- und Werkgerechtigkeit des Menschen, der sich im Tun wie im Erkennen
den Zugang zu Gott selbst eréffnen will. Der metaphysische Erkenntnisweg macht, so Luther,
den Menschen aufgeblasen und blind fur die Wahrheit seiner Situation vor Gott. Denn es ist
im Grunde der nach dem BewuBtsein und der Anerkennung seiner eigenen Qualitét strebende
Mensch, der auf diesem Weg den Gott sucht, der in himmlischer Erhabenheit einer Ordnung
irdischer Qualitaten prasidiert in einer Gerechtigkeit, die das Qualifizierte anerkennt und das
Unqualifizierte verwirft. Der wahre Gott aber hat sich in Christus gezeigt als der Gott, der das
Niedrige und Verlorene annimmt und so Gerechtigkeit schenkt und wirkt. Damit weist er uns
ein in den Stand derer, die nicht von dem BewuRtsein ihrer Qualitat, sondern nur von seiner
Barmherzigkeit leben.

Daneben kann allerdings auch Luther von einem »natirlichen« Wissen um Gott reden, das
jedem Menschen innewohnt. Er kann solchem Wissen sogar zugestehen, dal? es eine Vorstel-
lung nicht nur von der Existenz eines Gottes, sondern auch von ihm als dem Schopfer und
Geber alles Guten hat. Das scheint auf den ersten [145] Blick in Widerspruch zu stehen zu
dem soeben Gesagten. Dabei dirfen aber nicht die Vorbehalte Gibersehen werden, die Luther

Joest - Die Theologie Martin Luthers 16



in bezug auf dieses allgemeine Wissen-kénnen um Gott geltend macht. Erstens sieht er dann
nicht so sehr etwas, was der Mensch kraft der Aktivitét seines Denkvermdgens erreichen
kann, sondern vielmehr etwas, worin er von Gott her je immer getroffen wird; nicht ein
Erreichen der Wahrheit Gottes durch die Schlusse der Vernunft, sondern eher ein Angerihrt-
und Beunruhigtwerden des Menschen durch Gott in seinem Gewissen. Zweitens sagt Luther
von diesem Gewissens-Wissen — so missen wir es wohl nennen —, dal} es zwar »irgendwie«
um Gott weil3, aber abseits von Christus nicht weil3, wer Gott in Wahrheit ist und wie er zu
uns steht und mit uns handeln will. Drittens macht nach Luther gerade die Vernunft, indem sie
solches Gewissenswissen nun denkend bearbeitet, aus ihm notorisch immer, so oder so, das
verkehrte Gottesbild — vor allem den Gott, mit dem der Mensch seine sittlichen Leistungen
verrechnen kann. Jenes allgemeine Wissen um Gott hat also bei Luther fir die wahre Erkennt-
nis Gottes gerade keine positive Bedeutung.

Man kann dann fragen, warum Luther von solchem allgemeinen Gotteswissen liberhaupt
geredet hat. Da wird zu sagen sein: Weil er in seiner Zeit und seinem Gesichtskreis solches
Wissen wahrnahm — der Gottesgedanke war da noch allgemein und selbstverstandlich prasent.
Luther stand da in einer geschichtlichen Situation, die fur die Theologie in unserer Zeit so
nicht mehr, jedenfalls nichtmehr allgemein gegeben ist. Entscheidend ist aber, dal Luther
nicht darum von jenem Wissen geredet hat, weil er daraus einen rationalen Unterbau wahrer
Gotteserkenntnis als »Anknlpfungspunkt« fir das Verstandnis der Heilsoffenbarung Gottes in
Christus gewinnen wollte. Jenes Wissen hat fiir seine Theologie keine Begriindungsfunktion
(im Unterschied zu der Funktion, die die Behauptung allgemeinen Wissens um Gott in der
scholastischen Theologie hatte und zum Teil auch in neueren theologischen Entwirfen hat).

Man darf also sagen: Grundsétzlich ist fir Luther Gottes Selbstbekundung in Jesus Christus
der Erkenntnisgrund und das Kriterium alles rechten Redens von Gott. Dem entsprechend soll
die inhaltliche Entfaltung seines Gottesverstandnisses, der wir uns nun zuwenden, von seinem
Christusverstandnis und seinen von ihm her bestimmten Aussagen tber Gottes Wesen ausge-
hen, und danach erst weitere Elemente seines Gottesverstandnisses heranziehen.

Gott in Christus

Luther kann sagen: Die Gottheit Gottes will gerade in der Menschheit Jesu erkannt werden. In
diesem Menschen, in seiner menschlichen Geschichte von der Krippe bis zum Kreuz, ist die
Majestat Gottes, des Schopfers und Herrn aller Dinge, gegenwartig. So ist Gott zu uns gekom-
men, so will er von uns erkannt sein. [146]

Mit einer »Christologie von unten« im Sinne des Programms, die Bedeutung Jesu nicht in
seiner Gottmenschheit, sondern in seiner reinen und exemplarischen Menschlichkeit zu
suchen, hat das schlechterdings nichts zu tun. Denn Luthers Interesse richtet sich nicht auf die
Menschlichkeit Jesu an sich, sondern gerade auf die Gegenwart Gottes in diesem Menschen,
auf die Bewegung, in der Gott von seiner Hohe tber den Abgrund der Stinde zu uns ins
»Fleisch« herabgestiegen ist. Als der Trager dieser Gottesbewegung ist der Mensch Jesus fur
Luther die Person gewordene Realitat der Gottesgerechtigkeit, die sich dem Suinder bedin-
gungslos schenkt. DaR Jesus Christus wahrer Mensch und wahrer Gott ist — das christologi-
sche Dogma also, wie es von der alten Kirche formuliert worden war — hat Luther nicht nur
als ehrwiirdigen Traditionsbestand mehr oder weniger unkritisch hingenommen, sondern voll
bejaht. Dabei war ihm vor allem an der unscheidbaren Einheit des Goéttlichen und des
Menschlichen in der Person Jesu Christi gelegen bis dahin, daB er die Teilhabe der mensch-
lichen »Natur« Jesu an der gottlichen Majestéat, aber auch umgekehrt das Eingehen der
Gottheit in das menschliche Leiden und Sterben Jesu behaupten konnte. Dahinter steht bei
ihm nicht eine Lust an abstrakten metaphysischen Spekulationen, sondern die Freude an der

Joest - Die Theologie Martin Luthers 17



Gewillheit: Ganz Gott selbst in Jesus ganz bei uns.

Mit der Gegenwart Gottes in dem Menschen Jesus hat Luther auch die Dreieinigkeit Gottes
ohne Vorbehalt bejaht. DalR Gott der Dreieinige ist, ist in seinem Verstandnis des Heilsge-
schehens vorausgesetzt. Dieses meint ja eben nicht eine Ersetzung des Gottes »in der Hohe,
der Majestét des Schopfers und Herrn, durch das Gottliche des Menschseins Jesu (etwa in der
Art moderner Theologien »nach dem Tode Gottes«), sondern eben das Kommen des Gottes,
der- auch fir Luther — der Gott in der Hohe bleibt, zum Menschen in der Gestalt des Sohnes,
und zugleich sein Wirken im Menschen durch den Heiligen Geist, der uns Gottes Gegenwart
in Jesus erkennen laRt, ihr Glauben schafft. So umfassend hat sich Gott um den Menschen
angenommen, so ausschliellich tut er alles, um uns in seine Gemeinschaft einzuholen: Als der
Gott, der ganz Uber uns ist, ist er zugleich der Gott, der im Sohn ganz mit uns geworden ist,
und der, wiederum er selbst und allein, durch den Geist in uns den Glauben wirkt, den wir aus
uns selbst nicht erzeugen konnen, uns so gleichsam selbst seinem Dasein fur uns in Christus
entgegentragt. So kann man in Luthers Sinn das Bekenntnis zu dem dreieinigen Gott als
Ausdruck des Bekenntnisses zu der Rechtfertigung des Stinders aus der bedingungslosen
Gnade, und dieses wiederum als die existentielle Anwendung des Bekenntnisses zu dem
dreieinigen Gott verstehen. Luther hat das in den Erklarungen des Kleinen Katechismus zu
den drei Glaubensartikeln in der Sache ausgefuhrt, ohne dort das Wort »Rechtfertigung« zu
gebrauchen.

Dal Gott in Jesus zu uns ins »Fleisch« gekommen ist, heif3t in letzter Konsequenz: In dem
gekreuzigten Jesus ist Gott in unsern Tod, in den Tod der Sunder gekommen; in der Aufer-
weckung Jesu hat er diesen Tod Gberwunden. Luther hat dieses Geschehen auf verschiedene
Weise verdeutlicht. Er konnte es in der [147] bildhaften Weise altkirchlicher Theologie als
Kampfgeschehen darstellen: Der Mensch ist der Gefangene der Verderbensméchte — Suinde,
Tod, Teufel. Christus setzt sich am Kreuz dem Angriff der Verderbensmachte aus. Indem
aber nun er (und in ihm Gott selbst) zu uns in dieses Gefangnis des Verderbens kommt,
besiegt er die Médchte — ihn kénnen sie nicht verschlingen — und fiihrt die Gefangenen heraus.
Daneben steht bei Luther aber auch das Verstandnis des Kreuzes als Suihnegeschehen, wie es
besonders in der abendlandischen theologischen Tradition entfaltet war: Der Mensch ist
angeklagt durch das Gesetz Gottes. Christus gibt sich dem Urteil des Gesetzes preis, das den
Tod des Siinders fordert. Aber indem er, der Schuldlose, diesen Tod auf sich nimmt, ist dem
Zorn Gottes und dem Urteil des Gesetzes »genuggetan« und den Siindern die Lossprechung
erworben.

Man hat gefragt, ob die Ubernahme dieser »Genugtuungslehre« nicht zu wesentlichen Moti-
ven der Theologie Luthers in einem gewissen Widerspruch steht. Setzt sie nicht einen Gott
voraus, dessen Gerechtigkeit im Prinzip eben doch nach dem Malstab von Leistung bzw.
Fehlleistung und Vergeltung verfahrt und dessen Gnade erst da walten kann, wo diesem
Prinzip sein Recht wurde? Und legt nicht gerade Luther anderwarts alles Gewicht darauf, daf}
Gott grundsatzlich und um seiner Gottheit willen nicht auf eine ihm gebotene Leistung
reagieren, sondern aus spontaner, frei sich schenkender Gnade mit dem Menschen handeln
will? Von Luther her ist da wohl zu antworten: Gottes Gnade kann nicht ein gleichgiltiges
Ubersehen und Beiseiteschieben der Siinde bedeuten. Das Gericht (iber sie mufte geschehen.
Aber dem Gedanken, daf dies ein »Erkaufen« der Gnade Gottes durch eine ihm dargebrachte
Leistung bedeute, steht entgegen, daR Luther Uberaus stark betont: Gott selbst ist es, der uns
seinen Sohn zur Genugtuung fur unsere Siinde dahingibt. Sie wird Gott nicht »von unten«
dargebracht, damit er gnadig sein kann. Sondern er selbst gibt sich in seinem Sohn zu diesem
Geschehen des Gerichtes hin, weil er den Stindern gnédig sein, sich Uber sie erbarmen, ihnen
alles schenken will. Uberaus deutlich wird das in Luthers Lied »Nun freut euch, liebe Christen
gmein.«

Joest - Die Theologie Martin Luthers 18



Gottes Liebe und Zorn

Wenn Gott in dem Menschen Jesus erkannt sein will, der bis in den Tod der Gottverlassenheit
hinein auf die Seite der Suinder gekommen ist, um sie aus diesem Tod zu retten — was darf
dann tber sein Wesen gesagt werden? Luther sagt: Gottes innerstes Wesen ist gliihende Liebe
— wollte man Gottes Herz malen, so miiite man einen »Backofen von Liebe« malen. Aber
Gottes Liebe ist nicht einfach das, was wir als Liebe kennen und so nennen. Sie ist darin
gottlich und menschlichem Lieben unendlich tiberlegen, dal3 sie nicht daran gebunden ist, nur
das lieben zu konnen, was ihr als liebenswert entgegenkommt. Gott liebt [148] vorausset-
zungslos und gerade da, wo nichts ist, was zur Liebe bewegen kénnte. Er wendet sich dem
Nichtigen, Liebensunwerten zu und schenkt ihm damit Sein und Wert. »Deus non invenit, sed
creat suum diligibile« (= Gott findet den Gegenstand seiner Liebe nicht vor, er bringt ihn her-
vor). Das Wesen Gottes als abgriindiger Liebeswille wird so fur Luther geradezu gleichbedeu-
tend mit der Gottheit Gottes und seiner Schopfermacht. Es ist dieselbe voraussetzungslose,
schopferische Liebe, die uns als Geschdpfen aus dem Nichts heraus unser Dasein gibt und
erhalt, und die uns als Slinder aus dem Tod der Stinde heraus das neue Leben der Gerechtge-
sprochenen schenkt. Fur Luther kann sich das verdichten zu der Aussage: Gott will grundséatz-
lich nicht den Menschen, der ihm etwas gibt, sondern dem er alles gibt. Gott will Giberhaupt
darin Gott sein, daB er nicht nimmt, sondern alles schenkt.

Aber Luther spricht ebenso nachdricklich von dem verzehrenden Feuer des Zornes Gottes,
der gegen die Stinde und damit gegen den Siinder entbrennt und ihn mit ewigen Verderben
bedroht. Er kann diesen Zorn als ein unausdenkbar Schreckliches bezeichnen, das uns in
unserer Verblendung zumeist verhillt ist, und er kann es geradezu als eine Auswirkung dieses
Zornes verstehen, wenn Gott den Menschen in solcher ahnungslosen Verblendung dahinleben
145t, und als ein Heilszeichen, wenn er uns durch das Treffen seines Wortes als Gesetz das
Brennen seines Zornes flhlen l4R3t.

In Luthers Reden von Gott brechen hier starke Spannungen auf. Ist Gott die Liebe, die gerade
da, wo Heillosigkeit ist, alles schenken will? Oder ist er auch und zuvor der Zorn, der vergel-
ten will? Ist Gott der Wille, der nicht den Tod des Siinders will, sondern seine Rettung und
sein Leben? Ist er auch und zuvor der Gott, der in seinem Zorn den Tod des Stinders will?
Streitet in Gott selbst der eine Wille gegen den andern?

Luther hat das nicht systematisch ausgeglichen. Ein dualistischer Einschlag in seinem Reden
von Gott ist nicht zu verkennen (er wird uns unter anderm Aspekt nochmals in seiner Unter-
scheidung von offenbarem und verborgenem Gott begegnen). Aber Luther kann dann doch
auch sagen: Gottes Zorn will verstanden sein gerade als das Werkzeug seiner Liebe. Sein
Brennen ist das »fremde Werk, das Gott tun muB, weil er zu seinem »eigenen Werk, der
Rettung des Siinders aus seiner Stiinde, kommen will und damit er zu ihm kommen kann. Gott
muB téten, um in Wabhrheit lebendig zu machen. Heil und Leben wirkt er »sub contraria
specie« (unter dem Anschein des Gegenteils). Der Zorn ist nicht ein Letztes, sondern die
Verhillung der Liebe. Und da kann Luther dann sagen: Gerade das ist Verblendung und
Unglaube, wenn wir Gott fur den zornigen Gott halten, der uns vernichten will. — Aber das
heil3t dann doch: Auch in seinem Zorn will Gott zwar den Tod der Siinde, aber gerade nicht
den Tod, vielmehr das Leben des Stinders. [149]

Gott der Schopfer, der Allméachtige
Das Bekenntnis zu Gottes Schopfermacht ist fur Luther ganz wesentlich von der Erkenntnis

der Heilsmacht Gottes her bestimmt, von seiner Macht, Gerechtigkeit und Leben zu schaffen,
wo Siinde und Tod war. Aber derselbe Gott ist es ja, dem sich tiberhaupt alles kreatirliche

Joest - Die Theologie Martin Luthers 19



Sein verdankt, und nicht etwa so, dal’ der Schopfer ihm nur den Anfang gesetzt hatte, von
dem her es nun in relativer Selbstandigkeit existieren wirde. Dall Gott Schopfer ist, heil3t fur
Luther vielmehr, daB er in allem kreattirlichen Geschehen selbst der Wirkende ist und bleibt.
Die Kreatur hat nur dadurch ihren Bestand und ihr Leben, daR sie in jedem Augenblick durch
die Allgegenwart und Allwirksamkeit des Schopfers getragen, aus dem Nichts gleichsam
herausgehalten wird, in das sie, sich selbst tberlassen, versinken miRte. Das Wirken der
Kreaturen versteht Luther nicht so, dal3 sie, nachdem Gott ihnen ihre Wirkfahigkeit einmal
eingestiftet hat, nun kraft dieser Fahigkeit die eigenstandigen »Subjekte« eines Wirkens
waren, mit dem sie im Sinn eines konkurrierenden Beitrags mit dem Schopfer zusammen-
wirkten. Vielmehr sieht er die Kreaturen als bloRe Werkzeuge in der Hand Gottes, der der
eigentlich Wirkende ist. Er kann sie auch geradezu als »Larven und Mummenschanz« Gottes
bezeichnen, um zu sagen: Wo sie als die Téter des Geschehens erscheinen, ist in Wahrheit
Gott der Téater. Das gilt auch fir das Verhaltnis des menschlichen zum gottlichen Wirken.
Gott will durch unsere Arbeit wirken und befiehlt uns zu arbeiten. Aber den Erfolg sollen wir
nicht als unsere, sondern als seine Tat verstehen: der arbeitende Mensch ist das Werkzeug,
Gott ist der Téater dessen, was durch dieses Werkzeug geschieht. (Dal3 das nicht so gemeint ist,
als werde der Mensch zu einem willenlosen, innerlich unbeteiligten »Gerét« in der Hand
Gottes, wird in dem Abschnitt Gber Luthers Verstdndnis des Menschen spater zu zeigen sein).

Luther macht solche Aussagen Uber die Allwirksamkeit des Schopfers in allem kreattrlichen
Geschehen weitgehend im positiven Zusammenhang des Bekenntnisses zu Gott als dem
Wirker und Geber alles Guten. Die Kreaturen sind die »Rohre und Mittel«, durch die er uns
unaufhorlich und auf die mannigfaltigste Weise das Gute seiner Gaben zuflie3en I14(3t, Leben
schenkt und erhélt. Insofern steht der Gedanke der gottlichen Allmacht und Allwirksamkeit in
innerem Zusammenhang mit Luthers Verstdndnis der Heilsmacht Gottes, der heilschaffenden,
dem Ungerechten sich schenkenden Gottesgerechtigkeit. Andererseits schreckt Luther aber
nicht vor der Konsequenz zuriick, schlechthin in allem, was ist und geschieht, den allméchti-
gen Schopfergott als den Wirkenden zu behaupten: »Gott wirkt auch im Satan und in dem
Gottlosen«, kann er in seinem Buch »VVom unfreien Willen« (1525) sagen. Denn wie kdnnte
er der Schopfer und der Allméachtige sein, wenn an irgendeiner Stelle etwas eintreten konnte,
worin ein ihm gegeniber eigenstdndiges Subjekt seinem Wollen und Wirken entgegenwirken
wirde! Hier scheint sich der Allmachtsgedanke aus dem Zusammenhang [150] des in Christus
erkannten Wesens Gottes, des schopferischen, aus Nichts und Verderben Sein und Heil wir-
kenden Liebeswillens, zu 16sen und seine eigene rationale Konsequenz zu entfalten. Wird aus
diesem Gott nun eine Allkausalitat mit »blindem« Gesicht?

An einer wesentlichen Stelle hat Luther allerdings diese rationale Konsequenz des Allmachts-
gedankens durchbrochen. Er sagt nicht, Gott habe das Eintreten der Siinde gewirkt und wolle
nun auch im Handeln der Siinder die Stinde als solche. Wie und warum die Sunde in die
Schopfung Gottes hereinkommen konnte, 1&Rt er unerklart und sagt nun nur: Nachdem sie da
ist, nachdem die Werkzeuge »schartig« geworden sind, hort Gott nicht auf, auch durch solche
verdorbenen Werkzeuge zu wirken. Es anders haben wollen hiel3e, Gott in seinem stédndigen
Wirken stillstellen wollen, das hieRe aber wollen, daB er aufhore, Gott zu sein. Dal} bei seinem
Wirken durch die schlechten Werkzeuge Schlechtes herauskommt, liege an den Werkzeugen,
nicht an dem, der sie fuhrt.

Der offenbare und der verborgene Gott

In seiner Schrift »Vom unfreien Willen, seiner grof3en Auseinandersetzung mit Erasmus tber
die Willensfreiheit, zieht Luther die Konsequenz aus seinem Verstandnis der Allwirksamkeit
Gottes fur die Frage, warum Menschen zum Glauben und zum Heil kommen, andere aber
nicht. Erasmus hatte behauptet, hier musse, solle Gott nicht als willkirlich und ungerecht

Joest - Die Theologie Martin Luthers 20



erscheinen, ein Entscheidungsspielraum des Menschen in Anschlag gebracht werden: So ge-
wil3 er der Gnade Gottes bedarf, liege es doch an ihm, ob er das Gnadengebot Gottes annimmt
oder abweist.

Luther hat dem leidenschaftlich widersprochen: Dann wirde nicht mehr gelten, dal? Gott
allein aus seiner Gnade Heil schenkt. Soll das gelten, dann heift das, daf3 wir uns auch zum
Annehmen der in Christus begegnenden Gnade nicht aus uns selbst bewegen. Gott allein tut
alles zu unserm Heil — auch dies, dal? er, der Heilige Geist, in uns den Glauben wirkt, der
seine Gnade annimmt. Luther zieht nun aber die Konsequenz: Wenn ein Mensch nicht zum
Glauben kommt, so geschieht auch dies nicht aus seiner freien Selbstentscheidung, sondern
darum, weil Gott hier den Glauben nicht wirken will. Der Mensch hat in der Frage seines
Verhaltnisses zu Gott, seines Glaubens oder Nicht-glaubens, schlechterdings keine eigene
Entscheidungsmacht. So sieht sich Luther zu der Lehre von der doppelten Pradestination
gefiihrt. In Gottes Willen ist von Ewigkeit her bestimmt, welche Stinder er erretten und
welche er der Verdammnis uberlassen wird, in welchen er darum den Glauben wirken und
welchen er ihn versagen wird. (Dal? alle durch den Stindenfall Adams zu Stindern geworden
sind und als solche die Verdammnis verdienen, wird dabei [151] vorausgesetzt, ohne daf
Luther auch den Stindenfall selbst als durch Gott gewollt und gewirkt behaupten wiirde).

Was Luther zu solchen Aussagen treibt, ist vor allem das Anliegen, da es wirklich ganz und
undurchbrochen dabei bleiben soll: Unser Heil sieht allein in Gottes Hand und Macht und
nicht in der Ungewilheit unserer eigenen schwankenden Entscheidungen. Wére es anders,
»dann wére ich gezwungen, standig im Ungewissen zu laborieren, und mein Gewissen wére
niemals gewil} und sicher, wieviel ich tun misse, um Gott genug zu tun ... . Aber nun, da Gott
mein Heil ganz meiner Entscheidung entzogen und in die seinige gestellt hat und verheiRen
hat, mich nicht auf mein Tun und Laufen hin, sondern aus seiner Gnade und Barmherzigkeit
zu bewahren, bin ich zuversichtlich und gewiB. Er ist treu und liigt mir nicht, dazu ist er
méchtig und gewaltig, so dal’ keine Teufel und Widerstande seinen Willen brechen und mich
ihm entreilRen kdnnen« (WA 18, S. 783). In logischer Konsequenz dieser positiven Aussage:
unser Heil ganz in Gottes Hand, weicht er aber auch der negativen nicht aus, daR ebenso das
Unheil der Nichtglaubenden in Gottes Entscheidung begrundet ist. Er kann hier dann auch
geradezu rational von jenem Allmachtsgedanken her argumentieren, der von der Prage, ob
Heil oder Unheil aus dieser Allmacht hervorgeht, ganz abgeldst erscheint: Einerlei was auch
immer geschieht — ist Gott der allméachtig wirksame Wille, dann ist es nicht denkbar, dal3
etwas geschieht, was nicht aus seinem Wollen und Wirken hervorgeht. Gegen die Logik
dieses Gedankengangs laRt sich nichts einwenden. Aber setzt die Gewil3heit des Glaubens, um
die es Luther in dieser Sache vor allem zu tun war — die oben zitierten Worte bezeugen das
ganz unmittelbar — nicht auf einen Gott, der sich eindeutig fir das Heil des Menschen erklart
hat? Ist das Gesicht des Gottes, aus dessen Willen Heil wie Unheil, weil eben schlechthin
alles kommt, noch eindeutig?

Erasmus hatte Luther denn auch entgegengehalten, Gott habe im Evangelium doch seinen
Willen erklart, daB alle Menschen gerettet werden (I. Tim. 2,4) Darauf antwortet Luther: Ja —
der offenbare Gott, Gott so, wie er sich uns in Christus offenbart hat und unter uns gepredigt
sein will, hat uns diesen seinen Willen erkl&rt, und an ihn sollen wir uns halten. Aber der
offenbare Gott bleibt zugleich auch ein in der Majestét seiner unerforschlichen Ratschliisse
verborgener Gott, und in dieser seiner verborgenen Majestat sollen wir ihn schweigend
verehren, ohne die Griinde seines Wollens und Tuns erforschen zu wollen. Gott wie er sich
uns in Christus offenbart hat, »tragt Leid um den Tod« seines VVolkes »und will ihn iberwin-
den ... damit wir, von Siinde und Tod befreit. Heil erlangen.« Aber »Gott, so wie er in seiner
Majestat verborgen bleibt, trégt nicht Leid um den Tod und beseitigt ihn nicht, sondern wirkt
Leben, Tod und alles in allen.«

Joest - Die Theologie Martin Luthers 21



Luther ist sich des AnstoRes und der Anfechtung, die dieser Gedanke bereitet, bewuRt. Aber
dem Anstol3, der diesem Gott Willkir und Ungerechtigkeit vorwirft, bestreitet er jedes Recht.
Ist Gott verpflichtet, alle Stinder zu retten? Ist [152] es nicht unsere nackte Selbstsucht, wenn
wir von Gnade gerne hdren und das Gute aus Gottes Hand gerne annehmen, von seiner gott-
lichen Freiheit aber, dieses Gute auch zu versagen, nichts wissen wollen? Wer ist Uberhaupt
der Mensch, daf er sich herausnimmt, Gott zur Rechenschaft zu ziehen?

Dem Angefochtenen, durch die Frage, ob er denn erwdhlt sei, Erschreckten gibt Luther den
seelsorgerlichen Rat, er solle nicht tiber den verborgenen Gott nachdenken, sondern ganz auf
den in Christus offenbaren Gott schauen, so wie Gott selbst es geboten hat. In Christus und
nicht in jener verborgenen Majestét wolle er von uns erkannt und beim Wort genommen sein.
Daneben steht sein Rat flir »starke Geister«: Ergib dich mit ganzem Ja in Gottes Willen, auch
wenn er dich zur Holle fuhren sollte. Denn solltest du in diesem Ja in Gottes Willen zur Holle
fahren, so bist du darin ja mit Gott geeint, und die Holle ist nicht mehr Holle. Aber ruft dieser
Rat — in seinen beiden Gestalten — nicht im Grunde zu einem Glauben auf, der den Gedanken
an einen in Gottes Majestét verborgenen Unheilswillen ausschliel3t? Auch in einer kurzen
Darstellung durfte diese eigentiimliche und viel umstrittene Rede Luthers vom offenbaren und
verborgenen Gott nicht umgangen werden. Es soll auch die Frage nicht verschwiegen werden,
ob sie ganz im Einklang steht mit Luthers Einsatz in der Frage der Gotteserkenntnis: In Chri-
stus, nur in ihm und in ihm eindeutig, gibt Gott sich uns so zu erkennen wie er in Wahrheit ist.
Aber die Diskussion dieser Frage wirde (iber den Rahmen dieser Darstellung hinausfuhren.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 22



IV Das Verstandnis des Menschen
Die »Definition des Menschen nach Luther

Durch Luthers neues Verstandnis des Evangeliums wurde wie sein Gottesverstandnis so auch
sein Verstandnis des Menschen neu und gegenuber dem, was die philosophisch-theologische
Tradition des Mittelalters Gber den Menschen zu sagen hatte, in markanter Weise anders
gepragt. In seinen Disputationsthesen »De homine« (= Gber den Menschen) &uf3ert sich Luther
grundsatzlich zu diesem Thema in Gestalt einer »Definition« dessen, was das Besondere des
Menschen ausmacht, wodurch er also aus dem, was er mit andern Kreaturen gemeinsam hat,
herausgehoben ist.

Luther geht dort aus von der traditionellen Definition des Menschen als »animal rationale, d.
h. als dasjenige Lebewesen, das tber Leib und Sinne hinaus mit Vernunft begabt ist. Er
akzeptiert dies als Beschreibung des Unterschieds zwischen Mensch und Tier in rein inner-
weltlicher Betrachtung und kann in diesem Zusammenhang sehr positive Aussagen Uber die
Gabe der Vernunft machen. Er setzt aber hinzu: Dies ist eine philosophische Definition des
Menschen, mit der Uber jenes Besondere, wodurch er aus allen tbrigen Kreaturen [153]
herausgehoben ist, so gut wie noch nichts gesagt ist. Dieses Besondere kann nur theologisch
erfalit werden.

So stellt Luther nun der philosophischen eine theologische »Definition« des Menschen gegen-
Uber — sie ist taktisch keine Definition mehr im formal-schulméaRigen Sinn der Angabe einer
ubergeordneten Kategorie (Lebewesen) und der spezifischen Differenz zu &ndern Angehori-
gen dieser Kategorie (Vernunftbegabung), sondern eher ein kurzgefalites Erzahlen der
Geschichte, die Gott mit dieser Kreatur und nur mit ihr eingeht. Ich zitiere sie hier nicht im
Wortlaut (der einige Erklarungen erfordern wiirde), sondern gebe ihren Gehalt in einer
Umschreibung wieder: Der Mensch ist dadurch aus allen andern Geschépfen herausgehoben,
dal3 Gott ihn mit der Bestimmung einer besonderen Gemeinschaftsbeziehung zu ihm selbst
und darum tber sein irdisches Dasein hinaus auf das Ziel ewigen Lebens hin geschaffen hat.
Faktisch ist er von Adam her im Widerspruch zu dieser seiner Bestimmung gefangen, so da
seine Geschichte mit Gott sich zur Unheilsgeschichte verkehrt, auch sie tiber das irdische
Leben hinauszielend, nun aber auf ewigen Tod. Aber als dieser Siinder, der er faktisch ist, hat
ihn Gott dazu bestimmt, durch Jesus Christus aus der Unheilsbindung befreit und zum Ziel
des Lebens gerettet zu werden; jedoch nicht anders als so, dal er sich glaubend auf ihn als
den, der allein méchtig ist, sein Leben zum Heil zu bringen, einlalt und verlaRt. Luther fal3t
das zusammen und sagt, aufs klrzeste sei der Mensch zu definieren als »peccator iustifican-
dus sola gratia per Christum, d. h. als der Siinder, der aus Gnade allein durch Christus
gerechtfertigt wird.

Das heif3t also: In einer blof3en Analyse des innerweltlichen Aspektes seiner Ausstattung im
Vergleich zu andern Lebewesen und seiner dem entsprechenden innerweltlichen Handlungs-
maoglichkeiten ist nach Luther das eigentlich Menschliche des Menschen nicht zu lassen. Es
ist nur aus seinem Verhéltnis zu Gott zu verstehen, namlich als seine Zielbestimmung durch
Gott zur Gemeinschaft mit Gott auf ewiges Leben hin. Als der Siinder, der er ist, wird er
allein so, dafl3 Gott sich in Jesus Christus radikal seiner annimmt, in die Erfillung dieser seiner
Bestimmung gebracht. Er hat zu dieser Erfillung seiner Bestimmung gerade keine eigenen
Handlungsmdglichkeiten, sondern ist in den Glauben gewiesen, der sich ganz auf die Macht
des in Christus gegenwaértigen Gottes zum Rechtwerden seines Lebens verlaft.

Diese theologische Wesensbestimmung des Menschen gibt Anlal zu Fragen. Zunéchst: Wird
fur Luther jene innerweltliche Besonderheit und Ausstattung des Menschen als vernunft-

Joest - Die Theologie Martin Luthers 23



begabtes Lebewesen, als das ihn die »philosophische« Definition anspricht, schlechthin
bedeutungslos? Oder vermag er auch sie von der theologischen Wesensbestimmung her zu
wardigen, zu ihr in Beziehung zu setzen?

Sodann: Ist die Einweisung des Menschen in die »passivitas« jenes Glaubens, der zur Erfil-
lung der Zielbestimmung des Lebens nichts tun, sie vielmehr ganz und [153] gar nur durch
Gott empfangen kann und will, nur dadurch bedingt, daR der Mensch faktisch »gefallener«
Mensch, Sunder und als solcher der Gnade in Christus bedrftig ist? Oder hat dieses radikale
Angewiesensein auf das zum Ziel bringende Handeln Gottes fir Luther grundsétzliche
Bedeutung schon fiir den Menschen in seinem geschdpflichen Verhéltnis zu Gott Gberhaupt?
Es muf in diesem Zusammenhang, besonders im Blick auf katholische Bedenken zu Luthers
Theologie, auch gefragt werden: Bedeutet diese Verweisung in die »passivitas« des Empfan-
gens Gott gegeniber nicht eine Herabsetzung des Menschen zum »Objekt« Gottes, eine
Aufhebung seines Personseins im Gegeniiber zu Gott? Wie versteht Luther tiberhaupt das
Personsein des Menschen?

Schlief3lich auch; Wie versteht Luther das Stinder-sein des Menschen? Wieso ist es tiberhaupt
maoglich, dal’ das Geschdpf Mensch zum Sinder wird, in den Widerspruch zu seiner
geschopflichen Bestimmung gerét? Hat Luther dafiir im Rahmen seiner theologischen
Wesensbestimmung des Menschen eine Erklarung?

In den folgenden Abschnitten soll auf diese Fragen eingegangen werden, soweit sich daftr im
theologischen Denken Luthers Antwort finden laRt.

Vernunft und Sinne, Geist und Fleisch

Wie hat Luther sein theologisches Verstandnis des Menschen mit dessen Eigenart als ver-
nunftbegabtes Lebewesen in Verbindung gebracht — bzw. hat er das uberhaupt? VVorgegeben
war ihm von der abendlandischen philosophischen Tradition her die Unterscheidung von
Sinnen und Vernunft als den beiden Grundvermégen der menschlichen Seele, wobei das
Sinnenvermdégen dem Menschen mit andern Lebewesen gemeinsam ist, der Vernunftbesitz
ihn Uber sie hinaushebt. VVorgegeben war ihm aber von den biblischen Texten her auch die
Entgegensetzung von Geist und Fleisch, die mit der Unterscheidung von Vernunft und Sinnen
nicht ohne weiteres gleichzusetzen ist. Vorgegeben war ihm schlielRlich das anthropologische
System der scholastischen Theologie, in dem alle diese Begriffe in ein bestimmtes Verhaltnis
zueinander gebracht waren. Das sah, mit Varianten der Schulrichtungen in Einzelheiten, etwa
SO aus:

Im unteren, sinnenhaften Seelenbereich des Menschen entsprechen einander die Sinneswahr-
nehmung der kdrperlichen Dinge und das sinnliche Begehren im Umgang mit diesen Dingen.
Im oberen, vernunfthaften Seelenbereich entsprechen sich die rationale Einsicht in die innere,
geistige Ordnungsstruktur der Schépfung und der von solcher Einsicht geleitete Wille, der das
Handeln bestimmt. Die Einsicht soll den Willen bestimmen, der Wille soll dementsprechend
das sinnliche Begehren lenken und in geordneten Bahnen halten. Wesenhaft menschlich ist es,
im freien Willensentschluf3 der Einsicht geméal3 zu handeln. [155]

Dazu wird die biblische Entgegensetzung von Geist und Fleisch etwa in folgender Weise in
Beziehung gebracht: Durch die Siinde ist die Einsichts- und Lenkungskraft der Vernunft zwar
nicht aufgehoben, aber geschwécht. Die Sinnlichkeit erhalt ein Ubergewicht, zieht den Men-
schen nach »unten«. Er verféllt in ungeordnetes Triebleben, sucht im Umgang mit den korper-
lichen Dingen seine Lebenserfllung. Als solcher ist er der fleischliche Mensch.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 24



Der seine Vernunft recht gebrauchende und ihrer Einsicht geméal handelnde Mensch ist nun
nicht schon ohne weiteres der geistliche Mensch. Dieser kann er nur werden durch die Verlei-
hung jener Gnadenqualitét seiner Seele, die durch den Stindenfall verloren ging (vgl. dazu,
was einleitend Uber das Verstandnis des Heilsweges in der spatmittelalterlichen Theologie
gesagt wurde). Aber durch die auch im Sunder nicht restlos ausgeldschte Moglichkeit der
Vernunft, die geistige und sittliche Ordnungsstruktur der Welt zu erkennen, bleibt der Mensch
auf Gott als den Schopfer dieser Ordnung zumindest hingewiesen; im Einsatz der Vernunft
zur Ordnung der Triebe ist er der Gnade néher, fur ihren Empfang bereiter als im Sich-uber-
lassen an die Sinnen- und Triebseite seines Wesens. Die innerweltliche Auszeichnung des
Menschen als das vernunftbegabte Lebewesen ist also fir sein theologisches Verstandnis
nicht belanglos; sie hat Bedeutung als hinflihrender VVerweis auf seine eigentliche, geistliche
Bestimmung zu Gberweltlicher Gottesgemeinschaft.

Luther hat sich mit dieser Problematik lange auseinandergesetzt und ist schlie3lich zu der
Einsicht gelangt, dal? die anthropologische Unterscheidung von Geistigkeit und Sinnlichkeit
einerseits, die biblische Entgegensetzung von Geist und Fleisch andererseits streng auseinan-
derzuhalten sind: die eine »Teilung« liegt quer zu der andern. Der als Leib, Seele und Geist
existierende Mensch (so formuliert Luther dreiteilig nach I. Thess. 5,23) ist als ganzer in
seinem gesamten Lebensverhalten — mit dem Einsatz der Vernunft ebenso wie mit Sinnen und
Trieben — entweder geistlich oder fleischlich, d. h. entweder in der Macht des Geistes Gottes
oder in der Macht der Siinde.

In seiner Magnifikat-Auslegung (1521) fiihrt Luther das n&her aus. Er geht auch hier aus von
der Dreiheit Leib, Seele, Geist. Den Leib und seine Handlungen regiert die »Seele«, wobei
hierunter Vernunft und Sinne zusammengefal’t werden. Hier, so Luther, hat der Mensch in der
Vernunft ein eigenes »Licht«, durch das er »mit leiblichen Dingen umgeht, d. h. zum zweck-
méaRigen Umgang mit innerweltlichen Gegebenheiten befahigt ist. Den »Geist« (hier zundchst:
den des Menschen) aber versteht Luther als das Zentrum der Person, aus dem heraus das
ganze Lebensverhalten gesteuert wird. Und gerade hier hat der Mensch »kein eigenes Licht,
sondern ist angewiesen auf das Empfangen des Wortes und Geistes Gottes zur Erleuchtung
seines ganzen Lebens. Dieses Personzentrum (Luther kann dafir statt »Geist« auch »Herz«
sagen oder Uberhaupt auf eine derartige Bezeichnung verzichten) ist der »Ort« des Grundver-
trauens, aus dem der Mensch lebt: Hangt es als Glaube an dem Wort Gottes, so wird durch die
[156] Kraft des Wortes der ganze Mensch geistlich; hdngt es an einer &ndern Macht, so wird
von ihr her der ganze Mensch fleischlich. Das Personzentrum, in dem uber das Verhaltnis des
Menschen zu Gott entschieden und von dem her das ganze Lebensverhalten bestimmt wird,
versteht Luther also gerade nicht mehr als ein Seelen»vermdgen, kraft dessen der Mensch
selbst-gekonnte Akte vollzieht —auch nicht im Sinne einer als Gnadenhabitus verliehenen
geistlichen Potenz, die ihn zu »Ubernatiirlichen« Akten befahigt. Er versteht es viel eher als
denjenigen »Ort« im Menschen, an dem er von der sein Verhalten bestimmenden Macht
»besessen« wird. Und doch entscheidet sich gerade an diesem der aktiven Selbstbestimmung
entzogenen Ort Erfillung oder Verkehrung seiner menschlichen Bestimmung.

Auf der dndern Seite versteht Luther Sinne und Vernunft des Menschen durchaus als ihm
zueigen gegebene Krafte, aus denen er in der Tat selbst-gekonnte Akte vollziehen kann. Aber
diese Akte beziehen sich auf die »inferiora« (auf das, was »unter« dem Menschen ist); d. h.
Sinne und Vernunft sind die Organe, mit denen der Mensch seine pragmatische Orientierung
in den innerweltlichen Gegebenheiten vollzieht, die zur Erreichung irgendwelcher Zwecke
geeigneten Mittel zu erkennen und zu wéhlen vermag usw. Entzogen bleiben nicht nur den
Sinnen, sondern auch der Vernunft die »superiora« (was »liber« dem Menschen ist): Gott
selbst, Gottes Verhéltnis und Verhalten zum Menschen, damit aber auch das von Gott
bestimmte Ziel seines Lebens — und also das, woraufhin alle zu erstrebenden Zwecke und zu

Joest - Die Theologie Martin Luthers 25



wéhlenden Mittel auszurichten wéren. Luther hat also das Wertungsgefélle von Vernunft und
Sinnlichkeit in bezug auf die Gottesbeziehung des Menschen eingeebnet; intellektuelle Ein-
sichten fuhren nicht schon als solche in die N&he Gottes. Dennoch ist die Ausstattung des
Menschen mit Sinnen und Vernunft fr ihn nicht eine theologisch belanglose Gegebenheit
ohne Beziehung zu dem, wie der Mensch im Glauben (oder Unglauben) lebt. Sie ist vielmehr
das Instrumentarium, wodurch das, wozu der Mensch im Zentrum seiner Person bewegt wird,
in seinem Umgang mit Menschen und Dingen sich auswirken und in Praxis umgesetzt werden
kann. Vernunft, Sinne und Leib werden — so oder so — Einsatzmittel im Dienst der den Men-
schen als ganzen bewegenden Macht. Wird er zum und im Glauben von Gott bewegt, so
werden sie Einsatzmittel zum Dienst der Liebe. Sie kdnnen aber — wird der Mensch von einer
andern Macht »besessen« — ebenso, und zwar die Rationalitat nicht weniger als die Triebhaf-
tigkeit — zu Werkzeugen der Selbstsucht und Zerstérung werden.

Der Mensch als Person

Wir sind damit an das Problem des Personverstiandnisses Luthers herangefiihrt. Was er tber
das Bewegt-werden des Menschen in seinem Personzentrum sagt, [157] kann zu der Frage
Anlal} geben: Versteht er den Menschen tiberhaupt ungebrochen als »Person«? Man pflegt
doch mit diesem Begriff irgendwie die VVorstellung der Selbstandigkeit und Eigenstandigkeit
zu verbinden; nicht erst in der modernen Zeit, sondern auch schon in der mittelalterlichen
Theologie, von der Luther herkam. Dort wurde allgemein die Definition weitergegeben, die
einst Boethius gepréagt hatte: »Persona est rationalis naturae individua substantia.« Das heif3t:
Eine Person ist ein selbstdndiges Einzelwesen, das Vernunft besitzt. Der Begriff »Substanz,
der in dieser Definition auftritt und der antiken Philosophie entstammt, meint hier nicht etwa
nur Stoffliches, sondern jede beliebige selbstandige Grolie, die als solche das Subjekt, der
Tréager von Eigenschaften und Téatigkeiten ist, so dal diese ihr als ihre Pradikate zugeschrie-
ben werden konnen. Das gilt in dieser Allgemeinheit auch von aulRermenschlichen »Substan-
zenk, z. B. Tieren oder Gegenstanden. Aber auch der Mensch gehdrt zunachst unter diese
Bestimmung. Er aber mit der spezifischen Differenz: durch Vernunftbesitz ausgezeichnet.
Dies laRt ihn nun nicht nur Substanz, sondern zugleich Person sein. Das bedeutet eine Steige-
rung der Merkmale des Substanzbegriffs: Das Selbstédndigsein wird hier zu Selbstbewul3tsein
und willentlicher Selbstbestimmung und damit zum Selbstbesitz. Und: VVon einer Person als
Subjekt kann ihr Verhalten nicht nur als Préadikat ausgesagt, ihr kann es zugleich als Verdienst
oder Schuld zugerechnet werden.

Auch das Gnadengeschehen war in der mittelalterlichen Theologie so verstanden worden, daf}
diese Struktur von »Person« nicht gesprengt wird: Gott gibt die Rechtfertigungsgnade als eine
Qualitat in den Menschen hinein, die dieser nicht schon von »Natur« hat, und damit als die
Ermdglichung verdienstlicher Werke, die er nicht schon von sich aus erbringen konnte — aber
er gibt sie wirklich in die Person hinein, so daR sie nun Subjekt dieser Qualitat wird und die
dadurch ermdglichten Verdienste ihr wirklich als die ihrigen zugerechnet werden kénnen.
Luther dagegen spricht von dem Verhaltnis des Menschen zu der Macht, durch die er in
seinem Personzentrum bewegt wird, in Kategorien, die jenen Personbegriff nicht nur spren-
gen, sondern geradezu umkehren: Die eigentliche »Substanz« des Menschen ist gerade nicht,
dal? er selbstandiges Wesen und was er in sich selbst ist, sondern das, was ihm von auBerhalb
her zum Grund und Mittel seines Lebens wird. Wer der Mensch »ist«, das ist er aus dem,
woran er hangt. Glauben heif3t: an Christus héngen, in ihm die »Substanz« des eigenen Lebens
haben. Da wird dann auch das traditionelle Schema, das Verhalten der Person ihr selbst als
dem Subjekt dieses Verhaltens zuzurechnen, geradezu umgekehrt. Jedenfalls gilt das fir
Luther von dem Verhalten aus dem Glauben, der an Christus hangt. Was der Mensch in die-
sem Glauben »ist« und »tut, ist nicht ihm zuzurechnen als das, was er in sich selbst ist und
aus sich selbst tut. Es muf3 der Macht, durch die er angeeignet und getragen ist, zugesprochen

Joest - Die Theologie Martin Luthers 26



werden als das, was sie mit und in ihm vermag und tut. In zahllosen Wendungen durch das
ganze Schrifttum Luthers hindurch erscheint diese Umkehrung der Zurechnung immer [158]
wieder; z. B.: »Unser (Gott) Erkennen ist vielmehr ein (durch Gott) Erkanntwerden«; »unser
Handeln (in und aus Glauben) heif3t Gott in uns handeln lassen.« Gerade in jenem Grund, der
das ganze Lebensverhalten bestimmt, sieht Luther also den Menschen der Selbstbestimmung
aus eigener Entscheidung entzogen, die im Sinn der tUberlieferten Definition eine Person als
durch Vernunftbesitz ausgezeichnetes Lebewesen wesentlich ausmachte. Wir haben weltliche
Dinge und Maglichkeiten unseres pragmatischen Umgehens mit ihnen in der Hand unserer
Entscheidung — flr diesen Bereich stimmt jene Definition. Wir haben aber nicht uns selbst in
der Hand in jener Grundbewegung unseres Selbst, die Gber Motivation und Einsatzrichtung
unserer pragmatischen Moglichkeiten bestimmt. Hier werden wir vielmehr bewegt — und
Luther umschreibt dieses Bewegt-werden vorzugsweise gerade nicht mit Begriffen der
rationalen, sondern eher der affektiv-dynamischen Sphare. Wir werden getrieben, mitgenom-
men. Man konnte, das alles zusammenfassend, von einem exzentrischen Personverstédndnis
Luthers sprechen. Er versteht den Menschen als Person nicht in sich selbst zentriert, sondern
als bestimmt durch sein Verhéltnis zu dem Bei-stehenden, aus dessen Macht er seinen
Lebensvollzug empfangt. Fur den Glauben und sein Tun ist das die Macht des ihm in Christus
gegenwartigen und durch seinen Geist in ihm wirkenden Gottes. (Ob fur die Siinde dann
formal dasselbe »Modell« in bezug auf eine andere »beistehende« Macht gelten kann, wird
noch zu fragen sein).

Dieses exzentrische Personverstandnis kann mif3verstanden werden, als werde der Mensch in
dieser Sicht zum blof3en Objekt Gottes (oder auch des Satans?), so dal3 ein personhaftes
Gegeniiber von Gott und Mensch, ein Antwort-verhalten des Menschen zu Gott Gberhaupt
nicht mehr zur Geltung komme. In der katholischen Auseinandersetzung mit Luthers Theolo-
gie wurde und wird manchmal dieser Einwand erhoben. Er geht an dem, was Luther eigent-
lich meint, vorbei. Denn gerade so wird ja Christus fur den Menschen zum Tréger seines
Lebens, dal} dem Menschen das Wort begegnet, in dem Christus sich ihm zuspricht, und dal}
er diesem Wort glaubt. Das Gegenuber von Gott und Mensch kommt nicht zum Verschwin-
den, nicht wie eine bloRe »Sache« wird der Mensch in die Heilsmacht Gottes hineingezogen,
sondern so, daR er zur Antwort des Glaubens gerufen wird, der sich an die Christuszusage
hélt. Dieses Antwortverhalten, das also bei Luther keineswegs ausfallt, hat freilich in seinem
Verstandnis nicht den Charakter eines Beitrags, mit dem der Mensch aus einem eigenen
Kdnnen heraus, und sei es noch so geringfligig, das Seine zu Gottes Wirken hinzutate. Das
Antwortverhalten des Glaubens ist ja gerade das Bekenntnis des Menschen, nicht mehr der
sein zu wollen, der zu seinem Heil selbst etwas »kann« — die Selbstiibereignung an den Gott,
der allein die Macht zum Recht- und Heilwerden seines Lebens ist und hat. Ja dieser Glaube
selbst ist nicht das, was der Mensch von sich her »kann«, sondern was Gott durch den Geist in
ihm wirkt. Aber Gott wirkt eben so und nicht anders im Menschen, dal? er in ihm [159] dieses
Antwortverhalten des Glaubens erweckt, und ihn so gerade nicht zum unpersonlichen Objekt
seines Wirkens macht.

Dabei ist auch nicht zu vergessen, daR Luther ja dem Menschen in bezug auf sein Weltver-
halten, seinen praktischen Umgang mit Menschen und Dingen, keineswegs den Charakter des
Selbst, das aus eigenen Mdoglichkeiten der Einsicht und Entscheidung handelt, abgesprochen
hat. Der Mensch kann sich nicht selbst zum Glaubenden und Liebenden machen, wie er tber-
haupt in der Grundbewegung seines Lebensaktes seiner Selbstbestimmung entzogen ist. Wird
er aber durch Gottes Wort und Geist zu Glauben und Liebe bewegt, so werden seine eigenen
Krafte welthafter Einsicht und Entscheidung durch den bewegenden Gott in Anspruch und
Dienst genommen zu »guten Werken«. Luther kann in diesem Zusammenhang unbefangen
von einem Mitwirken des Menschen mit Gott sprechen — einem Mitwirken nicht zu seinem
eigenen Heil, sondern zum Wohl des Néchsten.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 27



In diesem Zusammenhang ist auch seine Rede vom »unfreien Willen« zu verstehen. Luther
wollte damit nicht in Abrede stellen, daR der Mensch — ob er nun in der bewegenden Macht
des Geistes Gottes oder »fleischlich« lebt — im Umgang mit innerweltlichen Dingen Freiheit
hat, sich fur dies oder jenes zu entscheiden, etwa einen Acker mit dieser oder jener Frucht zu
bestellten, ein Haus zu bauen oder es zu unterlassen. Luthers Rede vom »unfreien Willen«
meint genau dies und nur dies, daR es weder im Ganzen noch zum Teil in der Entscheidung
des Menschen liegt, sich selbst zu seinem Heil, zum Rechtwerden seines Lebens in der Gnade
Gottes zu bestimmen und darin zu erhalten. Durch Gott selbst in dieses Leben eingeholt und
darin getragen, ist er wiederum nicht unfrei im Sinn einer zwanghaften Automatik, sondern
gerade befreit zum eigenen Wollen dessen, wozu der Geist Gottes bewegt.

Der Mensch als Stinder

Will Luther mit diesem exzentrischen Personverstandnis — dem radikalen Angewiesensein des
Menschen auf das Wirken des Rechtwerdens seines Lebens durch Gott — nun nur die faktische
Situation des zum Suinder gewordenen Menschen kennzeichnen? Anders gefragt: Hatte Adam
im Urstand eigentlich sein dem Willen Gottes entsprechendes Leben selbst »kdnnen« sollen,
und ware ihm dieses Kénnen erst durch den Sundenfall verloren gegangen? Luther stellt eine
so spekulative Frage nicht, sein theologisches Denken geschieht auf dem Boden der fakti-
schen Situation — eben der des Menschen als Suinder. Aber auch wenn er die Frage, so wie sie
eben gestellt wurde, nicht direkt beantwortet, 143t sich doch erkennen, da das, was wir hier
sein exzentrisches Verstandnis der Person des Menschen genannt haben, von ihm nicht nur als
Bezeichnung eines gegen eine urspringlich andere Bestimmung eingetretenen Ausnahmezu-
stands, sondern [160] grundséatzlich gemeint ist: Der Mensch als Mensch ist dazu geschaffen,
ganz aus Gnade, d. h. ganz aus der beistehenden, wirkenden, tragenden Macht Gottes zu
leben.

Das zeigt sich auch daran, wie Luther das Wesen der Stinde versteht. Die in aller Stinde
wirksame Grundbewegung sieht er als »incurvatio hominis in se ipsum« — Zuriickgebogensein
des Menschen auf sich selbst. Der Mensch als Stinder kann nicht anders, als sich selbst und
das Seine Uber alle Dinge lieben und begehren. Luther sieht darin (und nicht etwa in den
ungeziigelten sinnlichen Trieben) jene »concupiscentia« (= Begehrlichkeit), mit der seit
Augustin vorzugsweise das Grundwesen der Stinde umschrieben wurde. Er stellt heraus, dal3
diese Selbstbezogenheit ebenso in den rationalen, »geistigen« Funktionen des Menschen
wirksam ist wie in der Triebhaftigkeit — ja in ihnen, weil mit dem Streben der Selbstgerechtig-
keit, des Selbstgerecht-sein-kénnens verbunden, vielleicht noch mehr. Der Mensch als ganzer
ist Suinder, sofern in jenem Personzentrum, aus dem Sinne und Verstand die Motivation und
Richtung ihrer Tatigkeit empfangen, das H&dngen des Glaubens an Wort und Gegenwart
Gottes in das Zurtickgebogensein des Ich auf sich selbst verkehrt ist. Luther versteht die
Slnde zutiefst also gerade als Widerspruch zu jener exzentrischen Bindung der Person an
Gott, als den Ausbruch aus dem Leben in der Gegenwart und Gnade Gottes in ein Selbstsein-
wollen aus eigener Macht — einerlei ob dieser Ausbruch die Ziige eigenwilliger Gesetzlosig-
keit oder die des »frommen« Leistungsstrebens und der damit verbundenen Selbstgerechtig-
keit tragt. Ob Adam im Urstand aus eigener Kraft das Gute hétte kdnnen und tun sollen?
Luther wirde wohl geantwortet haben: Da hatte Adam nichts anderes gewollt als ganz aus der
Macht der Gnade Gottes leben. Der eigentliche Stindenfall ist nicht dies, dal® der Mensch
versagt in dem, was er aus eigenem Vermdgen hatte »konnen« sollen, sondern tiefer gesehen
dies, dal3 er Uberhaupt dahin aufbricht, als ein Gott selbstdndig gegenuberstehendes Subjekt
sein eigenes Leben »kdnnen« zu wollen.

Freilich, dieser Aufbruch kann nun, so wie Luther es sieht, gerade nicht zu einer wirklichen
Selbstandigkeit des Menschen aus eigener Macht fiihren. Vielmehr 188t er den von Gott

Joest - Die Theologie Martin Luthers 28



Geltsten zum Getriebenen und Hoérigen der teuflischen Macht werden, die ihn in das Unheil
seiner Selbstbezogenheit einschlielt und dem Verderben endgiltiger Geschiedenheit von Gott
zutreibt. Der Mensch bleibt also insofern von seiner Bestimmung zu »exzentrischer« Existenz
gezeichnet, als ihm die (von der Slinde erstrebte) Autarkie und Autonomie im letzten gerade
versagt bleibt und er auch in der Losreillung von Gott als der in seinem Personzentrum von
einer andern Macht Besessene und Getriebene existieren muf3. Aber diese Macht des Bosen ist
kein Gegenuber, das in einem Zuspruch begegnet, auf den ein Glaube sich lassen kénnte. Sie
1Rt den, den sie in seine Selbstverkrimmung bindet, mit ihr und damit mit der Bodenlosigkeit
seiner Existenz allein — es sei denn, Christus bricht dieses Gefangnis auf. Wie konnte der
Aufbruch der Siinde in dem von Gott geschaffenen Menschen tberhaupt [161] geschehen?
Ein Personverstandnis, das den Menschen gegenuiber Gott als Subjekt versteht, dem vom
Ursprung her die Freiheit zukommt, aus eigener Kraft sich fir das Gute zu entscheiden, hat
eine Moglichkeit, diese Frage zu beantworten. Man verweist dann auf jene urspriingliche
Freiheit der Selbstentscheidung und erklart den Sundenfall als deren MiRbrauch, dem dann
die Gebundenheit an das Bose folgte. Wer wie Luther die Freiheit, zu der Gott den Menschen
geschaffen hat, nicht als solche Wahlfreiheit versteht, in der der Mensch von sich her die
Entscheidung flr das Gute hétte treffen sollen, sondern als Leben in der Macht der Gnade,
umschlossen und getragen von Gottes Wirken, der kann fir den Einbruch der Siinde keine
derartige Erklarung geben. Es sei denn, Gott selbst habe ihn gewollt und gewirkt, indem er
aufhorte, den Menschen in der Macht seiner Gnade zu tragen. Luther hat diese Erklarung fur
den Ursprung der Stinde nicht gegeben — auch nicht in der Schrift »om unfreien Willen«. Er
hat hier Uberhaupt keine Erklarung gegeben und konnte sie im Rahmen seiner Theologie nicht
geben. Auch er hatte wie Karl Barth sagen kdnnen: Die Siinde ist in der Schopfung Gottes die
»unmogliche Mdglichkeit« — die dennoch Wirklichkeit wurde.

Luther im Verhaltnis zu modernem Verstandnis des Menschen

Luthers ganz von der Gotteserfahrung bestimmtes Verstandnis des Menschen steht zweifellos
in starkem Kontrast zu heutigem Denken. Das fordert dazu auf, den Gang der Darstellung hier
durch eine kurze Zwischenbesinnung zu durchbrechen. Der Kontrast ist nicht abzustreiten —
am entscheidenden Punkt wird er zum Gegensatz. Dennoch kann m. E. in einer begrenzten
Hinsicht auch von einer gewissen Nahe Luthers zu moderner Entwicklung gesprochen wer-
den. Luther hat den Vernunftgebrauch in gewisser Weise ent-theologisiert. Er hat der ratio die
Aufgabe, metaphysische Wirklichkeit und an deren Spitze die Gottheit zu erkennen oder gar
zu beweisen, abgenommen und ihr dezidiert das Innerweltlich-Empirische, den analysieren-
den und pragmatischen Umgang mit den irdischen Phdnomenen unter zweckrationalen
Gesichtspunkten, zugewiesen. Er hat dem Menschen flr diesen Bereich auch durchaus eine
gewisse Weitmachtigkeit, ein »Kdnnen« seiner Vernunft zuerkannt. Man kdnnte sagen:
Luther ist in dieser Beziehung in der Tat »moderner« als das mittelalterliche Denken. Wenn
spatneuzeitliche Rationalitat erklart, von transzendenter Gotteswirklichkeit kdnne sie nichts
entdecken, so war Luther mit dieser Art von Rationalitat naturlich noch nicht konfrontiert.
Lebte er aber heute, so kénnte er ihr von seinen VVoraussetzungen aus bescheinigen, sie sei flr
solche Entdeckung auch prinzipiell nicht zustandig. (Er wirde allerdings hinzusetzen: Gerade
darum wisse sie bei all ihrer pragmatischen Weitméchtigkeit von der eigentlichen Sinn- und
Zielbestimmung des Menschen eben nichts). Luthers Menschenverstandnis steht dort zu [162]
moderner Rationalitét in radikalem Gegensatz, wo diese der Vernunft tiber die Funktion
zweckrationaler Weltorientierung hinaus die Moglichkeit und Aufgabe menschlicher Selbst-
verwirklichung zuspricht; wo also die These vertreten wird: Der Mensch, mit der von ihm zu
analysierenden und zu verandernden Welt allein, kann und soll sich selbst im gesellschaft-
lichen ProzeR seines Vernunfteinsatzes das Ziel wahrer Verwirklichung seines Wesens
voraussetzen und sich auf dem Weg der Selbstbefreiung von Zwangen, die ihn dieser seiner
Bestimmung entfremden, in ihre Verwirklichung hineinbringen. Dagegen steht Luthers

Joest - Die Theologie Martin Luthers 29



Behauptung, der Mensch sei zum Rechtwerden seines Lebens gerade nicht der seiner selbst
Méchtige, sondern der ganz und gar auf Gottes Zuwendung und Wirken Angewiesene — ja
gerade durch den Aufbruch, die Verwirklichung seines wahren Lebens selbst kdnnen zu
wollen, verfalle er erst eigentlich einer Entfremdung, aus deren Unheilsmacht er sich selbst
nicht befreien kann.

Diese Behauptung muf} einem modernen Programm vernunftiger Selbstbestimmung und
Selbstverwirklichung geradezu als die schlimmste Form ihrer Verhinderung durch religioses
Vorurteil erscheinen. Ihr gegentiber konnte eher noch die von Luther bek&mpfte, besonders
der occamistischen Richtung spatmittelalterlicher Theologie eigene Betonung der vernunft-
gelenkten Entscheidungsfreiheit des Menschen als die vergleichsweise »moderne« Einstellung
empfunden werden. Und umgekehrt muf3 von Luthers Theologie her gedacht der Anspruch
der Selbstverwirklichung und Selbstbefreiung durch Vernunft — jedenfalls da, wo er nicht nur
auf Befreiung von diesem oder jenem konkreten Ubelstand, sondern aufs Ganze der Erlésung
des Menschen zur Wahrheit seines Wesens geht — geradezu als ein exemplarischer Ausdruck
jenes Selbstseinwollens erscheinen, das fur Luther die Stinde in aller Stuinde ist. Katholische
Theologie mit ihrer Betonung eines relativen Selbstandes des Menschen auch im Gottesver-
héltnis scheint hier eher die Mdglichkeit zu haben, modernen Auffassungen entgegenzukom-
men.

Diese Problematik kann hier nur eben angedeutet, nicht ausdiskutiert werden. Immerhin ist
folgendes dazu noch anzumerken. Jenes Programm der Verwirklichung wahren Menschseins
durch Befreiung von den Mdchten der Entfremdung aus der Kraft der Vernunft gibt nicht
einfach das Lebensgefuhl und SelbstbewuRtsein des modernen Menschen wieder. Dem
optimistischen Vertrauen in die Verwirklichungsmacht der Vernunft steht von der tatsachli-
chen geschichtlichen Erfahrung her eine eher resignative Gestimmtheit entgegen, die heute
zunehmend um sich zu greifen scheint. GewiB, die Weitmachtigkeit menschlicher Rationalitét
ist im »Machen des Machbaren« in standiger Erweiterung ihrer Grenzen begriffen. Erfahren
wird aber, dal? sie gerade nicht zur Selbstbefreiung des Menschen, zum Menschlicher-werden
seines Lebens, sondern eher zu seiner zunehmenden Unterwerfung unter berméchtige
Unheilsfolgen seines eigenen »Fortschritts« fiihrt. Der Mensch nimmt zunehmend alles
Maégliche in die Hand seines zweckrationalen »Machens« — aber hat er wirklich sich selbst in
der Hand [163] und den Endzweck, auf den er mit diesem Machen zusteuert? Ist er nicht in
der Tat eher ein von anonymen Méchten Getriebener als der der Sinnbestimmung und Zielver-
wirklichung seines Daseins Machtige?

Dieser Hinweis auf tatsdchliche Erfahrung kann selbstverstandlich kein Beweis flr die Wirk-
lichkeit des Gottes sein, von dessen Selbstbekundung her Luther den Menschen verstand — des
Gottes, der von jenseits unserer eigenen Macht oder Ohnmacht sich uns zuwendet als die
befreiende Macht zum Recht-werden unseres Lebens. Gerade nach Luther kann ja keine Welt-
und Selbsterfahrung, sondern nur das in Christus gesprochene Wort Gottes selbst uns das
zusprechen. Aber jener Hinweis kdnnte immerhin zeigen, dal? Luthers Sicht des Menschen
auch unter heutigen Aspekten nicht so unrealistisch ist, wie es zunéchst scheinen mag.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 30



V Das Verstandnis der Sakramente

Es konnte sich nahelegen, an die Darstellung des neuen Verstandnisses des Evangeliums und
seiner Konsequenzen fur Luthers Gottesverstandnis und Anthropologie sofort die Darstellung
seiner Sicht der Kirche anzuschlielen. Das Wort des Evangeliums ist ja nicht zuletzt fir ihn
Gemeinde-schaffendes Wort. Die Sakramente wéaren dann danach als im Gottesdienst der
Kirche geschehendes Handeln zu besprechen. Es entspricht aber dem theologischen Denken
Luthers m. E. besser, die umgekehrte Reihenfolge zu wéhlen. Denn das Sakramentsgeschehen
gehdrt fur ihn mit dem Wort zusammen in erster Linie auf die Seite des Handelns Gottes, der
Selbstvergegenwaértigung Jesu Christi, die nicht von der Kirche hervorgebracht wird, sondern
aus der umgekehrt die Kirche hervorgeht, durch die sie geschaffen und erhalten wird.

Es soll zun&chst einiges zu Luthers Sakramentsverstandnis im allgemeinen gesagt werden.
Danach wird gesondert seine Abendmahlslehre und seine Tauflehre zu besprechen sein.

Das Sakrament im allgemeinen

Luthers Sakramentslehre stellt vor gewisse Interpretationsprobleme. In seinen Aussagen zu
diesem Thema und besonders zum Altarsakrament sind innerhalb seiner bereits vom refor-
matorischen Verstéandnis des Evangeliums gepragten Theologie deutlich zwei Perioden zu
erkennen: Eine erste Phase, in der die Auseinandersetzung mit der katholisch-scholastischen
Sakramentslehre und -praxis im Vordergrund steht, vertreten vor allem durch die Reihe seiner
Sakramentssermone aus den Jahren 1517-1520 und die groRe Schrift »VVon der babylonischen
Gefangenschaft der Kirche« (1520); und eine zweite Phase, in der [163] die Auseinanderset-
zung mit Zwingli und den »Schwarmern« in den VVordergrund tritt, vertreten vor allem durch
seine Streitschriften gegen Zwingli ab 1525, darunter die groRRe Schrift »VVom Abendmahl
Christi« (1528).

Die Akzentsetzung ist in beiden Phasen verschieden. In der friiheren Phase betont Luther die
Unterordnung des leiblichen Vorgangs im Sakramentsgeschehen unter das Wort, und die
Bindung der Heilswirkung des Sakraments an den Glauben. In der spéteren Phase betont er
die Gegenwart der Heilsgabe gerade in den leiblichen Elementen, und die vom Glauben unab-
héngige Objektivitat dieser Gegenwart. Die Beobachtung dieser Akzentverschiebung hat in
der Lutherdeutung vielfach zu der Auffassung gefihrt, Luthers reformatorischem Ansatz, fur
den ja die Betonung von Wort und Glauben bezeichnend ist, entspreche eigentlich nur das
Sakramentsverstandnis der friheren Phase. In der spéateren Phase mache sich eine in gewisser
Weise rekatholisierende Verhartung bemerkbar, die zu jenem Ansatz in latentem Widerspruch
stehe. Ich halte diese Beurteilung im Kern fir unzutreffend, sie wurzelt m. E. in einem
MiRverstandnis bereits dessen, wie Luther die Begegnung von Wort und Glauben versteht.
Wird dies recht verstanden, so kann auch seine spétere Sakramentstheologie ihrer Intention
nach in innerem Zusammenhang mit seinem reformatorischen Ansatz gesehen werden trotz
mancher Fragen, die man zu einzelnen ihrer Satze haben kann. Die Veranderung der Akzente
erweist sich dann als bedingt nicht durch einen inneren Bruch der Position Luthers, sondern
durch den Wechsel der Fronten, in denen er sie zu vertreten hatte. Im folgenden wird das
genauer zu zeigen sein.

Zunéchst wenden wir uns der allgemeinen Bestimmung zu, die Luther dem Begriff »Sakra-
ment« gibt. Er gibt in »VVon der babylonischen Gefangenschaft ...« folgende Begriffsbestim-
mung, die sinngemal auch in andern Schriften wiederkehrt: Zu einem Sakrament gehort das
Wort, durch das es von Christus eingesetzt ist, das die mit dem Sakramentsvollzug verbun-

dene VerheiBung zuspricht und das bei keiner Feier des Sakraments fehlen darf; sodann das
mit diesem Wort verbundene Zeichen, d. h. der leibliche VVorgang, unter dem Christus das

Joest - Die Theologie Martin Luthers 31



Sakrament eingesetzt hat (Besprengen mit Wasser, Essen und Trinken von Brot und Wein).
Nur wo beides vorhanden und verbunden ist, will Luther von Sakrament sprechen und kommt
anhand dieses Kriteriums (nach anfanglichem Einbezug der Absolution) zur Einschrankung
des Sakramentsbegriffs auf Taufe und Abendmahl. Denn den Ubrigen von der scholastischen
Theologie als Sakramente bezeichneten Handlungen fehlt entweder die ausdrickliche Einset-
zung durch Christus; oder sie sind zwar durch Christus eingesetzt (wie die von Luther sehr
hoch geschétzte Absolution), aber ohne ein von ihm ebenso eingesetztes leibliches Zeichen.
Die Heilsgabe des Sakraments ist Luther zufolge keine andere als die des gepredigten oder als
Absolution zugesprochenen Wortes des Evangeliums: »Vergebung der Siinden, Leben und
Seligkeit«, wie er es im Kleinen Katechismus sagt. Es wurde schon gezeigt, daR das fiir
Luther nicht weniger heif3t als: Christus selbst, der den Menschen in seine [165] Gemeinschaft
annimmt. Er ist es, der sich gibt im Wort wie im Sakrament. Das Besondere des Sakraments
liegt in der besonderen Weise, wie diese eine Gabe gegeben wird; hier ndmlich so, dal sie
sich an ein leibliches Element anbindet, durch das sie »bezeichnet« wird, in dem sie aber eben
damit auch wirklich gegenwartig ist. Die Frage, warum, wenn die Gabe dieselbe ist, neben der
Wortverkindigung die Sakramente iberhaupt nétig sind, beantwortet sich fur Luther zunachst
schlicht damit, daf? ihr Vollzug von Christus eingesetzt und uns zu halten befohlen ist. Er sagt
dann doch auch, worin er die besondere Bedeutung dessen sieht, dal uns die eine Gabe nun
auch in dieser Gestalt ihrer Verbindung mit einem leiblichen Zeichen gegeben wird. Der
leibliche Vorgang geschieht an jedem Einzelnen. Dadurch wird deutlich, daR die Zusage
Christi je mir personlich gilt und als solche geglaubt sein will. Sie gilt nattrlich auch in der
Gestalt der an alle ergehenden Wortverkiindigung zugleich je mir, aber das wird dort nicht so
konkret versichtbart. Durch den leiblichen VVorgang wird auch verdeutlicht, daR die Zusage
Christi den ganzen Menschen als leibseelische Einheit meint, das in ihr zugesprochene Heil
mit der Seele auch den Leib umfaft.

Das leibliche Zeichen im Sakrament war Luther also keineswegs gleichgiiltig, auch nicht in
der friiheren Phase seiner Sakramentstheologie. Immerhin kann er in jener friiheren Phase
sagen: Das Wort der VerheiBung ist im Sakrament das Entscheidende, an ihm liegt weit mehr
als an dem leiblichen Zeichen. Das Zeichen ohne Wort ware inhaltsleer. Und ebenso kann er
sagen: Alles liegt am Glauben, der Giber dem Zeichen das Wort hort und sich daran halt. Der
bloRe Vollzug des Ritus ohne Glauben ist nutzlos. Man hat dies oft so verstanden, als wolle
Luther — jedenfalls in jener friheren Phase — das eigentliche Geschehen zwischen Gott und
Mensch als einen »geistigen, innerlichen VVorgang verstanden wissen im Gegensatz zu der
Leiblichkeit, AuRerlichkeit und Objektivitit der sakramentalen Zeichenhandlung als solcher.
Aber das ist m. E. ein modernisierendes Miverstandnis Luthers. Ihm lag hier nicht an geistig
im Unterschied zu leiblich, an innerlich im Unterschied zu duferlich — hat er doch den sich
auf ihr innerliches Flhlen und Erfahren berufenden Subjektivisten seiner Zeit gegentber mit
allem Nachdruck betont: Gott begegnet und gibt seinen Geist gerade — und zwar auch im Wort
— nicht anders als in solcher »aufRRerlichen, d. h. uns von auen treffenden Gestalt; und zwar
darum, weil wirklich er uns begegnen, uns nicht den Gedanken, Gefuihlen und Werken
uberlassen will, die wir aus uns selbst heraussetzen.

Um zu verstehen, warum Luther zunéchst so stark das Wort und den Glauben als das Wesent-
liche im Sakramentsgeschehen hervorhebt, muR man die Sakramentslehre und -praxis der
spatmittelalterlichen Kirche vor Augen haben, mit der er sich in jener ersten Phase auseinan-
derzusetzen hat: eine Lehre, in der das sakramentale Handeln der Kirche als Austeilung einer
dem Menschen einzufléBenden Ubernatiirlichen Qualitat verstanden war, eine Praxis, in der
der rituelle[166] Vollzug an sich schon als Gott wohlgefalliges, Heilskrafte entbindendes
Werk galt.

Sagt Luther demgegeniber: Das Wort ist entscheidend, so wendet sich das gegen die schola-

Joest - Die Theologie Martin Luthers 32



stische Versachlichung der Gnade, die im Sakrament mitgeteilt wird. Gemeint ist nicht: Die
Gabe mul als etwas »Geistiges« verstanden werden. Gemeint ist vielmehr: Die Gnade, die im
Sakrament begegnet, ist Christus selbst, der sich uns gibt. Weil er uns in diesem leiblichen
Geschehen begegnen will, darum muf darlber unter allen Umstanden das Wort gehort wer-
den, in dem er selbst sich uns zuspricht. Sagt Luther: Im Sakrament ist der Glaube entschei-
dend, der sich an dieses Wort halt, so richtet sich das gegen die Verwandlung des Sakraments
in ein rituelles Werk der Kirche, das dem Einzelnen u. U. auch ohne seinen bewuRten Glau-
ben Gnadenwirkungen mitteilt, wofern er nur seinerseits das Werk erbringt, sich ordnungsge-
méalk dem Ritus zu unterziehen. Gemeint ist mit Luthers Forderung des Glaubens nicht, dal}
die »geistige« Gabe nur durch einen entsprechend »geistig«-subjektiven Akt angeeignet wer-
den konne (ein so verstandener Glaube wiirde ja auch wieder — nun freilich auf ganz anderer
Ebene — zum »frommen Werk«). Gemeint ist vielmehr, daR es im Sakrament Giberhaupt nicht
um ein Werk geht, mit dem der Mensch — sei es durch rituellen VVollzug, sei es durch inner-
lich-subjektive Bewegung — etwas bewirken soll, sondern eben: um Christus selbst, der sich
uns gibt und von uns empfangen sein will. Das kann nur so geschehen, daf} das Wort, in dem
er sich zuspricht, aufgenommen wird in dem Glauben, der sich an dieses Wort und darin an
ihn selbst hélt.

Zusammenfassend kann man sagen: Hebt Luther die Bedeutung von Wort und Glauben im
Sakrament hervor, so geht es ihm damit um die konkrete (nicht »geistige«, aber allerdings
»personliche« und uns je personlich betreffende) Begegnung des zu unserm Heil real gegen-
wartigen Christus, und gegen ein von dieser Begegnung sich ablésendes Umgehen mit sakra-
mentalen Objektivitdten einerseits, aber auch mit geistigen Subjektivitaten andererseits. Damit
ist zugleich angedeutet, was Luthers frithere AuRerungen zum Sakrament mit der spateren
Entwicklung seiner Abendmahls- und Tauflehre bei aller VVerschiedenheit der Akzentsetzung
der Intention nach verbindet.

Luthers Abendmahlslehre vor der Auseinandersetzung mit Zwingli

In seinen frihen Abendmahlsschriften hebt Luther vor allem den Gedanken der Gemeinschaft
als die besondere Bedeutung dieses Sakraments hervor: Gemeinschaft der Christen mit Chri-
stus und durch ihn ihre Verbindung zur Gemeinschaft miteinander. Durch das Abendmahl
werden wir vergewissert, dal} Christus mit den Seinen, seiner ganzen Gemeinde, furr uns
eintritt. Und als Glieder seiner Gemeinde werden wir zum gegenseitigen Eintreten flireinander
verbunden. Die Vereinigung der vielen Kérner zu dem einen Brot, mit dem wir gespeist [167]
werden, und wiederum die Vereinigung Christi mit dieser Speise und sein Eingehen durch sie
in uns alle, die wir sie empfangen, ist das Wahrzeichen dieser Vergemeinschaftung.

Zu dem Gedanken der Vergemeinschaftung tritt als wesentlicher Inhalt des »neuen Testa-
ments«, das Christus uns in diesem Sakrament gegeben hat, fur Luther die Zusage der
Sitindenvergebung in den Einsetzungsworten des Herrn (»fir dich gegeben«). Darum ist es
entscheidend, dal? diese Worte im Vollzug des Sakraments laut werden und auch von jedem,
der daran teil nimmt, als die ihm geltende Zusage Christi gehort und geglaubt werden. Die
Speisung mit Leib und Blut Christi in Brot und Wein ist Zeichen und Unterpfand dieser
Zusage der Vergebung und des Lebens, aber Luther kann in diesen friiheren Schriften sagen:
Das Horen und Glauben der Zusage ist wichtiger als das Zeichen — »es ist Christo mehr am
Wort denn an den Zeichen gelegen.«

Der Zusammenhang, in dem solche Satze auftreten, zeigt, daf Luther mit ihnen nicht etwa die
reale Gegenwart des Herrn selbst in den Elementen des »Zeichens« bestreiten will. Sie richten
sich gegen eine Abendmahlspraxis und -frommigkeit, der diese Gegenwart zu dem vom Prie-
ster vollzogen Wandlungswunder geworden ist, das als solches verehrt wird; gegen einen

Joest - Die Theologie Martin Luthers 33



abstrakten Hostienkult also, der sich gel6st hat vom Héren und Glauben dessen, wozu Chri-
stus hier seine Gegenwart zusagt und schenkt. Sie richten sich vor allem gegen die Loslésung
des Wandlungswunders davon, daB berhaupt Christus hier der Gebende ist, wir die Empfan-
genden sind. Luther wendet sich gegen die Verkehrung des Abendmahls zum »MeRopfer, in
dem die Kirche Gott den Leib Christi darzubringen meint, um Gnaden zu erlangen und zu
vermehren; wobei die Einsetzungsworte, anstatt als Selbstzusage Christi zur Gemeinde hin
laut zu werden, die Funktion der leise gesprochenen rituellen Formel bekommen, durch die
der Priester das Opfer zustandebringt. Darin sieht Luther die radikale Verkehrung des Abend-
mahls aus Christi Gabe in Menschenwerk. Dal} die Mel3opfervorstellung, die Luther in seiner
Zeit vor Augen hatte und bekampfte, nicht mit dem Verstandnis der Eucharistie in heutiger
katholischer Frommigkeit und Theologie gleichzusetzen ist, soll nicht verschwiegen sein.

Der Abendmahlsstreit mit Zwingli und seine Motive

Seit 1524 war Luther in bezug auf das Abendmahlsverstdndnis mit einer ganz neuen Situation
konfrontiert. Innerhalb der reformatorischen Bewegung selbst wurde nun von Zwingli, Oeko-
lampadius und &ndern vor allem in der Schweiz und Sudwestdeutschland wirkenden Theolo-
gen eine neue Deutung der Einsetzungsworte Christi vertreten. Sie wollen nach dieser Deu-
tung nicht wortlich so verstanden sein, dal3 der Leib und das Blut Jesu Christi in Brot und
Wein gegenwartig sind und mit Brot und Wein »mindlich« genossen werden. Viel-[168]mehr
wollte Christus sagen, Brot und Wein bedeuten seinen Leib und sein Blut, d. h. seine Lebens-
hingabe am Kreuz, und die Darreichung dieser Elemente zum Essen und Trinken bedeutet
unsere Teilhabe an der Frucht seines Sterbens. Wir halten das Abendmahl als »Gedéchtnis«
und Bekenntnis zu dem fiir uns gekreuzigten Christus. Eine Vereinigung mit ihm geschieht
darin nur insofern, als die Seele des Glaubenden, jenem »bedeutenden« Hinweis der irdisch-
leiblichen Mahlhandlung folgend, auf geistliche Weise zu dem himmlischen Herrn erhoben
wird. Fir den Nicht-glaubenden ist dieses Geschehen leer — er empfangt nichts als Brot und
Wein.

Es konnte so scheinen, als vereinige sich diese Auffassung ganz gut mit der von Luther bisher
in der Front gegen der katholischen Hostien- und MeRopferkult seiner Zeit vertretenen These,
der Zuspruch und Glaube der Vergebung sei wichtiger als das leibliche »Zeichen«. Aber
Luther hat diese symbolische Deutung der Einsetzungsworte in dem Augenblick, in dem er
mit ihr konfrontiert war, entschieden abgelehnt. Er insistierte ihr gegentiber mit allem Nach-
druck darauf, daB laut der Einsetzungsworte Christi sein Leib und Blut in Brot und Wein
gegenwartig werden; und zwar so real, daR im Essen und Trinken auch Leib und Blut Christi
in der Tat mlndlich genossen werden, und so objektiv, da sie von jedem genossen werden,
der am Mahl teilnimmt, vom Glaubenden sich zum Heil, vom Nicht-glaubenden sich zum
Gericht.

Damit tritt fur Luther die Frage nach dem Wesen und Gehalt des leiblichen »Zeichens« der
geistlichen Gabe des Mahles, die bisher im Hintergrund gestanden haue, in einer zunéchst
uberraschenden Weise in den Mittelpunkt. Man darf freilich nicht vergessen, dal ihm schon
bisher die wirkliche Gegenwart von Leib und Blut Christi in den Elementen nicht zweifelhaft
gewesen war. Aber was bisher selbstverstiandliche Uberzeugung war, ohne im Zentrum seiner
Abendmahlstheologie zu stehen, wird nun zu diesem Zentrum in dem Augenblick, in dem es
von andern in Frage gestellt wird. Was sah Luther mit der Infragestellung der leiblichen
Gegenwart des Herrn in Frage gestellt? M. a. W. worin war das tatsachlich leidenschaftliche
Gewicht, das er nun auf den Kampf gegen diese Infragestellung legte, motiviert?

Man wird zundchst sagen miissen: Er sah den Gehorsam gegen den konkreten Wortlaut der
Worte Christi in Frage gestellt. Hier stand: »Das ist mein Leib«, nicht »das bedeutet«. Ihm

Joest - Die Theologie Martin Luthers 34



ging es wie Uberhaupt so auch an dieser Stelle darum, daf? der Glaube an dem Wort Gottes
héngt, das uns gesagt ist und nicht von dem lebt, was wir aus eigenen Gedanken und Gefiihlen
heraus uns selbst meinen sagen zu konnen. Er sah in der Deutung der Schweizer rasonnieren-
de Vernunft am Werk, die Gottes Wort nach dem eigenen Sinn meistern will.

Dazu ist in Luthers Insistieren auf der leiblichen Gegenwart des Herrn in Brot und Wein aber
auch ein Interesse zu erkennen, das mit dem Grundanliegen seiner gesamten Theologie in
innerem Zusammenhang steht. Er gehorchte hier, wenn er auf dem »ist« beharrte, nicht nur
»biblizistisch« einem Wortlaut, weil er eben [169] so dastand. Er gehorchte einem Wortlaut,
in dem er die Grundaussage des Evangeliums, so wie er es verstanden hatte, wiedererkannte:
Gott, der seine Gottheit in die Niedrigkeit der Menschheit Jesu hineingegeben hat, um ganz
zum Menschen in seine Tiefe herabzukommen. Und nun Jesus, der seine leibhaftige gott-
menschliche Gegenwart greifbar in Brot und Wein hineingibt, um so auch als der erhohte
Christus immer wieder ganz bei uns in der Tiefe zu sein. Es ist flir Luther wichtig, dal
Christus seine Gegenwart da vorbehaltlos, bedingungslos festgemacht hat gerade um des
Glaubens willen. Denn der Glaube darf nicht als ein seelischer Akt verstanden werden, der zur
Bedingung der Begegnung mit Christus wird, sie irgendwie zu »bewirken« hétte. Er soll und
darf nichts anderes sein als Sich halten an den Christus, der uns sich in seinem Dasein fir uns
schlechterdings vorgibt. Ging es Luther darum, dal? der Glaube an dem Wort héngt, das uns
gesagt ist, so geht es nach seinem Verstandnis ja schon in dem gepredigten Wort immer um
den Christus, der im Wort gegenwartig ist, und um den Glauben, der ihn sich dasein laRt.
Darum will er nun auch das besondere »Zeichen«, das Christus diesem seinem Dasein fur uns
durch die Gegenwart seines Leibes und Blutes in Brot und Wein gegeben hat, nicht in einer
Weise gedeutet sehen, die diese vorbehaltlos sich vorgebende Gegenwart in Frage stellt. In
der spiritualisierenden Deutung der Schweizer sah er die Tendenz, das Géttliche im Abstand
von den Niederungen des Irdischen zu halten und den Glauben zu einem geistigen »Werk« zu
machen, das zur Bedingung des Kontaktes mit Christus wird.

Die Schweizer Theologen waren damit wohl miverstanden. Auch sie wollten nicht in Frage
stellen, dafl Gottes Gnade sich in Christus vorbehaltlos schenkt. Sie verstanden aber nicht,
warum diese Gnade die Gestalt einer quasi-materiellen Gegenwart des Leibes Christi im Brot,
das gegessen wird, annehmen sollte. Sie sahen darin eine Verdinglichung des Geistlichen und
argumentierten dagegen mit Joh. 6,63 »Das Fleisch ist nicht nlitze«. Luther erkannte, daB hier
eine Vermischung der Unterscheidung von »geistlich« und »fleischlich« mit der von »geistig«
und »kdrperlich« im Spiel war und hielt dagegen: Geistlich ist, was von Gott kommt, es sei so
leiblich wie immer, und fleischlich ist nicht das Leibliche als solches, sondern die Siinde und
was aus der Stinde kommt. Gott aber hat sich in der Menschwerdung seines Sohnes gerade in
unsere Leiblichkeit herabgelassen und so tut es Christus auch im Sakrament. Nicht um Ding-
lichkeit geht es hier, sondern um ihn selbst in konkreter, leiblicher Gegenwart. Warum sollte
sie in Brot und Wein weniger »niitze« sein als da er im Fleisch auf Erden war und am Kreuz
hing? Wieder wird das Anliegen Luthers spirbar, das Herabsteigen Gottes in Christus zu uns
nun auch in Anwendung auf das Abendmahl ungebrochen gelten zu lassen, der (von Zwingli
und den Seinen so sicher nicht gemeinten) Einsperrung Gottes in eine Transzendenz, zu der
wir uns geistig emporschwingen mii3ten, zu wehren. Der hintergriindige Zusammenhang
dieses seines Anliegens im Abendmabhlsstreit mit seinen Heidelberger Thesen Uber die wahre
[170] Erkenntnis Gottes in dem fleischgewordenen Christus und gegen den Erkenntnisweg
des metaphysischen Aufstiegs ist unverkennbar.

Zu einer eingehenden kritischen Wirdigung des Abendmahlsverstandnisses Luthers, die ja
vor allem auch die exegetischen Probleme der Abendmahlstexte beriuicksichtigen mufte, ist
hier nicht der Raum. Man kann fragen, wie weit unter heutigen exegetischen Einsichten
Luthers Vorstellung tber das Wie der Gegenwart Jesu im Mahlgeschehen (sein verklarter Leib

Joest - Die Theologie Martin Luthers 35



im Brot, sein Blut im Wein) festgehalten werden kann. Aber es besteht m. E. kein Anlal, die
Worte und die mit ihnen verbundene Handlung so zu verstehen, als wollte Jesus damit nur
eine Gemeinschaft mit ihm symbolisieren, die jenseits dieser leibhaftigen Handlung auf einer
»geistigen« Ebene geschieht. Gewil ist die Handlung ein Gleichnis; aber ein Gleichnis des-
sen, was in ihr selbst gegeben wird. Man wird sagen dirfen: Luther war im Recht, sofern er
sich gegen die Abwertung des leiblichen Essen und Trinkens wehrte, als ob dies nur der
Verweis auf ein »Eigentlicheres« ware. Er war im Recht mit seinem Insistieren darauf, daf}
Jesus Christus in seiner Person sich uns im leiblichen Geschehen dieses Mahles zu vélliger
Gemeinschaft gibt. Darlber ist heute unter lutherischen und reformierten Theologen auch
Verstandigung moglich und geschehen. Wenn feststeht: Wirklich er selbst, und wirklich ohne
Vorbehalt in diesem Mahl, dann darf m. E. die Vorstellung Gber das Wie der Selbstverbin-
dung Christi mit diesem leiblichen Geschehen offen bleiben.

Luthers Taufverstandnis in den Grundzlgen

Auch in bezug auf die Taufe war Luther zunédchst mit der scholastischen Sakramentstheorie
konfrontiert. Nach ihr wird durch den Vollzug der Taufe die »ubernatiirliche« Beschaffenheit
des Gnadenhabitus in den Menschen hineingelegt und in eins damit die Beschaffenheit der
Erbsiinde aus ihm getilgt. Ubrig bleibt nur der »fomes peccati«, d. h. Versuchlichkeit und
Anfélligkeit zu neuem Suindigen, der der Mensch auch auf mannigfache Weise erliegen mag —
das Begehen einer Todstinde l&i3t ihn die in der Taufe verliehene »Gnade« verlieren. Nur
durch das BulRsakrament kann sie wiedererlangt werden. Auch Luther betont aufs starkste den
Charakter der Taufe als des fir den Christenstand grundlegenden Geschehens. MaRRgebend ist
fiir ihn dabei die Einsetzung durch Christus (Mt. 29,19; Mk. 16,16). Durch sie ist das
»Wasserbad« mit dem Wort der Heilsverheil3ung verbunden (»Wasser ins Wort gefa3t«) und
dadurch — aber dadurch allein — etwas anderes als eine gewdhnliche Waschung.

Was aber durch die Taufe geschieht, wird von Luther — anders als in der soeben nochmals
erwéhnten scholastischen Theorie — ganz im Zusammenhang seiner grundlegenden Einsicht
verstanden, dal? Gnade die im Wort sich zusagende Gemeinschaftszuwendung Gottes und
Heil das Leben von dieser Zusage und in [171] dieser Gemeinschaft ist. Luther sieht in der
Taute die Grundgestalt des das ganze Leben des Christen tragenden Rechtfertigungsurteils —
Gott erklart in ihr den Siinder zu dem von ihm Angenommenen. Sie ist aber ineins damit auch
die Grundgestalt der Heiligungszusage — Gott sagt zu, daB er in dem, den er angenommen hat,
den »alten Menschen« der Stinde téten und den neuen in seiner Gerechtigkeit lebenden Men-
schen verwirklichen wird. Das Untertauchen und Herausheben aus dem Wasser (Luther hat
dabei den altchristlichen Taufvollzug durch vélliges Untertauchen vor Augen) ist das »Zei-
chen« dieser Zusage. Aber auch hier: Das leibliche Zeichen »bedeutet« nicht nur etwas, was
auf anderer Ebene liegen wirde, sondern in seinem konkreten Vollzug geschieht auch die
Zusage Gottes, und so gewiR das Zeichen an uns geschehen ist, steht auch sie tiber uns in
Kraft.

In Luthers Verstandnis ist also die Taufe nicht eine Qualitatsverwandlung im Menschen, die
durch bestimmte VVorgange (Todsuinde) riickgédngig gemacht und durch andere VVorgénge
(BuflRsakrament) wiederhergestellt werden konnte. Fur sie gilt vielmehr dasselbe wie Uber-
haupt fir das Rechtfertigungsgeschehen: Sie ist Standgewahrung, die von Gott her definitiv
gilt: Die Gewéhrung des Standes dessen, um den sich Gott auf seine Errettung zu ewigem
Leben hin angenommen hat, den er also nicht der Macht und Todeskonsequenz seiner Sunde
uberlait. Die Taufe — so Luther — schafft nicht im Augenblick des VVollzugs die Stinde aus
dem Menschen weg. Sie stellt aber den Stinder unter die Vergebung und damit unter die
Macht und den Willen Gottes, die Slinde, die er vergibt, auch zu Gberwinden, die Gerechtig-
keit, die er zuspricht, auch zu verwirklichen. Sie gibt dem Getauften das Recht, diese Verge-

Joest - Die Theologie Martin Luthers 36



bung und Macht Gottes anzurufen, einerlei wie oft und schwer er immer wieder gesiindigt
haben mag, und sich so immer aufs neue diesem Gotteswerk der Tétung des alten und Schaf-
fung des neuen Menschen zu unterstellen. Dieses Gotteswerk umfal3t von der Taufe her das
ganze Leben, bis Gott es im Sterben und der Auferweckung des Menschen vollenden wird.

Weil die Taufe diese Gemeinschaftszusage Gottes ist, darum — das hebt Luther auch hier
hervor — fordert sie den Glauben, der solche Zusage hort und sich an sie halt. Am Glauben
vorbei kann die Taufe kein Heil wirken. Glauben heif3t der Taufzusage gegenuber: Sich ver-
lassen auf den Gott, der mir diese Zusage zum Fundament des Lebens gegeben hat, damit aber
auch: Sich einlassen auf sein heilsames Werk des Tétens und Lebendig machens, sich dieses
Werk geschehen lassen. Wie die Taufzusage und ihr Werk das ganze Leben umgreift, so will
auch dieses Sich halten des Glaubens an sie das ganze Leben hindurch gelbt sein. Auch BuRe
ist nicht etwa ein Ritus, durch den das verlorene Taufgut wiedergewonnen wird, sondern
nichts anderes als die immer neue Rickkehr des Glaubens unter die eine Zusage, die von der
Taufe her Giber dem ganzen Leben steht. [172]

Die Auseinandersetzung mit den »Taufern«

Auch in der Frage des rechten Verstandnisses der Taufe folgte auf die Phase, in der Luther
sich mit der berlieferten scholastischen Lehre auseinandersetzte, die Konfrontation mit einer
neu aufkommenden Bewegung. Sie umfafite unter sich verschiedenartige Gruppen, denen aber
die Berufung auf unmittelbare Geisterfahrungen und die Ablehnung alles »&uRerlichen« Kir-
chenwesens mehr oder weniger gemeinsam war. Luther nannte sie »Schwarmer«. Sie lehnten
zum Teil die Wassertaufe tiberhaupt als einen dufRerlichen und darum bedeutungslosen Ritus
ab — auf die »Geisttaufe«, die Erfahrung innerer Erleuchtung komme es an. Zum Teil lehnten
sie nur die Kindertaufe ab — da die unmindigen Kinder noch keinen Glauben haben kénnen,
sei ihre Taufe ein sinnloser und leerer Ritus. Sie schritten zur »Wiedertaufe« der Erwachse-
nen, die den Geist empfangen haben — nach ihrem Verstandnis keine Wiederholung, sondern
Uberhaupt erst der gultige Vollzug der Taufe. Luther widersprach dem ebenso entschieden wie
der spirituellen Deutung des Abendmahls durch die Schweizer Theologen (die tibrigens
ihrerseits in der Frage der Kindertaufe durchaus nicht auf der Seite der »Taufer« standen). Er
hielt auch hier zunédchst grundséatzlich daran fest, dal gerade die allem eigenen Fihlen und
innerer Selbsterfahrung sich vorgebende »AuRerlichkeit« die Weise ist, in der Gott uns seine
Zusage begegnen laRt. So durch das geschriebene Wort der Bibel, das miindliche Wort in
Predigt und Absolution, so nun auch in der Taufe durch das Wasser, das »ins Wort gefa3t« ist.
Luther kann jetzt gelegentlich in so starken Ausdriicken von der Heilskraft dieses Wassers
reden, dal} es scheinen kann, als denke auch er nun in den Bahnen einer dinglichen Gnaden-
vermittlung. Die Zusammenhéange, in denen er so redet, zeigen aber, dal} es ihm auch in
solchen Aussagen letztlich um den Glauben geht: Gerade damit er wirklich Glaube, Sich
halten an die unabhangig von uns selbst feststehende Gotteszusage bleibt und nicht zum
Reflektieren auf den eigenen »geistlichen« Zustand wird, darf das AuRerlich-Leibliche, an das
diese Zusage sich gebunden hat, nicht in Frage gestellt werden. Sind die »Schwarmer« nicht
auf dem Weg, anstatt an Gott an ihre eigene Glaubigkeit zu glauben?

Von daher ist auch Luthers geradezu leidenschaftlicher Einsatz fir Recht und Notwendigkeit
der Kindertaufe zu verstehen. Er argumentierte gegen ihre Verwerfung zundchst mit der
bisher einhelligen Tradition der gesamten Christenheit: Waére die Kindertaufe unrecht, so hatte
Gott sie nicht von Anfang an bis heute bestehen lassen und vielen Christen, die als Kinder
getauft waren, seinen Geist und den Glauben gegeben. Aber nun war ja eben dies der Einwand
der Gegner, das unmindige Kind kdnne noch keinen Glauben haben. Luther hatte sich damit
auseinanderzusetzen — daR Taufe und Glaube grundsétzlich zusammengehoren, konnte und
wollte ja auch er nicht bestreiten. Er stellte gegen jenen Einwand zundchst die Erwégung, der

Joest - Die Theologie Martin Luthers 37



Glaube durfe nicht an den Vernunftbesitz gebunden werden; Gott kénne den kleinen Kindern
sehr wohl mit der Taufe auch seinen Geist geben und in ihnen Glauben erwecken, auch wenn
wir uns von der Art solchen »Kinderglaubens« keine Vorstellung machen kénnen. Er klam-
merte dann aber diesen Gedanken, den er selbst als problematisch empfinden mochte, wieder
ein, wenn er im GrofRen Katechismus sagte: Die Frage, ob in der Taufe unmittelbar auch
schon der Glaube des Tauflings gegeben ist, ist nicht entscheidend. Denn nicht unser Glaube,
sondern Gottes Wort und Befehl macht die Taufe guiltig, und wer bei seiner Taufe noch nicht
glauben konnte, der glaube jetzt und halte sich an die Zusage, die Gott ihm einst in der Taufe
gegeben hat. Diese Anweisung zeigt, dal} der Satz, der Glaube sei in der Taufe nicht entschei-
dend, nicht als Riickkehr zu der Vorstellung einer Uberhaupt nicht auf den Glauben bezoge-
nen, quasi magischen Heilswirksamkeit des Taufsakraments zu verstehen ist. Es kommt
Luther vielmehr auch hier darauf an, daR der Glaube, der allerdings zur Taufe gehort, nicht als
ein die Heilswirksamkeit bedingendes seelisches »Werk« verstanden werden soll. Das zeigt
sich besonders auch darin, daf3 Luther gegen die Erwachsenentaufe einwendet, sie fuhre
notwendig in die Reflexion des Menschen auf sich selbst. Denn nun musse ja gefragt werden:
Wann bin ich glaubig genug, daf3 ich mich taufen lassen und meine Taufe fur giltig halten
darf? Gerade so werde das, was in Wahrheit Glauben ist, von dem Sich halten an Gottes
Zusage in das Vertrauen auf die eigene »Glaubigkeit« pervertiert.

Das ist ein Argument, das gewil? auch heute in der neu aufgekommenen Diskussion Uber die

Problematik der Kindertaufpraxis zu bedenken bleibt, auch wenn man diese Problematik unter
heutigen Verhaltnissen starker empfinden wird als Luther und die Theologen seiner Zeit.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 38



VI Das Verstandnis der Kirche

Man hat gegen Luthers Theologie manchmal eingewendet, sie sei zu subjektiv, zu einseitig an
seiner personlichen Erfahrung und zu wenig an Einheit und Glauben der Kirche orientiert.
Gewil sind in dieser Theologie die Spuren der persénlichen Glaubens- und Lebensgeschichte
Luthers nicht zu verkennen. Aber er war doch weit davon entfernt, einen religiésen Individua-
lismus als Programm zu vertreten. Er wollte in der Kirche und fur die Kirche lehren. Das hief3
fiir ihn allerdings nicht mehr: in unbedingter Unterordnung unter die formale Autoritat eines
im Papst konzentrierten kirchlichen Lehramts. Verantwortung der Theologie fur die Kirche
verstand er als Bindung der Theologie an das Wort der Heiligen Schrift: Die Kirche, auch in
ihren hdchsten amtlichen Vertretern, steht unter dieser Autoritét, die allein das letztentschei-
dende Wort hat. Um Luthers Auffassung der Kirche, gerade auch in ihren der bisherigen
Tradition gegeniliber neuen Akzenten, zu verstehen, mul} zunachst davon gesprochen werden.
[174]

Die Autoritat der Heiligen Schrift in der Kirche

DaR die Bibel Grundnorm des Glaubens ist, war im Prinzip in der Kirche auch vor Luther
anerkannt. In einzelnen Reformbewegungen des spateren Mittelalters war sie auch schon hie
und da gegen kirchliche Traditionen und Einrichtungen kritisch ins Feld gefiihrt worden
(Waldenser, Hussiten u. a.). Im ganzen aber galten mit der Schrift zugleich die Bischofskon-
zilien und das pépstliche Lehramt als unhinterfragbare Autoritéat. Die von diesen Instanzen
proklamierten Lehren, ob sie nun unmittelbar aus der Schrift oder nur aus der Tradition zu
belegen waren, galten als unbedingt verbindliche Glaubenssétze. Einer sich auf die Bibel
berufenden Kritik solcher Lehren stand die Behauptung entgegen, dem Kirchlichen Lehramt
allein komme es zu, die Schrift authentisch auszulegen und in Zweifelsfragen tber ihr rechtes
Verstédndnis zu entscheiden. Wenn nicht in der Theorie, so doch faktisch war damit die
Autoritét des biblischen Wortes an die Kette der Autoritét des kirchlichen Amtes gelegt.

Luther stellte diesem Einbau der Schriftautoritit in die Lehrautoritit der Kirche die Uberord-
nung der Schrift (ber die horende und lehrende Kirche, tber Amt und Gemeinde entgegen.
Bischofe, Konzilien und Papste konnten irren und haben geirrt. Ihrer Lehre ist nur zu folgen,
sofern sie sich als schriftgemal erweist, und dann zu widersprechen, wenn ihr das Wort der
Schrift entgegensteht. Damit bricht Luther mit dem Prinzip, daR im Zweifelsfall das kirchliche
Lehramt Gber die rechte Auslegung der Schrift entscheidet. Er setzt voraus, dal die Schrift in
hinreichender Klarheit fur sich selbst redet und sich selbst auslegt, so daR sie grundsétzlich
von jedem Christen verstanden werden kann; freilich durch den Heiligen Geist, der uns im
geschriebenen Wort Gottes Anruf erkennen l&Rt — aber der Heilige Geist ist nicht das Privileg
des Lehramts.

Diese Relativierung des Lehramts gegentber dem biblischen Wort ist keine revolutionare
Theorie, von der Luther von vornherein ausgegangen ware — er hat lange gezdgert, die kirch-
lichen Autoritaten anzugreifen. Er wurde dahin geflhrt aus seiner Erfahrung als Schriftaus-
leger; und da vor allem aus der Erfahrung, daB jene Autoritaten sich faktisch dem Evangelium
versperrten, das er durch die Schrift gehort und nun als ihr Ausleger in der Kirche zu vertreten
hatte. In der bezwingenden und befreienden Macht dieses Evangeliums hat er die Selbstdurch-
setzung der Schrift gegen die amtlichen Autoritaten erlebt, die er dann auch im Prinzip lehrte.

Damit ist auch schon darauf hingewiesen, daR Luther die Autoritat der Schrift nicht formali-
stisch verstand wie ein Lehrbuch, dessen »Sétze«, was immer sie nun enthalten, einfach des-
halb fiir wahr zu halten sind, »weil sie im Buch stehen«. Ihm ging es um den Inhalt der
Schrift, die »Mitte«, auf die ihre vielfaltigen Zeugnisse hinweisen und von der sie ausstrahlen:

Joest - Die Theologie Martin Luthers 39



Jesus Christus, und in ihm Gottes lebendiges Wort, das Gesetz, das uns richtet und zu dem
Evangelium treibt, das uns aufrichtet. Spricht er von der Autoritét der Schrift, so [175]
versteht er sie als das Werkzeug, durch das Gott selbst, Christus als das Wort Gottes, sein
eigenes, Uberlegenes Gegeniiber zu den Autoritéten der Kirche durchsetzt, das wahre Leben
der Kirche wirkt und regiert. Die Unterordnung der kirchlichen Autoritat unter die der Schrift
hat bei Luther nichts mit der Einsetzung eines »papierenen Papstes« anstelle des lebendigen
zu tun; ihm geht es um das Herr-sein Christi in der Kirche.

Ist die Bibel das Werkzeug, durch das Christus selbst als Gottes lebendiges und lebendig
machendes Wort in der Kirche redet, so will sie von Christus als ihrer Mitte her verstanden
und ausgelegt werden. In ihrer Mitte steht der Zuspruch der Rechtfertigung des Sunders allein
in Christus, allein aus Gnade. Darauf weisen alle ihre Verheiflungen hin; und auch in ihren
Geboten will sie nicht als das Gesetz eines an Christus vorbeifiihrenden Heilsweges verstan-
den sein, sondern als das Gesetz, das zu ihm als dem alleinigen Erfiller hintreibt. So kann
Luther da, wo mit dem Bibelbuchstaben (z. B. mit dem Jakobusbrief) gegen dieses Verstand-
nis argumentiert wird, auch zum Ansatz kritischer Unterscheidung innerhalb der Schrift
kommen: »Kanonisch«, maRgebend in ihr ist, was »Christum treibet« — u. U. selbst gegen
solches, was im formalen Bestand des Bibelkanons auch enthalten ist. Fiir ihn war das kein
subjektiv-willkirliches Auswahlen, mit dem sich statt des Papstes nun der Theologe zum
Herrn der Schrift machen wirde, sondern die durch die Schrift selbst, ndmlich durch die klare
Bezeugung des Christusevangeliums in ihrer Mitte, begriindete Entscheidung.

Zu diesem von der »Sache« des Christusevangeliums her bestimmten Verstandnis der Schrift-
autoritat stehen bei Luther manche AuBerungen eines formalen Biblizismus in Spannung, der
auch ihm nicht fremd war. Er kann gelegentlich mit dem unfehlbaren Bibelbuchstaben argu-
mentieren auch in Fragen, die mit Christus und dem Evangelium nichts zu tun haben; so z. B.
wenn er die damals bekanntwerdende Theorie des Kopernikus damit widerlegt glaubt, daf3 in
Josua 10,12 geschrieben steht: »Sonne (nicht: Erde) stehe still ...« Dahinter steht das seit der
alten Kirche Tradition gewordene Verstandnis der wortlichen Inspiration der Bibel. Luther hat
es, wenn auch nicht besonders betont, so doch geteilt (trotz seiner kritischen Urteile tber
einige biblische Blicher, deren Inspiration ihm fraglich war). Die moderne Problematik der
Bibelkritik war ihm noch fremd.

Die Kirche als Gemeinschaft

Luther hat die Kirche »creatura verbi«, Geschopf des Wortes genannt; aus dem gepredigten
Wort Gottes geht sie hervor. Er hat das nicht nur als Aussage Uber den historischen Anfang
gemeint — damals, durch die Predigt der Apostel, wurde die Kirche gegriindet, und nun ware
sie das Subjekt, das Wort und Sakramente als »Gnadenmittel« verwaltet und handhabt. Da
die Kirche durch das gepredigte Wort gezeugt wird, hat er vielmehr als ein stets aktuelles
Geschehen verstanden. [176] Aus diesem Wort empfangt sie ihr Leben stets aufs neue und
wird in ihm erhalten. Gott selbst in Christus durch den Heiligen Geist ist und bleibt das
eigentlich wirkende Subjekt dieses Geschehens; das Predigen und Sakramente spenden der
Menschen in der Kirche ist nur das Werkzeug dieses Wirkens Gottes, er ist der eigentliche
Prediger.

Ebenso entschieden aber sagt Luther: Wo das Wort gepredigt wird und Glauben wirkt, da
wird Kirche geschaffen — und nicht etwa nur ein Nebeneinander christlicher Individuen. Man
kann dem Wort des Evangeliums nicht glauben und Christus nicht anhangen ohne eben damit
Glied der Kirche zu sein. Wo das Wort Gottes laut wird, da soll man gewil3 sein, daR3 dort
auch das Volk Gottes gesammelt wird. Christsein und Glied der Kirche sein gehdren fiir
Luther also zusammen. Dabei sah er aber in der Kirche nicht eine Institution, die tber den

Joest - Die Theologie Martin Luthers 40



Glaubenden steht, zwischen Christus und ihnen vermittelt. Uberall wo er auf die Frage ein-
geht, was denn die Kirche eigentlich sei, lautet seine ausdriickliche Antwort: Sie ist nichts
anderes als die Gemeinschaft der Glaubenden selbst, zu der sie durch Wort und Sakrament um
Christus versammelt werden. (Wenn im neueren Luthertum hie und da Wert gelegt wurde auf
die Unterscheidung von Kirche als »Heilsanstalt« und Gemeinde, so ist dies Luther fremd). Er
kann gelegentlich sogar sagen, selbst das Wort »Kirche« liebe er nicht und méchte es lieber
durch »Gemeinde« oder »VVolk Gottes« ersetzt wissen. Von der Gemeinde der wahrhaft
Glaubenden, nicht von einer an bestimmte hierarchische Strukturen gebundenen Institution,
gelten nach seinem Verstandnis die Pradikate, die der dritte Artikel des Glaubensbekenntnis-
ses der Kirche zuspricht: Sie ist eine, weil eins in dem Glauben an den einen Christus; heilig,
weil in der heiligenden Macht des Geistes, der sie durch das Wort zum Glauben erweckt und
in ihm erhélt; apostolisch, weil sie in der Nachfolge des Zeugnisses und Glaubens der Apostel
lebt (nicht etwa, weil ihre Bischdfe in einem formalen Sinn deren Amtsnachfolger waren).

So versteht Luther auch das wahre Leben der Kirche als Gemeinschaft, genau in dem Sinn
seiner frihen Abendmahlstheologie (vgl. oben S. 167), als Verbundenheit der Glieder unter-
einander durch wechselseitiges Mitteilen der Guter und Tragen der Lasten. Das gilt fur das
Leibliche und erst recht fiir das Geistliche: Die Christen sind Kirche darin, dal? sie einander
das Wort des Evangeliums zusprechen und den Glauben starken, dann, dal? einer des &ndern
Schwachheit und Suinde trégt, dal3 sie firbittend vor Gott flireinander eintreten. Indem sie alle
von dem »frohlichen Tausch« leben, in dem Christus ihre Stinden auf sich nimmt und ihnen
seine Gerechtigkeit schenkt, werden sie auch untereinander zu solchem Mitteilen der Giiter
und Tragen der Lasten verbunden. Damit wendet sich Luther gegen die in der Kirche seiner
Zeit ausgepragte hierarchische Herrschaftsstruktur, auch gegen den frommen Egoismus derer,
die sich durch eine besonders »verdienstliche« Lebensform von den andern abgrenzen und des
eigenen Heiles versichern wollen. (DaR dies ein durch die geschichtlichen [177] Verhaltnisse
der Zeit Luthers bedingtes, nicht einfach zu verallgemeinerndes Urteil Giber das Ordensleben
und seine Motivation ist, sollte nicht Gibersehen werden.) Ist die Kirche die Gemeinschaft der
wahrhaft Glaubenden — wo ist sie nun zu finden? Uberall da, wo das Wort Gottes gehort wird
und Glauben wirkt. Das ist nach Luther auf keinen empirisch abgegrenzten Bereich festgelegt
—auch nicht auf den Bereich der Gemeinden, die sich der Reformationsbewegung angeschlos-
sen haben. Sein Kirchenverstandnis ist in gewissem Sinn oekumenisch. Das Gottesvolk der
wahrhaft Glaubenden ist nicht an Rom und das Papsttum gebunden. Es findet sich auch unter
den »Griechen« (der Ostkirche) und tGberall auf Erden, wo das Wort Gottes wirksam wird.
Und es kann uberall dort wirksam werden, wo die Bibel gelesen, ihr Zeugnis gehort und
weitergegeben werden kann — auch dort, wo die offizielle Lehre der Kirche und ihrer Amts-
trager von ihm abweicht. Auch unter den Zeiten des Papsttums hat Gott im Verborgenen sein
Volk gehabt und erhalten. Luther wendet sich aber auch gegen den Versuch, dieses wahre
Gottesvolk, die Gemeinde der wahrhaft Glaubenden aus der empirischen Kirchengemein-
schaft herauszuldsen und gewissermafen in »Reinkultur« darstellen zu wollen, wie das die
Intention mancher Gruppen der »Schwarmer« war. Nicht gegen die »verfalte« Kirche, son-
dern in ihr und fir sie soll um die Erneuerung des Glaubens durch die Predigt des reinen
Evangeliums gerungen werden.

Bedeutet dieser Verzicht auf eine bestimmte Festlegung des Bereichs und der Grenzen der
wahren Kirche, dall Luther sie als »unsichtbar« verstanden, daf3 er die konkrete zur unsichtba-
ren Kirche verflichtigt habe? Diese Frage muf} differenziert beantwortet werden. VVon der
Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden kann er in der Tat sagen: Sie ist verborgen. Wie
Gott allein den Glauben wirkt, so kennt auch er ihn allein in den Herzen der Menschen. Es ist
nicht an uns, zwischen wahrhaft Glaubenden und Scheinchristen eine feststellbare Grenze zu
ziehen. Man darf das aber nicht im Sinne einer absoluten Unsichtbarkeit verstehen, als ob die
wahre Kirche von der empirischen getrennt, ihr gegentiber eine schlechthin jenseitige, uner-

Joest - Die Theologie Martin Luthers 41



fahrbare GrolRe ware. Der Glaube entsteht ja, wie gerade Luther immer wieder den »Schwar-
mern« entgegenhielt, nicht in der reinen Innerlichkeit subjektiver Erlebnisse, sondern an Wort
und Sakrament. Der Geist Gottes wirkt ihn nicht anders als durch diese »auf3erlichen Mittel«.
Sie aber sind jedenfalls konkretes Geschehen im Raum der sichtbaren Kirche. Entzieht sich
der Glaube menschlicher Feststellung und die Gemeinschaft der Glaubenden der Statistik, so
darf sie doch am Ort dieses konkreten Geschehens immer wieder erwartet werden. Der Glau-
be bleibt auch nicht in reiner Innerlichkeit eingeschlossen, sondern »verleiblicht« sich nach
einem Ausdruck Luthers in den Werken der Liebe, im Zeugnis, in der Gemeinschaft jenes
Fureinander, das Luther als das wahre Leben der Kirche beschreibt. Auch wenn es fur
menschliches Urteil nicht entscheidbar ist, ob diese Wirkungen aus dem Glauben des Herzens
kommen, den Gott allein kennt, so bleibt doch der Glaube, wo er [178] wirklich lebt, nicht
ohne solche Wirkungen. So wird man im Sinn Luthers sagen dirfen: Die wahre Kirche, die
Gemeinschaft der Glaubenden ist nicht statistisch erfallbar — und doch ist sie nicht schlechthin
unsichtbar. Denn der Glaube hat einen konkreten Ursprung und konkrete Wirkungen.

Das kirchliche Amt

Vielleicht der wesentlichste Unterschied des Kirchenverstandnisses Luthers zu dem der mit-
telalterlich-katholischen Tradition liegt darin, daB er unter Berufung auf das Neue Testament
die Teilung der christlichen Gemeinde in Priester- und Laienstand grundsatzlich bestritten hat.
Alle Christen, so kann er sagen, sind kraft ihrer Taufe zu Priestern geweiht, d. h. ihnen ist der
freie Zugang zu Gott gegeben und das Recht, vor Gott fireinander und fur die Welt firbittend
einzutreten. Ist dieser Zugang zu Gott durch den Dienst der Verkiindigung, des Zuspruchs der
Vergebung vermittelt, so kann grundsétzlich jeder Christ dem andern zum Diener solcher Ver-
mittlung werden. Keiner dieser Dienste, auch nicht die Spendung der Sakramente ist nach
Luther einem geweihten Priesterstand deshalb vorbehalten, weil er nur durch diesen und kraft
seiner besonderen Weihe vollméchtig und wirksam geschehen konnte.

Hat Luther diesen Grundsatz des »allgemeinen Priestertums« aller Glieder der Gemeinde stets
festgehalten, so hat er andererseits den Dienst des besonderen Amtes nicht einfach nivelliert.
Die offentliche Predigt in der Gemeinde, damit die Leitung ihres Gottesdienstes und die Spen-
dung der Sakramente soll, von Notféallen abgesehen, nicht von jedem beliebigen Gemeinde-
glied wahrgenommen werden, sondern nur von dem, der zu solchem Dienst an der Gemeinde
als ganzer ausdricklich berufen wird. Luther motiviert das damit, dal3 das Leben der Gemein-
de um der Liebe und Eintracht willen der Ordnung bedarf (bestarkt wurde er darin durch das
Auftreten sektierender »Winkelprediger« im Zug der Schwéarmerbewegung). Er motiviert es
nicht mit der Vorstellung, dal Wort und Sakrament in der Hand eines »Laien« wegen fehlen-
der Weihe nicht wirksam sein konnten. In Notstdnden kann vielmehr jeder Christ die Funktio-
nen des Amtstragers wahrnehmen. Im Bereich der persdnlichen Beziehungen — wo es nicht
um den offentlichen Gottesdienst der Gemeinde geht — soll jeder dem andern den Dienst tun,
den der dazu Berufene der Gemeinde als ganzer tut.

Uber den Ursprung des besonderen Amtes hat Luther sich nicht ganz einheitlich geauRert. Im
Vordergrund steht zunéchst bei ihm der Gedanke, dal? das Predigtamt aus der geistlichen
Vollmacht, die Christus grundsatzlich der ganzen Gemeinde in allen ihren Gliedern gegeben
hat, mittelbar hervorgeht; namlich so, daf die Gemeinde diese VVollmacht, soweit sie den
offentlichen Gottesdienst betrifft, um der Ordnung willen auf einzelne ihrer Glieder tibertragt.
Spéter tritt bei Luther auch der Gedanke hervor, dall das Amt in den besonderen Geistesga-
[179]ben begriindet ist, die Christus inmitten der Gemeinde gibt, also unmittelbar aus der
Einsetzung Christi selbst hervorgeht. Beide Auffassungen miissen sich nicht unbedingt
widersprechen — die berufende Gemeinde erkennt in denen, die sie beruft, die Gaben, die
Christus gegeben hat; und durch den Ruf der Gemeinde ist es Christus, der beruft. Aber

Joest - Die Theologie Martin Luthers 42



Luther hat die beiden Auffassungen nicht systematisch miteinander ausgeglichen. Auch wenn
er von der Einsetzung des Amtes durch Christus spricht, halt er jedenfalls fest, dal dieses Amt
nicht als exklusiver Priesterstand zu verstehen ist. Es soll den geistlichen Dienst, zu dem jeder
Christ als Getaufter berufen ist, nicht ersetzen, sondern ihm zu seiner Aktivierung helfen.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 43



V11 Kirche und »Obrigkeit« — die Lehre von den beiden Reichen

Aus der reichen Flle der Stellungnahmen Luthers zu den ethischen Problemen seiner Zeit
greifen wir als seine bedeutendste und geschichtlich wirksamste Gedankenbildung in diesem
Bereich seine Zwei-Reiche-Lehre heraus. In sie hat er sein Verstdndnis des Verhaltnisses von
geistlichem und »obrigkeitlichem« Amt gefal3t, damit auch des Verhéltnisses von Handeln aus
dem Christusglauben und Handeln im Rahmen der weltlichen Ordnungen. Luther denkt dabei
vornehmlich, aber nicht nur an die staatliche Gesetzgebung und Rechtsordnung; auch der
elterliche Erziehungsauftrag wie alle Verhaltnisse von Uber- und Unterordnung in den welt-
lichen Berufen sind in seinem Begriff obrigkeitlicher Ordnung mit eingeschlossen. Beides,
den Verkiindigungsauftrag der Kirche wie den Ordnungsauftrag des »weltlichen« Amts in
seinen verschiedenen konkreten Gestalten, versteht er als Stiftung und Mandat Gottes. In
diesem Sinn spricht er von Gottes geistlichem und weltlichem »Reich« oder »Regiment«
(Luther gebraucht beide Begriffe — »Regiment« bringt besser zum Ausdruck, daB nicht zwei
statische Bereiche gemeint sind, sondern zwei Weisen, wie Gott durch den Dienst von Men-
schen an Menschen handelt). Beides mu nach Luther einerseits streng unterschieden, ande-
rerseits auch als einander zugeordnet verstanden werden.

Der zeitgeschichtliche Hintergrund

Luthers Zwei-Reiche-Lehre ist zunéchst auf dem Hintergrund der Verhaltnisse und VVorgange
seiner Zeit zu verstehen. Sie hat ihre Veranlassung ebenso in politischen Faktoren wie in einer
theologischen Problematik.

Gegeben war einerseits die mehr als 1000jéhrige Verbindung der christlichen Kirche mit einer
Staatsordnung, die Rechtglaubigkeit zum Gesetz machte und Ketzerei strafrechtlich verfolgte.
Darauf grundete sich der Versuch des Kaisers, [180] im Verein mit den altglaubig gebliebe-
nen Fursten und Bischofen die reformatorische Bewegung gewaltsam zu unterdriicken: Recht-
glaubigkeit durch Gewalt von oben. Andererseits entstanden gerade in jener Zeit eine Reihe
von (unter sich verschiedenen) revolutiondren Bewegungen (Bauernaufstande, Wiedertaufer
in Mlnster u. a.), z. T. unter Berufung auf die »evangelische Freiheit« und mit dem Pro-
gramm, im Umsturz der bestehenden Ordnung den wahren Gottesstaat auf Erden zu verwirk-
lichen: Das Reich Gottes durch Gewalt von unten.

Luther mufte im Blick auf diese VVorgange daran gelegen sein, dem obrigkeitlichen
Gewaltgebrauch gegen die Predigt des Evangeliums sein Recht zu bestreiten. Er muf3te
andererseits aber auch der Unterstellung begegnen, die reformatorische Bewegung erstrebe
ihrerseits ihre gewaltsame Durchsetzung oder begiinstigte doch die Bewegungen, die mit
religiéser Motivierung den Umsturz betrieben. Was durch Gewalt ausgerichtet werden kann
und was zu wahrem Glauben fuhrt, mul3te grundsétzlich unterschieden und auseinanderge-
halten werden.

Dazu kam das theologische, von Luther intensiv bedachte Problem, wie ein Leben nach den
Geboten der Bergpredigt Jesu mit dem Handeln im politischen Regiment und seinem Macht-
gebrauch in der Austibung und Inanspruchnahme der weltlichen Rechtsordnung, die dem
Unrecht mit Vergeltung begegnet, Gberhaupt zu vereinbaren ist. Das war kein neues Problem.
In der Tradition war es durch eine Art von Zwei-Schichten-Ethik geldst worden: Da unter-
schied man den Stand derer, die nach der gréfieren Vollkommenheit streben, nach den »evan-
gelischen Réaten« der Bergpredigt leben und sich von weltlichem Besitz und Geschéaften ins
Kloster zurtickziehen, und den Stand der Weltchristen, die ein Leben nach den Geboten Got-
tes flihren kdnnen, ohne an jene rigorosen Weisungen Jesu gebunden zu sein. In einem Teil
der spiritualistischen Bewegungen (»Schwérmer«) des Reformationsjahrhunderts begegnete

Joest - Die Theologie Martin Luthers 44



man dem Problem aber gerade umgekehrt mit der Forderung, weil die Bergpredigt allen gelte,
musse, wer im Ernst Christ sein will, sich des unchristlichen Dienstes in 6ffentlichen Amtern,
Gerichten usw., vor allem auch des Kriegsdienstes, enthalten.

Die Einschréankung der Geltung der Bergpredigtgebote auf einen Stand nach besonderer Voll-
kommenheit Strebender konnte fiir Luther nicht mehr in Frage kommen. Andererseits war es
ihm ebenso unmaglich, aus ihrer Verbindlichkeit fur jeden Christen die Folgerung zuzulassen,
daB dann der Dienst in 6ffentlichen Amtern als prinzipiell unchristlich zu &chten ist. GewiR,
was zum Glauben fiihrt und was durch Gewalt und Machtmittel ausgerichtet werden kann,
muBte unterschieden werden. Aber legitimer Gewaltgebrauch und Handeln aus dem Glauben
und in der Liebe Christi muliten trotz jener Unterscheidung in der Person des Christen auch
vereinbar sein.

Im Kontext dieser Luther geschichtlich vorgegebenen Verhéltnisse und Probleme muf} die
Entwicklung seiner Zwei-Reiche-Lehre verstanden werden. [181]

Die Unterscheidung und Zuordnung der beiden Reiche

Luther unterscheidet geistliches und weltliches Reich zundchst hinsichtlich dessen, was Gott
im einen und im andern bewirkt haben will.

Im geistlichen Reich will er sein Wort gepredigt und die Sakramente gespendet haben. Durch
diese »Mittel« wirkt er selbst in den Herzen der Menschen Erkenntnis der Suinde, Umkehr,
Glauben an das Evangelium und ein neues Leben in der Macht des Heiligen Geistes. Das
geistliche Reich ist die durch Wort und Sakrament vermittelte Gemeinschaft der Glaubenden
mit Christus und untereinander. Gott wirkt in ihm Errettung von Menschen zum ewigen
Leben. Durch den Dienst der Amtstrager im weltlichen Reich will Gott eine »dufRerliche«
Ordnung im irdischen Zusammenleben der Menschen aufgerichtet und aufrechterhalten
haben. Durch sie kann nicht Erkenntnis der Slinde, noch weniger Glaube und Liebe in den
Herzen gewirkt werden. Wohl aber sollen durch sie den gewalttatigen Auswirkungen der
Slinde am irdischen Leib und Leben der Menschen die Hande gebunden, die Schwachen vor
Vergewaltigung durch die Starken geschiitzt werden. So wirkt Gott durch das weltliche
Regiment (auch da, wo seine Amtstrager keine Christen sind) Erhaltung der Menschen im
irdischen Leben.

Zu unterscheiden sind die Reiche vor allem auch hinsichtlich der Mittel, durch die Gott in
jedem von ihnen diesem je verschiedenen Ziel gedient haben will. Im geistlichen Reich kann
und darf nichts durch Zwang und Gewalt geschehen. Der Glaube der Herzen kann nicht
erzwungen werden — als abgendtigter »Glaube« kénnte er gar nicht wirklich Glaube sein; auch
den Irrglauben, die Haeresie soll man nicht mit aulRerer Gewalt bekd&mpfen wollen. Die
»Waffe« des geistlichen Regiments ist das Wort, das wehrlos unter die Menschen geht und
dem allein der Geist Gottes Kraft und Wirkung gibt. Die durch Wort und Geist zum Glauben
bewegten Glieder des geistlichen Reiches begegnen dem Unrecht, das ihnen angetan wird,
nicht mit Vergeltung, sondern mit VVergebung. Sie leben nach dem Gebot der Bergpredigt.

Das weltliche Regiment dagegen muR und soll nach Gottes Willen Machtmittel haben und
einsetzen, um jene duBerliche Ordnung aufrechtzuerhalten, die zu erndétigen sein Auftrag ist.
Es muR (was bei Luther besonders stark im Vordergrund steht) den Ubertretern dieser
Ordnung mit vergeltendem Strafrecht begegnen. Sein Werkzeug ist das »Schwert, das die
Ubeltater in Schranken halt.

Unterschieden sind die beiden Reiche nach Luther auch darin, daf im geistlichen Reich und

Joest - Die Theologie Martin Luthers 45



vor Gott alle seine Glieder gleich und untereinander Brider sind. Zum weltlichen Reich aber
gehdren nach seinem Verstandnis unabdingbar Unterschiede und Abhangigkeiten, das
Verhaltnis von Uber- und Unterordnung, Befehlen und Gehorchen.

Aber die Unterscheidung ist hier nicht das einzige Wort. Luther sieht die beiden [182] Reiche
zugleich in einer funktionalen Zuordnung. Sie sind schon darin einander zugeordnet, dal? es
sich in beiden Reichen um eine Weise des Wirkens Gottes handelt, daB ihre Amtstrager unter
einem Auftrag Gottes stehen, dessen rechte Ausrichtung an sein Gebot gebunden ist. Der
moderne Gedanke einer profanen »Eigengesetzlichkeit« von Politik, Wirtschaft usw. war
Luther durchaus fremd, das war mit seiner Zwei-Reiche-Lehre gerade nicht gemeint. Sie sind
dariiber hinaus einander darin zugeordnet, daR die beiden Auftrége nicht zwei disparaten,
zueinander beziehungslosen Willensrichtungen Gottes entspringen. Vielmehr sieht Luther es
so: Was Gott durch das weltliche Regiment ausgerichtet haben will, steht in einem Dienstbe-
zug zu dem, was er im geistlichen Reich wirkt. Weil Gott Menschen zum Heil bringen, der
Predigt des Evangeliums unter ihnen den Raum offen halten will, darum will er die Mensch-
heit durch eine Ordnung, die den zerstérenden Auswirkungen ihrer Stiinde wehrt, noch und
noch am irdischen Leben erhalten. Darum will er auch, daR diese Ordnung dem Rechtsbruch
gegeniber erzwungen wird, denn sie kdnnte sonst in einer Menschheit, in der noch die Stinde
herrscht, nicht bestehen. So kommt also auch das Mandat des weltlichen Regiments, obwohl
es nur dem zeitlichen Wohl des Menschen dienen soll, letztlich aus dem Liebeswillen des
Gottes, der Menschen zu ihrem ewigen Heil bringen will. Wollte Gott dies nicht mehr, so
wirde er die Menschheit dem Chaos uberlassen, in das der Teufel sie durch ihre Stinde
sturzen will.

Das Handeln der Christen in beiden Reichen

Im weltlichen Reich leben alle Menschen, seinen Ordnungen sind alle unterstellt. Nur die
Glaubenden leben zugleich im geistlichen Reich unter dem Gebot Christi. Fir sie entsteht die
Frage, wie ihr Handeln in dem einen mit ihrem Leben und Tun in dem anderen Reich verein-
bar ist.

Das ist zunachst eine Frage vor allem fir diejenigen, die als Amtstrager — Firsten, Richter
usw. — im weltlichen Regiment handeln, Gewalt gebrauchen, strafen miissen und zugleich
Christen sein wollen. Luther kann dieser Frage begegnen, indem er an die funktionale Zuord-
nung des Willens Gottes, irdisches Leben zu erhalten, zu seinem Heilswillen erinnert: Leben
soll erhalten werden, damit der Raum offen bleibt flr die Predigt des Evangeliums, durch die
Gott Menschen zur Umkehr und zum wahren Leben bringen will. Das gibt dem Christen, der
zugleich als Amtstréger im weltlichen Regiment zu dienen hat, die Moglichkeit, auch diesen
Dienst als einen Dienst der Liebe zu verstehen. Er nétigt ihn auch gegeniiber denen, gegen die
er Harte gebrauchen muf, nicht zu einer Einstellung, die in innerem Widerspruch stinde zu
dem Geist Jesu und dem Gebot der Bergpredigt. Mul3 er den Rechtsbrecher strafen, so tut er
als Christ dies ja nicht aus personlichem Hal gegen ihn und zur Vergeltung eines Unrechts,
das ihm [183] selbst angetan wére, sondern aus Liebe zu den von ungesetzlicher Gewalt
Bedrohten, die seinem Schutz anbefohlen sind. Und er kann und soll dabei die brtiderliche
Liebe auch dem bewahren, den er strafen muf3. Er handelt »im Amt«, nicht »in eigener Sache«
— und sein »Handeln im Amt« soll — so sieht es Luther — nicht von Zorn und Machtgier,
sondern von Fursorge fur das anvertraute Leben motiviert sein.

Den Christen, die nicht als Amtstrager, sondern als Untergebene in den weltlichen Ordnungen
leben, gilt die Weisung, sie als Gottes Ordnungen anzuerkennen und sich ihnen willig zu
unterziehen. Luther kennt keine demokratische Mitwirkung der Birger im modernen Sinn. Er
unterscheidet eindeutig zwischen der »Obrigkeit« (Fursten und ihre Amtleute, Magistrate

Joest - Die Theologie Martin Luthers 46



usw., in Haus und Familie: der Vater), der die Gestaltung und Durchsetzung der Ordnung zu-
kommt, und den jeweiligen Untergebenen, denen grundsatzlich der Gehorsam gegen die
gesetzte Ordnung zukommt. Er sieht darin nicht eine geschichtlich bedingte und tberholbare
Gestalt von gesellschaftlicher Verfassung, sondern eine biblisch bezeugte Setzung Gottes von
unhinterfragbarer Geltung. Dabei ist Luther sich bewuft und bringt das gelegentlich in starken
Worten zum Ausdruck, dal’ die das obrigkeitliche Amt bekleidenden Menschen es oft keines-
wegs im Sinn des Auftrags Gottes verwalten, sondern schlimmstes Unrecht tun. Das Unrecht
derer, die »im Amt« sind, hebt aber fir ihn den Grundsatz nicht auf, dal® von Gottes wegen
die Tréger des Amtes und nicht die ihnen Untergebenen den Auftrag haben, Ordnung zu
setzen. Wirden andere sich diesen Auftrag anmalen, so wiirde daraus nach Luthers Sicht die
chaotische Aufldsung von Ordnung Uberhaupt resultieren, die schlimmer ist als die schlechte-
ste obrigkeitliche Ordnung. Der Aufruhr, so gerechte Beschwerden er zum Anlal} haben mag
— Luther hat ja z. B. den Bauern den gerechten Anlal ihrer Beschwerden nicht abgesprochen —
, Ist als gewaltsame Selbsthilfe in Luthers Augen der Angriff auf die Rechtsordnung als sol-
che; er setzt sich damit auf alle Falle in noch gréReres Unrecht als das, wogegen er aufbe-
gehrt. Nur von daher kann man seine fiir heutiges Verstandnis unertraglich harten Stellung-
nahmen zum Bauernkrieg verstehen.

Das bedeutet freilich fiir Luther nicht, daf3 der Christ der Obrigkeit unter allen Umsténden
gehorchen muB. Er kennt eine Grenze dieses Gehorsams: Wird ihm solches befohlen, was er
als Unrecht gegen Gottes Gebot erkennt, so muR3 der Christ um des Gewissens willen Gott
mehr gehorchen als den Menschen. Er wird den Gehorsam verweigern, aber nicht etwa zu
Selbsthilfe schreiten, sondern leidend die Folgen seiner Gehorsamsverweigerung auf sich
nehmen. Dabei hat Luther eine Kritik an obrigkeitlichem Unrecht im Rahmen bewahrter
Legalitat keineswegs ausgeschlossen. Dem Predigtamt hat er jedenfalls das Recht und die
Pflicht zuerkannt, den Fursten ins Gewissen zu reden und ihnen ihre Verantwortung vor Gott
einzuschérfen. Er selbst hat diese Pflicht sehr unerschrocken wahrgenommen. [184]

Luthers politische Ethik ist naturgeméaR das am meisten zeitgebundene, durch die besonderen
Verhaltnisse seiner eigenen Zeit und Umwelt gepréagte Kapitel seiner Theologie. Sein Obrig-
keitsgedanke &Rt sich nicht unveréndert in moderne Verhéltnisse libertragen. Wir werden
auch nicht mehr so betont die restriktive Seite der politischen und Rechtsordnung (Obrigkeit
als Tréagerin des »Schwertes«), sondern stérker ihre konstruktive Aufgabe — Herstellung und
Bewahrung gerechter und befriedeter Verhéltnisse — in den Vordergrund stellen. Sie ist auch
bei Luther nicht Ubersehen, tritt aber in seiner Sicht des Verhaltnisses der beiden Reiche
gegeniber der Gegensatzspannung von vergeltendem Strafrecht und vergebender Liebe doch
stark zurtick. Das hat problematische geschichtliche Auswirkungen gehabt.

In ihrem Grundansatz behalt Luthers Lehre von den zwei Reichen dennoch wegweisende
Bedeutung flr ein christliches Verstandnis der politischen Verantwortung auch und gerade
unter heutigen Verhaltnissen. Sie behaftet dabei, auch das Handeln in dieser Verantwortung
als Auftrag Gottes zu verstehen und darum nach dem Willen Gottes fur die Ausrichtung die-
ses Auftrags zu fragen; einer sich von dieser Frage emanzipierenden »Eigengesetzlichkeit«
des politischen wie sonstiger Bereiche menschlicher Weltgestaltung widerspricht sie. Ebenso
bedeutsam ist aber ihre Anweisung, zwischen dem gottlichen Auftrag fur das, was durch
politisches Handeln geschehen kann und soll, und dem der Kirche gegebenen Auftrag zu un-
terscheiden. Der Staat soll nicht die Gewissen beherrschen und Glauben zum Gesetz machen
wollen; weder den einer von ihm selbst proklamierten totalitaren Ideologie noch den einer
bestehenden Konfession. Gerade darum — weil der Glaube allein das befreiende Werk Gottes
im Menschen ist, weil das zum Glauben rufende Evangelium nicht zum Gesetz menschlicher
Werke gemacht werden darf, — soll aber auch die Kirche ihrem Verkiindigungsauftrag nicht
durch staatliche Machtmittel Erfolge sichern und Nachdruck verleihen wollen. Es muR dabei

Joest - Die Theologie Martin Luthers 47



bleiben, dal ihr Wort wehrlos unter die Menschen geht. Hierin ist Luthers Unterscheidung der
»Reiche« zutiefst von der Wurzel und Mitte seiner Theologie, von seinem Verstandnis des
Evangeliums bestimmt — und zugleich, seiner eigenen Zeit voraus, wegweisend fiir das
Verhaltnis von Kirche und Staat in einer Gesellschaft, die nicht mehr »corpus Christianum«
im alten Sinne ist und auch nicht durch Gesetzgebung dazu gemacht werden kann. [185]

Joest - Die Theologie Martin Luthers 48



Werke

Die wichtigsten Schriften Luthers sind in gut lesbarer deutscher Ubersetzung zugénglich in
der sog. »Miinchener Lutherausgabe«:

Martin Luther. Ausgewahlte Werke. Hg. von H. H. Borcherdt und G. Merz. 6 Bde. und 7
Erg.-Bde. 3. Aufl. Miinchen 1951 ff.

Fur wissenschaftliche Arbeiten tber Luther ist die Weimarer Ausgabe seiner gesamten Werke
unentbehrlich. (»Weimarana)

Darstellungen

Aus der uniibersehbaren Flle der Literatur tiber Luther kdnnen als allgemeinverstandliche
Darstellungen seiner Theologie empfohlen werden:

Althaus, P.: Die Ethik Martin Luthers. Gutersloh 1965.
Ders.: Die Theologie Martin Luthers. 5. Aufl. Gutersloh 1980.
Ebeling, G.: Luther. Einfuhrung in sein Denken. 4. Aufl. Tibingen 1981.

Watson, Ph. S.: Um Gottes Gottheit. Eine Einfilhrung in Luthers Theologie. Ubertragen und
bearbeitet von G. Gloege. Berlin 1952.

Wilfried Joest (1914-1998) war Professor fur Systematische Theologie an der Friedrich-
Alexander-Universitat Erlangen-Nurnberg.

Quelle: Martin Greschat (Hrsg.), Gestalten der Kirchengeschichte, Bd. 5. — Die
Reformationszeit I, Stuttgart-Berlin-Koln-Mainz: Kohlhammer, 1981, S. 129-185.

Joest - Die Theologie Martin Luthers 49



