Uber Exegese und Predigt
Von Gerhard von Rad

Wir haben diese Ubung angezeigt, weil wir genau wie Sie um die Schwierigkeiten und Fragen
wissen, die heute zwischen den beiden GréfRen Exegese und Predigt liegen, und auch darum,
dal’ da etwas wie eine Lucke in unserem Vorlesungsangebot besteht. Ob diese Schwierigkei-
ten so neuartig sind, wie heute manche meinen, oder ob sie nicht jede Zeit auf ihre Weise zu
bestehen hatte, soll hier undiskutiert bleiben. Genug, die Fragen sind da, und wir wollen uns
ihnen stellen.

Zwei Satze stehen fiir uns fest, darin sind wir drei Veranstalter dieser Ubung uns einig:

1. Die Texte der Bibel mussen gepredigt werden — unter allen Umstédnden und um jeden
Preis. Die Menschen, fir die wir jeweils verantwortlich sind, brauchen sie dringend zum
Leben (und zum Sterben).

2. Die Texte der Bibel konnen gepredigt werden. Hier ist Kampfgelande, und vieles muf
geklart werden. Aber hétten wir nicht diese feste Uberzeugung, dann ware diese Ubung
sinnlos, und wir hatten sie nicht angezeigt.

Darin sind wir drei uns also einig. Alles weitere ist offen. Nun mdchte ich Sie freilich warnen:
Erwarten Sie sich hier keine Schaukdmpfe! Sie mlssen mitarbeiten — das ist die conditio sine
gua non. Schutzenhilfe wird dem, der sich exponiert, dann gern gewahrt. Aber es geht nicht,
daR Sie sich nur berieseln lassen. Das heif3t konkret: Sie mussen sich vorbereiten, mit einer
formulierten Meinung in die Ubung kommen und Stellung nehmen.

Das Geschéft, das wir hier treiben, ist also das der Auslegung. Beides ist Auslegung: die
wissenschaftliche Exegese und die Predigt. Auslegung ist immer Aneignung eines uns uber-
lieferten geistigen Inhalts. Ohne irgendeine Form von innerer Aneignung ist Uberhaupt kein
Verstehen moglich. Es [8] wére Illusion zu meinen, wir kénnten mit den tberlieferten gei-
stigen Inhalten umgehen wie ein GielRer mit langen L6ffeln —und sie uns so vom Leib halten.
Ohne dal} sich das Auszulegende uns zuwendet, uns existentiell trifft, ist auch kein Verstehen
maoglich. Deshalb besteht auch kein grundsatzlicher Unterschied zwischen Exegese und Pre-
digt. Auch Predigt ist Auslegung, nur in anderer Sprachform, in anderer Konfrontierung.
Trotzdem trennen wir die beiden Arbeitsgdnge. Darum auch jetzt zuerst ein Wort zur Exegese,
dann zur Predigt.

Wenn nun also von der Exegese die Rede sein soll, so mull man wohl heute hier ganz allge-
mein mit einem blinden Fleck rechnen, mit einem manchmal kompletten Unvermdgen, ja
einem Nichtverstehen schon allein der Aufgabe, um die es geht, und dessen, was hier zu
aktivieren ware. Vielleicht wére es hilfreich, wenn wir uns miteinander eine halbe Stunde in
der Ausstellung ,,Ars Sacra“ tber mittelalterliche Buchkultur umsehen kénnten. Der Ein-
druck, der sich einem da aufdrangt, ist ja der: Wie kann man ein Buch ehren, feiern, wie
unséglich sich muhen im Abschreiben, im Ausschmiicken der Initialen, in Illustrationen,
welche Muhsal der Hingabe, der Unterwerfung — ach, einfach: wie wird hier das Buch
empfangen und bejaht! Und in der unglaublichen handwerklichen Prazision welche Leben-
digkeit, ja Erregung! Ohne Frage steht bei jedem Umgang mit dem Buch etwas Handwerk-
liches im Vordergrund, das sauber oder unsauber getan werden kann. Bei dem ,,Handwerk
der Auslegung geht es z. B. um Kenntnis und Beherrschung einer fremden Sprache, der
geschichtlichen Umwelt, um Konzentration auf die Sache, um den Respekt vor dem Wort und
dem Text, aus dem dann ein Unterscheidungsvermogen erwéchst zwischen dieser und jener

Rad - Uber Exegese und Predigt 1 08.09.2016



Redeform. Nehmen wir an, es handle sich um eine Geschichte: es gibt ja so viele Mdglich-
keiten, Gewesenes zu beschworen! Die Sage tut es ganz anders als etwa der deuteronomi-
stische Geschichtsschreiber. Und wenn erst Propheten mit Geschichte umgehen, Geschichte
prophetisch aufreilen, da vergeht dem auf exakte Historie pochenden Positivisten Horen und
Sehen.

Weite Teile der Bibel sind in einer gehobenen Kunstsprache geschrieben. Was bedeutet das?
Nichts, wenn wir Poesie fiir einen rhetorischen Zierrat halten. Viel, wenn wir bedenken, [9]
dal3 die poetische Rede eine ganz spezifische Form ist, Wirklichkeit zu erkennen und auszu-
sagen, nur ihr vorbehalten, nicht auswechselbar. Wenn ein geographischer Name auftaucht,
darf er nicht Schall bleiben. Manchmal er6ffnen sich von da tGberraschende Perspektiven.

Glauben Sie, man sieht es einem Text nicht so schnell an, worauf er hinaus will, am wenig-
sten den bekannten oder solchen, die scheinbar in einem uns vertrauten religidsen Jargon
einhergehen. Der grofte Feind jeder ordentlichen Auslegung ist die unkritische Paraphrase,
die einfach mit ein wenig anderen Worten den Text wiederholt. Die kritische Paraphrase
freilich ist die Krone jeder Auslegung. Weiter kann man nicht kommen, als in wenigen sau-
beren Sétzen das verstandene Sinngeb&ude auszusagen. Das ist das paradoxe Geheimnis alles
ordentlichen Auslegens: Je mehr wir uns zunéchst im Hintergrund halten, je mehr wir dem
Text handwerklich sauber ndherzukommen suchen, je weniger wir ihm mit unseren Fragen ins
Wort fallen, um so direkter wird er uns ansprechen. Was ist herrlicher, als wenn so ein Text
zu reden beginnt, oft ganz anderes als Erwartetes. Aber was tut das? Er redet. Kennen Sie
nicht die Freude an der Exegese? Nein, Sie kennen sie nicht! Wie wére sonst dieser augen-
blickliche run nach zusammenfassenden Darstellungen, nach Inhaltsangaben zu verstehen!
Die ddeste abgezogene Zusammenfassung gilt heute mehr als die Quelle selbst. Da muf} einen
das Studium doch miBmutig machen. Ubrigens noch eines: Wie uninteressant werden, wenn
man in dieser Arbeit steht, die Fragen nach den theologischen Richtungen! Dieses Interesse an
den theologischen Schulen und Richtungen ist ja ohnehin nur etwas fir Schwachsinnige!

Lassen Sie mich meine Gedanken noch ein bifichen weiterspinnen: Auslegen ist also immer
ein Ubersetzen. jede Ubersetzung ist ja schon eine Auslegung. Nicht ein Wort der alten
Sprache deckt sich genau mit dem entsprechenden der unsrigen. Sprache und Geist sind eine
Einheit. Wir kénnen nicht Ubersetzen, als ob Jesaja oder Johannes deutsch gesprochen hatten.
Das wire gerade keine treue Ubersetzung. Es muR also etwas von dem, was eigentlich nur
hebraisch oder griechisch gesagt werden konnte, in die Ubersetzung heriiber-[10]genommen
werden. Diese Fremdheit darf nicht verlorengehen in einem glatten, gelaufigen Deutsch. Also
mufR man in einer guten Ubersetzung alle erdenklichen Mdglichkeiten unserer Sprache akti-
vieren, um dem Fremden entgegenzukommen. Identitét ist nie zu erreichen.

Eine besondere Schwierigkeit ist der rapide Sprachschwund, der sich bei uns ereignet. Viele
merken gar nicht mehr, dal? sie sich nur noch schmaler, abgegriffener Sprachklischees bedie-
nen, mit denen der ungeheuren Breite und dem Nuancenreichtum des biblischen Sprachschat-
zes nicht beizukommen ist. Schleiermacher hat einmal das Problem des Ubersetzens sehr spitz
formuliert: Es gibt zwei Wege, die der Ubersetzer einschlagen kann. ,,Entweder der Uberset-
zer 1aBt den Schriftsteller mdglichst in Ruhe und bewegt den Leser ihm entgegen; oder er 1ait
den Leser moglichst in Ruhe und bewegt den Schriftsteller ihm entgegen.«! Die erste Mdg-
lichkeit des Ubersetzens vollzieht die wissenschaftliche Exegese, die zweite die Predigt (wenn
auch nicht so, dal} dabei der Horer vom Text in Ruhe gelassen wiirde!).

Damit sind wir also beim zweiten, bei der Predigt. Erlauben Sie eine kleine Abschweifung auf

! Schleiermacher, Samtliche Werke 111, 2, 207 ff.
Rad - Uber Exegese und Predigt 2 08.09.2016



ein aulertheologisches Gebiet. In der deutschen Dichtung hat sich etwa in der Zeit von 1900
bis 1914 etwas hdchst Bedeutsames ereignet. Viele Dichter sahen sich immer mehr auler-
stande, die von ihnen ins Auge gefalsten Wirklichkeiten mit der hergebrachten Sprache, also
der Goethes oder der Romantiker, auszusprechen. Goethe, die Romantiker und die Spétro-
mantiker (bis heute wirksam) hatten eine geistige Welt, ein tragendes Wertgeflige, in das sie
ihre Dichtungen hineinstellten wie in einen groRen Horizont. Diese herkémmlichen Begriffe,
Werturteile, poetischen Formen trugen nicht mehr, und demgegeniiber stand eine ganz neue
Welterfahrung auf. Das bisher Banale, poetisch Irrelevante, Neutrale entlieR ganz Ungeheu-
res, Abgrindiges. (Ich kann hier nur das Phdnomen beschreiben, nicht seine Griinde, die ins
Uferlose fuihren.) Tatsache ist also: Die damalige Dichtung in fuhrenden Vertretern (und auch
gerade Dichtung strebt in ihren Aussagen nach Prézision) fuhlte sich von den bisherigen [11]
Ausdrucksmaoglichkeiten im Stich gelassen, sie waren eigentiimlich leer geworden, schablo-
nenhaft, jedenfalls ganz ungeeignet, die Wirklichkeit zu artikulieren, der sich diese Dichter
bedrangend genug konfrontiert sahen. Denn was wird aus der Wirklichkeit, die wir in der
Sprache nicht mehr artikulieren kénnen! Alle diese Dichter haben das als etwas Entsetzliches
erlebt. Hofmannsthal, der das Erlebnis des Sprachzerfalls und des furchtbaren Zweifels an der
Welt sehr friih und vielleicht am klarsten ausgesprochen hat (in seinem Chandosbrief), hat
diese Krise nicht Giberwunden. Er hat weitergedichtet, aber eigentliches Neuland selber nicht
mehr erreicht. Er spricht von dem ,,Anstand des Schweigens*, der tbrigbleibe. Andere konn-
ten sich nur retten, indem sie versuchten, die neu erfahrene Wirklichkeit auf ganz neue Weise,
oft 'in grofRen Wagnissen, in Sprachexperimenten zu apperzipieren.

Dieses ungeheure Phanomen (es ergriff ja auch die Maler und Musiker) geht uns hier nicht
unmittelbar an. Der Prediger ist kein Dichter. Die Sache, die er zur Sprache zu bringen hat, ist
eine andere. Die Dichter kénnen ihm in seiner Sache nicht helfen. Aber mittelbar geht es uns
doch an. Der Pfarrer muf} darum wissen. Die Menschen, an die er sich wendet (gerade die
jungen), werden mehr und mehr in diese Zweifel an der Welt hineingezogen. Das bedeutet
unter anderem: Der Prediger muR allen pseudopoetischen Zierrat abbauen. Er setzt sonst seine
eigene Sache einem vernichtenden Verdacht aus. Den Boden, den er bei der kleinbirgerlichen
Gemeinde vielleicht noch halten kann, verliert er bei den Intellektuellen und bei den Arbei-
tern. Aber nicht nur das: Wir haben ja auf dem Gebiet des christlichen Wortschatzes einen
sehr &@hnlichen Zersetzungs- und EntleerungsprozeR unserer traditionellen christlichen Spra-
che erfahren. Schon Bonhoeffer sagt, wir mifiten im Nachsprechen der groRen biblischen
Dinge wieder ganz von vorne beginnen. Meine Kommilitonen, welch ein Fortschritt wére es
schon, wenn im Umkreis unserer Theologie diese Erkenntnis Gemeingut wirde, dal3 die Bibel
mit ihrer Sprache (ihren Sprachen!) die Aussagemdglichkeit unserer heutigen Sprache weit
transzendiert. Heute, mehr als sechzig Jahre nach dem Chandosbrief, die theologische Sturm-
glocke zu lauten, ware lacherlich. Die Aufgabe, der wir gerecht zu werden [12] haben, ist
langst erkannt: Wir missen die Aussage der Bibel in unserer Sprache genauso konkret (so
konkret ad hominem) weitergeben, wie sie in der Bibel gemeint war. Das Ausweichen in
unverbindliche religiése Allgemeinheiten ist eine der grofiten Predigtsiinden. Auch damit, da
einer, um sich modern zu geben, in einen flotten Jargon Uberwechselt, ist gar nichts geholfen.

Es besteht ja ein fundamentaler Unterschied zwischen uns und jenen Dichtern. Die Welt, die
jene auszusagen haben unter Grauen und Entzlicken, redet nicht (jedenfalls nicht in Worten),
ihr Geheimnis muB ihr mit den gewagtesten Experimenten abgelockt werden. Wir haben den
Auftrag, die Worte von Redenden weiterzugeben. Und hier will ich etwas ganz Verwegenes
nur andeuten: Es koénnte ja sein, daR die Christen durch ihr Wissen um Gott und um die Welt
in dem Problem, mit dem sich unsere Dichter herumschlagen, einen helfenden Beitrag leisten.
Wir hatten sie davon zu Uberzeugen, da Welt und Mensch nur im Gegeniiber zu Gott zu
verstehen und zu bestehen sind.

Rad - Uber Exegese und Predigt 3 08.09.2016



Die grolie Entdeckung, die Sie alle beim Predigen machen missen, ist die, dal? die Texte
wirklich selbst reden (Deuterojesaja muf3 so etwas wie ein Schnaufen und Stéhnen Gottes
erfahren haben, wenn er eine Zeitlang schwieg! Jes. 42,14). Das sind die besten Predigten,
denen man die eigene Uberraschung des Predigers anmerkt dariiber, daR und wie der Text
plétzlich anfing zu reden. Ich habe Predigten gehort, bei denen hatte man das Gefuhl, dal3 der
Prediger nur ein wenig zur Seite getreten ist, um den Text reden zu lassen (nun, er hat nattr-
lich schon noch etwas mehr getan!). Im Kirchenkampf habe ich Predigten gehdrt, da ist dem
Prediger der Text wie ein Sack von der Kanzel gerutscht, weil er so unglaublich aktuell war,
dal? der Prediger die Kontrolle darliber ganz verlor. Das mdgen extreme Félle sein, aber sie
sind immer noch besser als ein ausgeleiertes christliches Gerede. Gute Predigten haben etwas
von einem geistigen Abenteuer an sich. Ich gebe Ihnen zehn bis zwanzig Anféangerpredigten
frei, in denen Sie Eingelerntes weitersagen. Dann haben Sie sich ausgepredigt. Wenn Sie dann
nicht die Entdeckung machen, daR jeder Text [13] selber reden will, dann sind Sie verloren.
Es geht um jenes Wort, das scharfer ist als ein zweischneidiges Schwert.

Dich, Herr, wir wollen bitten,
du edler Herzog wert,

nach rechter Kinder Sitten:
send uns dein geistlich Schwert,
das schneidt zu beiden Seiten,
ich mein dein gottlich Wort,
damit wir mdgen streiten

wider der Hollen Pfort.?

Da ich schon beim Gesangbuchzitieren bin, noch ein Wort zum AbschluB: Es ist ein kirchli-
ches Geschéft, das wir treiben. Die Art, wie viele junge Theologen sich von der Kirche ab-
setzen, ist mir hdchst unbehaglich. Sie ist auch ganz unrealistisch. Viele gehen gar nicht mehr
zur Kirche, erwarten dann aber fur sich selbst einen regen Kirchenbesuch! Sagen wir Kirche,
so meinen wir auch die verfal3te Kirche. Sicher hat mancher manches gegen unsere Kirchenre-
gierung auf dem Herzen. Aber es ist doch so: Wir delegieren die weniger schénen Aufgaben
an eine Kirchenregierung, die schlieBlich auch unserer Anteilnahme und Mitarbeit bedarf.
Eine Kritik an der verfal3ten Kirche wird erst da glaubwirdig, wo der Kritiker ebenso und
noch mehr vor seiner eigenen Ture kehrt.

Damit sei unsere Arbeit also erdffnet. Ich hoffe, dal nun auch Sie, wo es Ihnen notwendig
erscheint, freimitig vom Leder ziehen. ,,Ich habe meine erste Rede getan, lieber Theophilus.*

Einleitende Bemerkungen zu einer exegetisch-homiletische Ubung fiir Theologiestudenten, die
von Rad gemeinsam mit Ginther Bornkamm und Hans von Campenhausen im Wintersemester
1965/66 in Heidelberg veranstaltete.

Quelle: Gerhard von Rad, Predigtmeditationen, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1973,
Seiten 7-13.

2 EKG 203,2 (,,0 Kénig Jesu Christe).
Rad - Uber Exegese und Predigt 4 08.09.2016



