Moses oder das BewulRtsein der Utopie in der Religion, der Religion in der
Utopie

Von Ernst Bloch

Viel hat sich in der Schrift angeh&uft, das pre8t und sich ducken 1aRt. Aber genau das ist das
Hinzugeflgte, das einem unzufriedenen, dauernd schopferischen Glauben Aufgelegte. Die
Kinder Israel selber warfen ein Joch ab, und sie folgten dem nach, der zum Pharao sagte:
»Lall mein Volk ziehen.« Das Gesetz womit die ersten Rabbiner um 450 V. Chr., nach der
Rickkehr aus dem persischen Exil, ein Volk absonderten und zusammenbhielten, gehért nicht
zum Mosesimpuls. Noch weniger gehort der hoch thronende Herrgott dazu, dessen Kult die
Israeliten in Kanaan [1457] Ubernommen hatten und der Baal ist. Es ist der gleiche Baal,
dessen Religion, nach dem Rezept jeder Herrenklasse, dem Volk erhalten bleiben muf3. Samt
der Trivialitat und phrasenhaften Herkdmmlichkeit, womit die Freunde Hiobs, diese Urbilder
aller Opiumpfaffen, ihre Art Gottvertrauen spenden. Der Exodusgott ist anders beschaffen, hat
bei den Propheten seine Herren- und Opiumfeindschaft bewahrt. Er ist vor allem aber nicht
statisch beschaffen, wie alle heidnischen Gotter bisher. Denn der Jahwe Mosis gibt von sich,
gleich am Anfang, eine Definition, eine immer wieder atemraubende, die jede Statik sinnlos
macht: «Gott sprach zu Mose: Ich werde sein, der ich sein werde« (2.Mos. 3,14). Zum Unter-
schied von den Gesetzes- und den Baal-Interpolationen ist es hier gleichgltig, wie spét eine
solche hochmessianische Definition in den urspriinglichen Text eingesetzt worden ist. Denn
so kompliziert sie sprachlich wie gedanklich dreinsieht, sie entspringt ihrem Sinn nach kei-
nem Priesterkodex, sondern dem urspringlichen Exodusgeist selbst. Eh'je ascher eh'je, Ich
werde sein, der ich sein werde, ist ein Name, der trotz seiner Mehrdeutigkeit und Interpoliert-
heit die Intention Mosis verrat, nicht tberdeckt. Mehrdeutig ist die Selbstbezeichnung Jahwes,
weil das dem eh'je zugrunde liegende Verb haja sowohl Sein wie Werden bedeuten kann,
interpoliert ist sie, weil erst spate Theologie ein solches Ratselwort an Stelle des Wortes
Jahwe setzen konnte, das auszusprechen verboten worden war. Trotzdem ist die Zufiigung
hier autochthon, nd&mlich Auslegung einer realen Intention, der gleichen, die den Lokalgott
des Sinai ins Futurum Kanaan, als in seine ferne Heimat, sich bewegen lie. Um die Einzig-
artigkeit dieser Stelle zu ermessen, vergleiche man eine andere Interpretation, vielmehr den
spaten Kommentar zu einem anderen Gottesnamen, dem Apollos. Plutarch tberliefert (De El
apud Delphos, Moralia I11), dal3 tiber dem Tor des delphischen Apollotempels das Zeichen El
eingemeifelt war; er versucht an den zwei Buchstaben zahlenmystische Deutung, kommt aber
zuletzt zu dem Ergebnis, das EIl bedeute grammatisch und metaphysisch das gleiche, namlich:
Du bist, im Sinne zeitlos unveranderlicher Gottexistenz. Eh'je ascher eh'je dagegen stellt
bereits an die Schwelle der Jahwe-Erscheinung einen Gott vom Ende der [1458] Tage, mit
Futurum als Seinsbeschaffenheit. Dieser End- und Omega-Gott ware in Delphi eine Torheit
gewesen, wie in jeder Religion, wo der Gott keiner des Exodus ist. Gott als Zeit steht aller-
dings in Spannung mit dem Gott als Anfang oder Ursprung, womit die dgyptisch-babylonisch
beeinflulite Schopfungslehre der Bibel beginnt. Der Deus Creator einer als sehr gut und als
fertig dargestellten Welt und der Deus Spes, den Moses seinem Volk verkindet, sind erst der
rabbinischen Theologie (und spéater dem Credo der christlichen Kirche) véllig identisch. Die
Propheten dagegen — was so wichtig ist und so wesentlich der Konzeption des Exodusgotts
treu bleibt — erwahnen den Schopfungsgott selten und dann fast nur als beabsichtigenden
Schauplatz-Bereiter fur den Menschen: »Denn so spricht der Herr, der den Himmel geschaf-
fen hat, der Gott, der die Erde zubereitet hat und sie nicht gemacht hat, daf sie leer soll sein,
sondern sie zubereitet hat, dalR man darauf wohnen soll« (Jes. 45,18). Ist diese Zielbezeich-
nung, als eine des Gottesreichs unter Menschen, bereits in der Mosaischen Schépfungsge-
schichte, so wird sie von den Propheten einzigartig verstarkt, und Erinnerung wird nun vollig
VVorwegnahme: «Denkt an Vergangenes in der VVorzeit, denn ich bin Gott und keiner sonst,
der von Anfang das Ende verkiindet und in der Urzeit, was noch nicht geschehen« (Jes.

Bloch - Moses oder das BewuRtsein der Utopie in der Religion, der Religion in der Utopie 1 07.09.2016



46,9f.). Selbst in der spateren ausgedehnten Schopfungsmystik, wie sie dann in der Kabbala
zu einer gnostischen Emanationsmystik wurde, verlor der Exodus- und Verheillungsgott
niemals die Finalmacht. Sie durchdrang die gnostische Mystik des Weltanfangs und des
gottlichen Thronwagens (Merkaba), richtete beide aufs messianische Omega aus. Gott hat
nach der Kabbala sogar mehrere Welten geschaffen, aber sie wieder zerschlagen, weil der
Mensch in ihnen nicht vorkam; nur zu ihm hin also ist der Schopfer tétig. Ja die Bindung an
den Menschen als Zweckinhalt der Schépfung wird gerade hier so unvermeidlich, dalR der
Herr des Himmels und der Erden, wie er unter seinem Volk wohnen will (2. Mos. 25,8), mit
seinem Volk, als Eh'je ascher eh'je, samtliche Schicksale mitmacht, bis zum Ende und gerade
bis zum Ende. Das Exil gab dem Deus Spes den schmerzlichsten Glanz, indem Jahwe selber,
zusammen mit seinem Volk, ins Exil geraten zu [1459] sein schien. Gott als »Schechina, das
heifl3t als Beiwohnung seines Lichts, ist nun, flr die Kabbala, selber heimatlos in einer Schop-
fung, worin der Mensch zwar vorkommt, aber gefangen ist: die Schechina leuchtet nicht vom
Weltanfang her, sondern als messianisches Trost- und Hoffnungslicht. Einer der gréi3ten Kab-
balisten, Isaak Lurja (1534-1572), fiihrte den Exilgedanken sogar in die Schopfungslehre
selber ein und veréandert sie dadurch vollig; Bereschith, der Anfang, mit welchem Wort die
Bibel beginnt, wurde so nicht der Anfang einer Schépfung, sondern einer Gefangennehmung.
Die Welt ist als Kontraktion (tsimtsum) Gottes entstanden, folglich ein Gefangnis vom Ur-
sprung an, ist die Gefangenschaft so Israels wie der Seelenfunken aller wie Jahwes zuletzt.
Statt der Herrlichkeit des Alpha oder Schépfungsmorgens dringt derart also Wunschraum des
Endes oder Befreiungstags vor; er verband sich mit dem Anfang nur als mit einem Ur-Agyp-
ten, das aufzuheben ist. So wenig solche Weiterungen des Mosaismus mit dem feierlichen
Hymnus der Genesis Ubereinstimmen, so genau entsprechen sie dem originaren Exodusgott
und dem Eh'je ascher eh'je, dem Gott des Ziels. Bei Moses bereits bleibt also Deus Spes ange-
legt, auch wenn das Bild eines letzten Fiihrers aus Agypten, also des Messias, erst tausend
Jahre spater auftritt; der Messianismus ist alter als dieser Messiasglaube. Denn ein neuer Ret-
ter erschien nicht notig, solange es dem Volk ertragbar ging. Oder solange es glaubte, daR nur
seine Sunden gekommenes Ungliick bewirkt hatten. Aber trotz des gottgefalligen Wandels,
der im judischen Kirchenstaat, seit 450 v.Chr., Platz gegriffen hatte, wurde die Lage immer
hollischer. Das Bild eines letzten Fuhrers tritt so vor wird scharf seit dem zweiten vorchrist-
lichen Jahrhundert, seit der Bedrtickung durch Antiochus und dem Makkabaerkrieg. Der
Traum kulminiert in der ROmerzeit: Messias ist der heimliche Konig, der Gesalbte des Herrn,
der Wiederhersteller des Davidreichs. Als solcher ist er ein nationalrevolutiondrer Fuhrer, mit
romantischem Glanz, aber zugleich, im Sinn des universellen Zions der Propheten, Herrscher
in einem neuen Zeitraum insgesamt, in einem Gottesreich. So steht im Messiasglauben auler
dem erhofften Konig aus Davids Geschlecht ein erhoffter hoherer Moses auf. Die [1460] zehn
Plagen, der Untergang der Agypter im Roten Meer werden apokalyptisch: Vorbedingung fiir
die Ankunft der Gottesherrschaft ist die Vernichtung der derzeit auf Erden schaltenden Macht.
Und die Nationalrevolution selber verschlingt sich, bei all ihrer Kleinheit, mit der Weltwende,
mit dem neuen Himmel, der neuen Erde. Noch gewaltiger, weit ber einen dergestalt kosmi-
schen Moses hinaus, wurde das Messiasbild durch das des himmlischen Urmenschen ver-
mehrt, gemal einer Vorstellung, die Persern und Juden um diese Zeit gemeinsam war. Bei
Ezechiel, einem Zeitgenossen Zoroasters (um 600 v. Chr.), taucht zuerst die himmlische
Menschengestalt auf, voll Weisheit, im Lustgarten Gottes, gewaltig wie ein Cherub

(Ez. 28,12ff.). In der beriihmten Vision Daniels (um 160 v. Chr.) gewinnt der angestammte
Messianismus gar solch ein Fleisch: »Es kam einer in des Himmels Wolken, wie eines Men-
schen Sohn, bis zu dem Alten und wurde vor ihn gebracht. Der gab ihm Gewalt, Ehre und
Reich, daB ihm alle VVélker, Leute und Zungen dienen sollten« (Dan. 7,13f.). Und die gelehrte
Formulierung in Gott fand der Messiasgedanke bei Philo, dem alexandrinischen Zeitgenossen
Jesu: Der himmlische Urmensch - der erstgeschaffene Adam, der nach Gottes Ebenbild

(1. Mos. 1,27), nicht aus dem Staub (1. Mos. 2,7) gebildet — ist der Logos, der erstgeborene
Sohn Gottes, ja der «zweite Gott«. Das ist nun nicht mehr nur der Gesalbte des Herrn, sondern
er ist ein innerweltlicher oder Menschengott. Ja der andere Gott, der unerkennbare des

Bloch - Moses oder das BewuRtsein der Utopie in der Religion, der Religion in der Utopie 2 07.09.2016



Himmels, gibt die Wolken- und Feuersdule, die Exodus- und Heilandsgewalt immer mehr an
die Messiasgestalt ab; der Messias wird trotz der Unterordnung unter Jahwe diesem fast
gleichgesetzt, aber als der gute Gott, als der Helfer und das Gute an Gott. Das ist eine
theologische Verénderung, die weit tber die bis dahin geschehene Sublimierung Jahwes
hinausgeht; denn sie richtet sich, in Gestalt des Menschensohns als eines zweiten Gotts, gegen
das alleinige Vertrauen auf Jahwe selbst. Auch wenn dieser durch Unerkennbarkeit und abso-
lut werdende Transzendenz immer hoher riickt: gerade die Disparatheit solcher Ferne nimmt
der Not das Wesen, zu dem sie beten konnte. Allzu grol3e Erhabenheit schldgt qualitativ um:
sie bedingt bei den Glaubigen Abwendung, indem Uberhaupt kein Bezug zu [1461] dieser
Transzendenz mehr mdglich ist, und beim geglaubten Gott wird die absolute Transzendenz
dasselbe wie Abdankung. Ja die Erhabenheit wird schlieBlich nur ein anderer Ausdruck dafir,
dal? Gott sein Volk verlassen habe (der Himmel ist hoch, und der Zar ist weit, lautete ein
russisches Sprichwort, in Entsprechung zu jener Erhabenheit, vor der der Mensch zu klein ist,
als daR sie seiner gedenke). Wie gesehen, brach im Spatjudentum, bei Hiob (um 300 v. Chr.),
auch beim Prediger Salomo (um 200 v. Chr.), sogar das vollendet antijahwistische Gefhl
durch, dal? die Weltregierung bose sei; und Transzendenz, die Gott véllig von der Welt ab-
trennt, sollte sich dann bestenfalls als Schutzmittel gegen dies Gefiihl gebrauchen lassen.
Freilich wurde sie nur ein negatives Schutzmittel, keines, das verhindert hatte, dal? die friher
gelobte Retterfunktion Jahwes immer leidenschaftlicher vom himmlischen Urmenschen er-
wartet wurde. So tritt der Messiasgedanke schlieRlich als kaum verhillbares MiRtrauensvo-
tum, ja als Abfall von Jahwe auf; trotz wie wegen der Erhabenheit, der gerade in den spéten
Psalmen verkundeten. Aber entscheidend bei alledem wird auch hier: die Moses-Stiftung
selber ist auch bei diesem stérksten Sprung nicht zerbrochen. Der Messianismus wird durch
den Messias nicht zerbrochen, auch wenn dieser antithetisch zu Jahwe steht; denn er steht
nicht antithetisch zu dem alten Exodus-Jahwe, der verkiindet hatte, er werde Israels Arzt sein.
Gehorte auch die ganze Verzweiflung Judéas hinzu, um Messias zu Jahwe zu setzen, gar
gegen ihn, und ist auch die Messiasidee nicht nur auf jidischem Boden entstanden, sondern
gleichzeitig, mit mannigfachem Austausch, im Persien Zoroasters, so war doch bereits der
Exodus-Gott so beschaffen, daB er kein Gott bleiben konnte, wenn er, statt Pharao und sein
Druck-Imperium zu vernichten, selber als — Pharao erschien. Es ist ganz gleich, wie weit hier
fremde Einflisse mitgewirkt haben, es ist erst recht gleichgultig, wie weit philologischer
Antisemitismus auBer dem Dekalog auch noch den Messiasgedanken von den Juden wegneh-
men will. Gar keine Analogien zu diesem nun ausgebrochenen Exodusgedanken finden sich
im Panegyrikus des agyptisch-babylonischen Hofstils, der jeden gerade regierenden Herrn als
Retterkonig preist. Unbezweifelbare Analogien [1462] finden sich zwar, wie noch genauer zu
sehen sein wird, in der Religion Zoroasters; auch sie kennt einen himmlischen Urmenschen,
Gayomard genannt, und die letzte Erscheinung Zoroasters, der Saoshyant, der das Weltende
bringt, entspricht dem judischen Messias (wie auch dem Parakleten des Johannesevangeli-
ums). Aber mdgen auch die Juden wéhrend des babylonischen Exils, von 586 bis 538 v. Chr.,
von diesen persischen Parallelideen beeinflut worden sein und sie, nach der Riickkehr, be-
wahrt haben, so ist zum ersten keineswegs ausgemacht, ob diese Ideen nicht vorher schon aus
Palastina nach dem Iran ausgestrahlt hatten. Die altpersische Religion, eine Naturreligion, die
mit der altindischen weitgehend zusammenfallt, schliet Messianismus, diesen eminent histo-
rischen Glauben, ebenso aus, wie er bei Moses intendiert ist und beim ersten Jesajas, tber
hundert Jahre vor Zoroaster, bereits leibhaftig hervortritt: »Und es wird ein Reis aufgehen aus
dem Stamm Isai, und ein Zweig aus seiner Wurzel Frucht bringen« (Jes. 11,1): diese nicht
interpolierte Stelle und die ihr folgenden Verse sind Messiasgedanke durchaus, auch wenn
nicht, noch nicht auf einen himmlischen Urmenschen rekurriert wird und auf seine Wieder-
kehr. Sodann aber wirken die eigentlich apokalyptischen Ausbildungen des Messiasglaubens,
wie sie unter Persern, Juden, nicht zuletzt unter Chalddern gleichzeitig beginnen, als ein
Werk, in dem, wenn es gemeinsam ist, doch allein die Juden alle Kraft des Leidens und
deshalb allen Ernst der Hoffnung fiir sich hatten. Denn die Perser unter Cyrus, die Chaldaer
unter Nebukadnezar beherrschten eine Welt, und ihr Gott brauchte gar nicht erst Zukunft, um
Bloch - Moses oder das BewuRtsein der Utopie in der Religion, der Religion in der Utopie 3 07.09.2016



siegreich zu sein; so zeigt ein bezeichnendes Dokument, die prunkvoll-dankbare Behistun-
Hymne des Darius, wie man auch ohne Saoshyant zurechtkam. Judaa statt dessen lag auch
nach der Riickkehr der Juden dermafen im argen, dal hier erst der Messiasglaube ganz und
gar einer der Sprengung wurde und nicht nur einer der krénenden Apotheose. Derart geht
philologischer Antisemitismus hier fast noch mehr zuschanden als am Keniter-Jahwe und am
Dekalog. Reitzenstein bemerkt aus seiner Kenntnis der iranischen Mythologie immerhin neu-
tral: »Es kann sich nicht um eine Entlehnung der judischen Messiasvorstellungen schlechthin
handeln; Hoffnungen [1463] auf einen rettenden Konig und eine gliickselige Zeit, deren Dauer
man nicht begrenzen will, bilden sich unabhangig voneinander in den verschiedensten Vol-
kern und beeinflussen sich im literarischen Verkehr in einzelnen Zigen« (Das iranische
Erlésungsmysterium, 1921, S. 116f.). Und Max Weber gibt ein Fazit, das aus der Neutralitat
sogar heraustritt und den Messianismus in Moses und den Propheten selber angelegt sieht, wie
rechtens: »Das der israelitischen Erwartung Eigentiimliche ist die steigende Intensitét, mit
welcher, sei es das Paradies, sei es der Heilskonig, das erste aus der Vergangenheit, das zweite
aus der Gegenwart, in die Zukunft projiziert worden ist. Das geschah nicht nur in Israel; aber
mit derartiger, und zwar offenbar stetig zunehmender Wucht ist diese Erwartung nirgends in
den Mittelpunkt der Religiositat getreten. Die alte Berith (Bund) Jahwes mit Israel, seine
VerheilRung in Verbindung mit der Kritik der elenden Gegenwart ermdglichte das; aber nur
die Wucht der Prophetie machte Israel in diesem einzigartigen Mal3e zu einem Volk der
Erwartung und des Harrens« (Gesammelte Aufsétze zur Religionssoziologie 111, 1923, S.
249). Folgerichtig hat sich die Messiasidee auch nur in ihrer biblischen Gestalt erhalten; nur
in dieser Gestalt wurde sie von Volkern mit Leid und Sendungsgefihl erfahren. Und indem
sie aussprach, was die Essenz der religiosen Sehnsucht ausmacht, mit aufgehobener astralmy-
thischer Statik, mit aller Nachreife des Exodusgotts, ist sie allerdings ein Plagiat, aber nicht
nur an Persien, sondern an der zentralen Utopie der Religionen selbst. Jeder Religionsstifter
trat in einer Aura auf, die dem Messias zugehort, und jede Religionsstiftung besitzt, als Froh-
botschaft, den neuen Himmel, die neue Erde am Horizont, auch dann noch, wenn beide Voll-
endetheiten von den Herrenkirchen zur Idealisierung, also Apologetik bestehender Ordnungs-
verhéltnisse milbraucht worden sind. Welch letzteres dem Astralmythos der VVollendung (mit
dezidiert altem Himmel, alter Erde) freilich immer noch leichter fiel als den Religionen mit
vortretendem Stifter, Pathos des Neuen, Menschlichem in der Mitte. Aber sobald tberhaupt
ein Stifter auftritt, ist ein Element des Messias gesetzt, und mit jeder Frohbotschaft ist ein
Experiment Kanaans involviert. Das Judentum hat Messias und Kanaan besonders [1464]
verdeutlicht, jedoch samtliche Religionen enthalten mehr oder minder abgebrochen oder
eingedenkend diese Bestimmungen, sind um sie gruppiert, sind Kreuzungen aus vergéanglicher
Mythologie und invariant intendiertem Messianismus. Der Messianismus ist in der Religion
die Utopie, die das Ganz Andere des Religionsinhalts in jener Form sich vermitteln 1a6t,
worin es keine Gefahr von Herrensalbung und Theokratie enthélt: als Kanaan in unerforschter
Pracht, als das Wunderbare. Judentum erstarrte im Panzer des Kultusgesetzes, doch der
Messiasglaube hielt sich durch alles kodifizierte Epigonentum hindurch lebendig: es war das
Elend, es war vor allem die Verheil3ung in Moses und den Propheten, die mit keiner Empirie
widerlegbare, die ihn lebendig erhielt. »Wer den Messianismus leugnet, leugnet die ganze
Thorag, sagt Maimonides; und es ist der grote jidische Gesetzeslehrer, der dieses sagt, ein
Rationalist und kein Mystiker. Die Frohbotschaft des Alten Testaments lauft gegen Pharao
und schérft an diesem Gegensatz ihre bestdndige Utopie der Befreiung. Das mit Pharao,
Agypten, Reich Edom Gemeinte ist der Frohbotschaft Mosis ebenso ihr negativer Pol wie
Kanaan ihr positiver. Ohne Agypten gabe es weder Exodus noch solche Evidenz des
Messianismus; bricht aber Agypten im Meer ein, dann wird der Weg zur heiligen Wohnung
frei —auch die Apokalypse ist folglich bei Moses latent.

Quelle: Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 3, 3. A., stw 3, Frankfurt 1976, Seiten 1456-
1464.

Bloch - Moses oder das BewuRtsein der Utopie in der Religion, der Religion in der Utopie 4 07.09.2016



