Liturgie als Spiel
Von Romano Guardini

Ernste Naturen, die ganz auf Erkenntnis der Wahrheit angelegt sind, die in allem die sittliche
Aufgabe sehen, Uberall den Zweck suchen, empfinden leicht in der Liturgie eine eigentiim-
liche Schwierigkeit. Ihnen erscheint die Liturgie leicht als etwas Zweckloses, als ein uber-
fliissiges Geprange, als nutzlos verwickeltes, gekiinsteltes Wesen. Sie stoRen sich daran, daf}
die Liturgie mit solch peinlicher Genauigkeit VVorschriften dartiber gibt, was jetzt zu gesche-
hen hat, was nachher, tber rechts und links, laut und leise. Wozu das alles? Das Wesentliche
in der heiligen Messe, Opferhandlung und goéttliches Mahl, kann so schlicht vollzogen werden
— wozu das groRe Aufgebot eines levitierten Amtes? Die notwendigen Weihungen kénnten
durch wenige Worte so einfach vor sich gehen, die Sakramente so schlicht gespendet werden
— wozu all die Gebete und Gebréuche? Die Liturgie kommt ihnen leicht wie Spielerei und
Theater vor.

Die Frage ist ernst zu nehmen. Sie stellt sich nicht jedem; sobald sie aber auftritt, ist sie das
Zeichen einer auf das Wesentliche gerichteten Geistesart.

Sie scheint mit der Frage des Zweckes tberhaupt zusammenzuhéngen. Zweck im eigentlichen
Sinne nennen wir jenes ordnende Etwas, das Dinge oder Handlungen anderen unterstellt, so
dal3 eins auf das andere hinzielt, eins um des andern willen da ist. Das Untergeordnete, das
Mittel, hat nur insoweit Bedeutung, als es geeignet ist, dem Ubergeordneten, dem Zweck, zu
dienen. Der Handelnde weilt seelisch nicht in ihm; es ist ihm nur Durchgang zum andern, nur
Weg; in jenem erst ist Ziel und Ruhe. Unter diesem Gesichtswinkel hat jedes Mittel sich dari-
ber auszuweisen, ob und inwiefern es geeignet sei, den Zweck hervorzubringen. Solche Prii-
fung wird von dem Bestreben geleitet, alles auszuschalten, was nicht zur Sache gehort, neben-
sachlich, Uberflissig ist. Es herrscht der wirtschaftliche Grundsatz, mit dem geringsten Auf-
wand an Kraft, Zeit und Sachen mdglichst vollkommen den Zweck zu erreichen. Eine gewisse
Unrast, rucksichtslose Anspannung und knappe Sachlichkeit kennzeichnen den entsprechen-
den Seelenzustand.

Diese Geistesart ist recht und fur die Gesamtheit des Lebens notwendig. Sie gibt ihm Ernst
und feste Richtung. Sie wird auch der Wirklichkeit insofern gerecht, als tatsachlich alles
irgendwie unter den Gesichtspunkt des Zweckes fallt. Viele Verhaltnisse konnen weitgehend
vom Gesichtspunkt des Zweckes aus begriindet werden, so z. B. das wirtschaftliche Tun; alle
wenigstens zum Teil und unter irgendeiner Rlcksicht. Aber keine Erscheinung fallt ganz unter
diesen Begriff, und von vielen wiederum nur ein kleines Stiick. Genauer gesagt: Das, was den
Dingen, den VVorgéngen ihr Recht auf Dasein gibt und die Rechtfertigung flr ihre Eigenart, ist
fiir manche nicht allein, fir andere nicht einmal in erster Linie ihre Zweckhaftigkeit. Haben
Blatter und Bluten einen Zweck? Gewil3; sie sind Lebenswerkzeuge der Pflanze; aber des
Zweckes wegen mussen sie nicht diese oder jene Gestalt oder Farbe oder diesen bestimmten
Duft haben. Wozu lberhaupt die Vergeudung von Formen, Farben, Diften in der Natur?
Wozu die Mannigfaltigkeit der Arten? Es ginge auch einfacher. Die ganze Natur kdnnte von
Lebewesen erfillt sein, und deren Fortkommen kdnnte auf eine viel raschere, ,,zweckmafii-
gere* Weise erzielt werden. Die wahllose Anwendung des Zweckgedankens auf die Natur ist
durchaus nicht unbedenklich. Um ganz grundlich zu fragen: Welchen Zweck soll es haben,
dal? dieses oder jenes Pflanzenwesen, dieses oder jenes Tier tiberhaupt vorhanden ist? Etwa
den, dal? sich jenes andere von ihm erndhre? Doch gewil} nicht! Legen wir nur den Mal3stab
der duReren ZweckmaRigkeit an, so ist vieles in der Natur nur zum Teil, und kein Ding in der
Natur ganz und durchaus zweckmaRig, besser: zweckhaft. Vieles ist, so betrachtet, zwecklos.
In einem technischen Gebilde, einer Maschine oder Briicke, ist alles zweckhaft; ebenso in
Guardini - Liturgie als Spiel 1 11.08.2016



einem kaufméannischen Betriebe, im Beamtenwesen eines Staates — und selbst fir diese
Erscheinungen reicht der Begriff des Zweckes nicht aus, um die Frage voll zu beantworten,
woher ihr Recht auf Dasein stamme.

Wollen wir dem ganzen Ding gerecht werden, so miissen wir den Gesichtswinkel weiter stel-
len. Der Begriff des Zweckes legt den Schwerpunkt eines Dinges aus ihm hinaus; falit es als
Durchgang fir eine weitergehende Bewegung, namlich die auf das Ziel hin. Jedes Ding ist
aber auch — und manche sind es fast ganz — etwas in sich Ruhendes, sich selbst Zweck,
soweit man den Begriff in dieser weiteren Bedeutung uberhaupt anwenden kann. Besser palit
der Begriff des Sinnes. Solche Dinge haben keinen Zweck in der strengen Bedeutung des
Wortes; aber sie haben einen Sinn. Und dieser Sinn wird nicht dadurch erfullt, dal? sie eine
auferhalb ihrer selbst liegende Wirkung hervorbringen, zum Bestand oder zur Verénderung
von etwas Fremdem beitragen, sondern ihr Sinn liegt darin, das zu sein, was sie sind. Am
strengen Wortbegriff gemessen, sind sie zwecklos, aber doch sinnvoll.

Zweck und Sinn sind die beiden Formen der Tatsache, dai3 ein Daseiendes Grund und Recht
zum eigenen Sein und Wesen hat. Unter der Ricksicht des Zweckes fligt sich ein Ding in eine
Ordnung ein, die Uber es hinausgreift; unter der Rlcksicht des Sinnes ruht es in sich selbst.

Was ist nun der Sinn des Seienden? Dal} es sei und ein Abbild sei des unendlichen Gottes.
Und welches ist der Sinn des Lebendigen? Dal es lebe, sein inneres Leben herausbringe und
blihe als natiirliche Offenbarung des lebendigen Gottes.

Das gilt flr die Natur. Es gilt auch flir das Leben des Geistes. Hat die Wissenschaft einen
Zweck im eigentlichen Begriff des Wortes? Nein. Der Pragmatismus will ihr einen
unterschieben. Er will ihren Zweck darin sehen, daB sie den Menschen fordere, ihn sittlich
besser mache. Aber das heif3t die unabhangige Wirde der Erkenntnis verkennen. Sie hat
keinen Zweck, sie hat einen Sinn, und der ruht in ihr selbst: die Wahrheit. Die gesetzgebe-
rische Tatigkeit hat einen Zweck; sie will im Staatsleben eine genau bestimmte Wirkung
hervorbringen. Die Rechtswissenschaft hingegen hat keinen; sie will nur in den Fragen des
Rechts die Wahrheit erkennen. So ist alle wahre Wissenschaft. Ihrem Wesen nach ist sie
Wabhrheitserkenntnis, Wahrheitsdienst. Hat die Kunst einen Zweck? Auch sie nicht; man
mURte denn meinen, sie sei dafiir da, daf} der Kinstler von ihr essen und sich kleiden konne.
Oder, wie die Aufklarung dachte, um anschauliche Beispiele fur Verstandeseinsichten zu
bieten und Tugenden zu lehren. Das Kunstwerk hat keinen Zweck, wohl aber einen Sinn,
namlich den, ,,ut sit“, daB es da sei, dal in ihm das Wesen der Dinge und das innere Leben der
Kinstler-Menschenseele wahrhaftige, lautere Gestalt gewinne. Es soll ,,splendor veritatis*
sein, der Wahrheit Schonheitsglanz.

Wenn das Leben die straffe Ordnung der Zwecke verliert, wird es zu spielerischer Schon-
geisterei. Wenn es aber in das starre Gefiige einer bloR zweckhaften Weltansicht eingezwéngt
wird, dann stirbt es. Beides gehort zusammen. Der Zweck ist das Ziel des Strebens, Arbeitens,
Ordnens; der Sinn ist der Inhalt des Daseins, des bliihenden, reifenden Lebens. Das sind die
beiden Pole des Seins: Zweck und Sinn, Streben und Wachsen, Arbeiten und Hervorbringen,
Ordnen und Schaffen.

Auch das Leben der Weltkirche ist nach diesen beiden Richtungen gebaut. In ihm ist einmal
das gewaltige Geflige der Zwecke, wie es im kanonischen Recht, in der Verfassung und
Verwaltung der Kirche verkdrpert ist. Darin ist alles Mittel, auf den einen Zweck hingeordnet,
das groRe Triebwerk der kirchlichen Verwaltung in Gang zu halten. Ausschlaggebend ist der
Gesichtspunkt, ob die betreffende Einrichtung oder Bestimmung dem Gesamtzweck diene, ob
sie ihn mit moglichst geringem Aufwand an Kraft und Zeit erreiche. Der Geist der Sachlich-

Guardini - Liturgie als Spiel 2 11.08.2016



keit soll in dieser weiten Arbeitsordnung alles bestimmen.

Die Kirche hat aber auch eine andere Seite. Ihr Leben umfalit ein Gebiet, in dem es vom
Zweck im besondern Sinn frei ist. Und das ist die Liturgie. Gewil3 enthélt auch diese einen
Einschlag von Zwecken, gleichsam das Geruste, das sie tragt. So haben z. B. die Sakramente
die Aufgabe, bestimmte religiose Wirkungen auszuiiben. Diese lassen sich aber, entsprechen-
de Verhaltnisse vorausgesetzt, auch in sehr vereinfachter Form erreichen. Die Notspendung
der Sakramente bietet das Bild einer liturgischen Handlung, die auf ihren Zweck beschrénkt
ist. Wohl kann man sagen, die Liturgie, jede Handlung und jedes Gebet in ihr habe den
Zweck, geistlich zu erziehen. Allein sie hat keinen vorbedachten und gewollten padagogi-
schen Plan. Um den Unterschied zu spiren, vergleiche man etwa den Ablauf einer Woche des
Kirchenjahres mit den geistlichen Ubungen des hl. Ignatius. In diesen ist alles bewuRt ausge-
wogen und auf eine bestimmte Wirkung eingestellt; jede Ubung, jedes Gebet, ja selbst die Art
der Ruhestunden zielt auf die Willensumkehr. Nicht so die Liturgie. Es ist bezeichnend genug,
daR die Liturgie in den geistlichen Ubungen keine Stelle hat. Auch sie will bilden, aber nicht
durch zielbewuRt geordnete erziehende Einwirkung, sondern sie schafft eine recht-gebaute
geistliche Umgebung, damit die Seele sich darin auslebe. Es ist ein Unterschied wie zwischen
einer Palastra, in der jedes Gerat und jede Ubung berechnet ist, und dem offenen Wald und
Feld. Dort bewuRte Ausbildung, hier Leben in der Natur, inneres Wachsen mit ihr und in ihr.
Die Liturgie schafft eine weite Welt voll reichen geistlichen Lebens und I&R3t die Seele sich
darin bewegen und entfalten. Diese Fiille von Gebeten, Gedanken, Handlungen, diese ganze
Ordnung von Zeiten usw. wird unverstandlich, wenn man sie am Mal3stab der sachlichen,
gespannten ZweckmaRigkeit mift. Die Liturgie hat keinen ,,Zweck*, kann wenigstens vom
Gesichtspunkt des Zweckes allein aus nicht begriffen werden. Sie ist kein Mittel, das ange-
wandt wird, um eine bestimmte Wirkung zu erreichen, sondern — bis zu einem gewissen
Grade mindestens — Selbstzweck. Sie ist nicht Durchgang zu einem aufRerhalb liegenden
Ziel, sondern eine in sich ruhende Welt des Lebens. Das ist wichtig. Ubersieht man das, dann
miht man sich ab, in der Liturgie allerlei erzieherische Absichten zu finden, die wohl
irgendwie hineingelegt werden mégen, aber nicht wesentlich sind.

Genau genommen, kann die Liturgie schon deshalb keinen ,,.Zweck* haben, weil sie ja eigent-
lich gar nicht um des Menschen, sondern um Gottes willen da ist. In der Liturgie sieht der
Mensch nicht auf sich selbst, sondern auf Gott; auf Gott ist der Blick gerichtet. In ihr soll der
Mensch nicht sich erziehen, sondern auf Gottes Herrlichkeit schauen. Der Sinn der Liturgie ist
der, daB die Seele vor Gott sei, sich vor ihm ausstrome, daR sie in seinem Leben, in der heili-
gen Welt gattlicher Wirklichkeiten, Wahrheiten, Geheimnisse und Zeichen lebe, und zwar ihr
wahres, eigentliches, wirkliches Leben habe.

Es gibt zwei sehr tiefe Stellen in der Heiligen Schrift, die in dieser Frage das befreiende Wort
sprechen. Die eine steht in der Schilderung vom Gesicht Ezechiels (Ez. 1,4ff., bes. Vers 12,
17, 20, 24, und 10,9ff.). Wie sind diese flammenden Cherubim, die ,,gerade vor sich
hingingen, wohin der Geist sie trieb ... und sich nicht umwendeten im Gehen ... hin- und
zurlickgingen wie das Leuchten des Blitzes ... gingen ... und standen ... und sich vom Boden
erhoben ... deren Fliigelrauschen zu vernehmen war wie das Rauschen vieler Wasser ... und
die, wenn sie standen, die Fllgel wieder sinken lieRen ... — wie sind sie ,,zwecklos“! Wie
geradezu entmutigend fiir einen Eiferer verniinftiger ZweckmaRigkeit! Sie sind ,,nur* reine
Bewegung, machtvolle, herrliche, die sich auswirkt, wie der Geist sie flhrt; die nichts will,
als. eben das innere Wesen des Geistes ausdriicken, die innere Glut und Gewalt &uf3erlich
offenbaren: das ist ein lebendiges Bild der Liturgie.

Und in der andern Stelle (Spr. 8,30-31) spricht die ewige Weisheit und sagt: ,,Ich war bei ihm,
alles ordnend, und zwar in Entziicken Tag um Tag, spielend vor ihm allzeit, spielend auf dem

Guardini - Liturgie als Spiel 3 11.08.2016



Erdkreis ...« Das ist das entscheidende Wort!

Es ist das Entziicken des ewigen Vaters, dal? die Weisheit, der Sohn, aller Wahrheit vollkom-
mene Fulle, in unaussprechlicher Schéne diesen unendlichen Inhalt vor ihm ausstrémt, ohne

allen ,,Zweck* - denn was sollte er ,,bezwecken*? — aber voll endgiltigen Sinnes, in blofRer,
lauterer Lebensseligkeit: er ,,spielt* vor ihm.

Und das ist das Leben der hdchsten Wesen, der Engel, dal? sie ohne Zweck, wie der Geist sie
treibt, in geheimnisvollem Sinn vor Gott sich bewegen, ein Spiel vor ihm sind und ein leben-
diges Lied.

Auch im Bereich des Irdischen gibt es zwei Erscheinungen, die nach der gleichen Richtung
weisen: das ist das Spiel des Kindes und das Schaffen des Kdinstlers.

Im Spiel will das Kind nicht etwas erreichen. Es kennt keinen Zweck. Es will nichts, als seine
jungen Krafte auswirken, sein Leben in der zweckfreien Form der Bewegungen, Worte, Hand-
lungen ausstromen und dadurch wachsen, immer voller es selbst werden. Zweckfrei, aber voll
tiefen Sinnes; und der Sinn ist kein anderer, als daB eben dies junge Leben sich ungehemmt in
Gedanken und Worten und Bewegungen und Handlungen offenbare, seines Wesens méchtig
werde, daf es einfach da sei. Und weil es nichts Besonderes will, weil es sich ungebrochen
und ungezwungen ausstromt, deshalb wird der Ausdruck auch harmonisch, wird die Form klar
und schon: sein Gehaben wird von selbst Reigen und Bild, Reim, Wohllaut und Lied. Das ist
Spiel: zweckfrei sich ausstromendes, von der eigenen Fille Besitz ergreifendes Leben, sinn-
voll eben in seinem reinen Dasein. Und es ist schén, wenn man es ruhig gewahren lai3t, wenn
kein padagogischer Aufklaricht Absichten hineintragt und es unnattrlich macht.

Sowie dann das Leben voranschreitet, kommen auch die Kampfe; es fuhlt sich zwiespaltig
und haRlich. Der Mensch stellt sich vor Augen, was er will, was er soll, und sucht es in
seinem Leben und Sein zu verwirklichen. Dabei erfahrt er aber, wieviel dem widersteht, und
merkt, daB er so gar selten ist, was er sein sollte und wollte.

Diesen Widerspruch zwischen dem, was er mochte, und dem, was er wirklich ist, sucht er
deshalb in einer andern Ordnung zu Uberwinden, im unwirklichen Bereich der Vorstellung, in
der Kunst. In der Kunst sucht er die Einheit zu schaffen zwischen dem, was er will, und dem,
was er hat; zwischen dem, was er soll, und was er ist; zwischen Seele drinnen und Natur
drauf3en; zwischen Kérper und Geist. Das sind die Gestalten der Kunst. Sie haben also keinen
Zweck der Belehrung, sie wollen nicht bestimmte Wahrheiten oder bestimmte Tugenden
beibringen. Nie hat ein wirklicher Kiinstler das beabsichtigt. In der Kunst will der Kinstler
nichts, als jene innere Spannung tberwinden, das hohere Leben, nach dem er verlangt und das
er in der Wirklichkeit immer nur annéherungsweise erreicht, in der Welt der Vorstellung zum
Ausdruck bringen. Der Kinstler will nichts, als sein Wesen und Sehnen ausschaffen, der
innern Wahrheit duf3ere Gestalt geben. Und der Beschauer soll vor dem Kunstwerke nichts
wollen, als daR er in ihm sich aufhalte, atme, frei sich bewege, des eigenen Wesensbesten sich
bewuRt werde, die Erfullung der innersten Sehnsucht ahne. Nicht aber soll er tiberlegen und
,verninftig* denken und Belehrung und gute Ermahnung suchen.

Noch Hoheres leistet nun die Liturgie. In ihr wird dem Menschen Gelegenheit geboten, dal
er, von der Gnade getragen, seinen eigensten Wesenssinn verwirkliche, da3 er ganz so sei, wie
er seiner gottlichen Bestimmung gemal sein sollte und mochte: ein ,,Kind Gottes®. In der
Liturgie soll er vor Gott ,.sich seiner Jugend erfreuen*. Das ist etwas ganz Ubernatirliches,
gewil3, aber eben deshalb zugleich der innersten Natur entsprechend. Und weil dies Leben
hoher ist als das, wozu die gewohnliche Wirklichkeit Gelegenheit und Ausdrucksform gibt, so

Guardini - Liturgie als Spiel 4 11.08.2016



nimmt es sich die entsprechenden Weisen und Gestalten aus jenem Bereich, in dem es sie
allein findet, ndmlich aus der Kunst. Es spricht in MalR und Melodie; es bewegt sich in
feierlicher, gebundener Gebarde; es kleidet sich in Farben und Gewander, die nicht dem
gewdohnlichen Leben angehdren; es vollzieht sich in R&umen und Zeiten, die nach erhabe-
neren Gesetzen gegliedert und aufgebaut sind. Es wird im hoheren Sinn ein Kindesleben, in
dem alles Bild ist, Reigen und Lied.

Das ist die wunderbare Tatsache, die in der Liturgie gegeben ist: Kunst und Wirklichkeit ist
eins im tbernatlrlichen Kindsein vor Gott. Was sonst nur im Reich des Unwirklichen, in der
kiinstlerischen Vorstellung gegeben ist, namlich die Formen der Kunst als Ausdruck vollbe-
wuldten Menschenlebens, das ist hier Wirklichkeit. Sie sind die Daseins- und Ausdrucks-
gestalten eines wirklichen, freilich tbernatirlichen Lebens. Doch auch dieses hat mit dem des
Kindes und dem der Kunst das eine gemein: es ist frei vom Zweck, dafiir aber voll tiefsten
Sinnes. Es ist keine Arbeit, sondern Spiel.

Vor Gott ein Spiel zu treiben, ein Werk der Kunst — nicht zu schaffen, sondern zu sein, das
ist das innerste Wesen der Liturgie. Daher auch die erhabene Mischung von tiefem Ernst und
gottlicher Heiterkeit in ihr. DaR sie so streng und sorgféltig in tausend Vorschriften bestimmt,
wie Worte, Bewegungen, Farben, Gewénder, Geréte beschaffen sein sollen, solches versteht
nur, wer die Kunst und das Spiel ernst zu nehmen vermag. Hast du schon einmal gesehen, mit
welchem Ernst Kinder die Regeln fur ihre Spiele aufstellen, wie der Reigen zu gehen hat, wie
alle die Hande halten missen, was dies Stdbchen bedeutet und jener Baum? Das ist nur fur
den toricht, der ihren Sinn nicht ahnt und immer nur in angebbaren Zwecken die Rechtfer-
tigung einer Handlung zu sehen vermag. Und hast du schon einmal gelesen oder selbst erfah-
ren, mit welch bitterem Ernst der Kunstler im Frondienst der Kunst steht? Wie er unter dem
,Worte* leidet? Welch anspruchsvolle Herrin die Form ist? Und alles fiir etwas, das keinen
Zweck hat! Nein, mit den Zwecken hat die Kunst nichts zu tun. Denn im Ernst, glaubt einer
wirklich, ein Kinstler wiirde die tausend Aufregungen und all die heil3e Not des Schaffens auf
sich nehmen, wenn er mit seinem Werke nichts wollte, als dem Beschauer eine Lehre geben,
die er geradesogut in ein paar miihelosen Satzen aussprechen konnte, oder in ein paar Beispie-
len aus der Geschichte, oder mit einigen gut getroffenen Lichtbildern? O nein! Kiinstler sein
heilt, um den Ausdruck des verborgenen Lebens ringen, auf dal3 es, ausgesprochen, da sein
konne. Sonst nichts. Aber wahrhaftig viel! Es ist ein Abbild des géttlichen Schaffens, von
dem es heil3t, daB es die Dinge gemacht hat, ut sint.

Das gleiche tut die Liturgie. Auch sie hat sich mit unendlicher Sorgfalt, mit all dem Ernst des
Kindes und der strengen Gewissenhaftigkeit des grofien Kinstlers gemuht, in tausend Formen
dem heiligen, gottgeborenen Leben der Seele Ausdruck zu schaffen, zu keinem andern
Zweck, als dal? sie darin sein und leben kdnne. Mit ernsten Gesetzen hat sie das heilige Spiel
geregelt, das die Seele vor Gott treibt. Ja, wenn wir an den letzten Grund dieses Geheimnisses
rihren wollen: der Heilige Geist, der Geist der Glut und der heiligen Zucht, ,,der da Macht hat
uber das Wort®, ist es, welcher das Spiel geordnet hat, das die ewige Weisheit in der Kirche,
ihrem Reich auf Erden, vor dem himmlischen Vater vollbringt. ,,Und ihre Wonne ist es*,
solchermaRien ,,unter den Menschenkindern zu sein*.

Nur der versteht Liturgie, der hieran keinen Anstol3 nimmt. Jeder Rationalismus hat sich
zuerst gegen sie gewandt. Liturgie tiben heilt, getragen von der Gnade, geftihrt von der Kir-
che, zu einem lebendigen Kunstwerk werden vor Gott, mit keinem andern Zweck, als eben
vor Gott zu sein und zu leben; heif3t, das Wort des Herrn erfillen und ,,werden wie die Kin-
der; einmal verzichten auf das Erwachsensein, das Uberall zweckhaft handeln will, und sich
entschlieRen, zu spielen, so wie David tat, als er vor der Bundeslade tanzte. Freilich kann es
dabei geschehen, dal allzu kluge Leute, die vor lauter Erwachsensein die Freiheit und Jugend

Guardini - Liturgie als Spiel 5 11.08.2016



des Geistes verloren haben, dies nicht verstehen und dartber spotten. Aber auch David mufite
es sich gefallen lassen, dal? Michol tber ihn lachte.

Auch darin besteht also die Aufgabe der Erziehung zur Liturgie, dal’ die Seele lerne, nicht
uberall Zwecke zu sehen, nicht allzu zweckbewuf3t, allzu klug und ,,erwachsen* sein zu wol-
len, sondern sich dazu verstehe, einfachhin zu leben. Sie mul} die Rastlosigkeit der zweckge-
triebenen Tatigkeit wenigstens im Gebet aufgeben lernen; mul? lernen, fiir Gott Zeit zu ver-
schwenden, Worte und Gedanken und Gebérden fiir das heilige Spiel zu haben, ohne immer
gleich zu fragen: Wozu und warum? Nicht immer etwas tun, etwas erreichen, etwas Ntz-
liches zustande bringen wollen, sondern lernen, in Freiheit und Schénheit und heiliger Heiter-
keit vor Gott das gottgeordnete Spiel der Liturgie zu treiben.

Schliellich wird ja auch davon das ewige Leben die Erfillung sein. Und wer dies nicht ver-
steht, wird es ihm dann eingehen, dal} die himmlische Vollendung ein ,,ewiger Lobgesang*
ist? Wird er nicht zu den betriebsamen Leuten gehoren, die eine solche Ewigkeit nutzlos und
langweilig finden?

Quelle: Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie (1919), 2. A., Freiburg: Herder 1991, S.
89-105.

Guardini - Liturgie als Spiel 6 11.08.2016



