Die Theologie Martin Luthers

Von Reinhard Schwarz

1. Das methodische Problem

Luthers Theologie kann von der Schwellenzeit an, in der sie ihr eigentumlich reformato-
risches Profil gewann, als eine im wesentlichen einheitliche Theologie betrachtet werden.
Doch besteht das methodische Problem, wie diese Theologie als Ganzes systematisch-
theologisch dargestellt werden kann, weil Luther selbst keine Zusammenfassung seiner
Theologie gegeben hat. Eine Darstellung der Theologie Luthers nach der gdngigen Abfolge
wichtigster Lehrpunkte mul? sich der Frage stellen, ob diese traditionelle Systematik ein
Verstandnis der christlichen Religion voraussetzt, das der Theologie Luthers nicht mehr
zugrunde liegt; zudem lauft eine Darstellung nach der gangigen Anordnung von Lehrpunkten
Gefahr, dem Eigentumlichen von Luthers Theologie nicht gerecht zu werden und nur den
Eindruck zu erwecken, Luther habe zu einzelnen Lehrfragen etwas mehr oder weniger
Originelles gesagt. Dal3 seine Theologie jedoch umfassender das Grundverstandnis der
christlichen Religion berthrt, 1403t die neuere Luther-Forschung, v.a. von Ebeling, erkennen.
Christliche Theologie soll nach Luther (WA 40,2,327,11ff.) zugleich Gottes rechtfertigendes,
rettendes Handeln und das Sundersein des Menschen zur Sprache bringen, so daf der Mensch
beides im christlichen Glauben als Wahrheit seines Lebens ergreift. Luthers Begriffe von
Theologie (theologia) und Religion (religio) iberschneiden sich in der Anwendung auf die
biblisch fundierte christliche Religion (WA 40,2,326,5ff.). Luthers Theologie ist darstellbar
als Unterweisung in der christlichen Religion. Eine Rekonstruktion seiner Theologie, die als
kriteriologisches Prinzip die Rechtfertigungslehre voraussetzt, darf diese nicht blof? als den
wichtigsten Lehrpunkt unter anderen betrachten. In der Rechtfertigungslehre biindelt Luther
das ganze dem Menschen in Jesus Christus zugewandte Heilshandeln Gottes, so dal? es einge-
bunden ist in Relationen, die das Wesen der christlichen Religion konstituieren und von
Luther an verstreuten Stellen deutlich zur Sprache gebracht werden.

2. Das Schriftprinzip

a) Luthers Grundsatz, »allein die heilige Schrift« (sola scriptura) solle fur die christliche
Religion bestimmend sein, entzieht die Heilsverbindlichkeit allem, was uber das apostolische
Evangelium hinaus in der kirchliche Tradition aufgrund von Vatersentenzen, Papst- oder
Konzilsdekreten flr heilsnotwendig und gewissensbindend erachtet wurde. Gegeniiber dem
»Gotteswort« wird solche kirchliche Tradition zum »Menschenwort«, zur »Menschenlehre«.
Weil in Jesus Christus, den das NT als Gottes Heil fir den Menschen verkindigt, die christ-
liche Religion gegrundet ist, durfen weder Papst noch Konzile zusétzlich Lehrartikel oder
Gesetze religiose Moral festlegen (WA 7,131,27ff.; WA.Br 3,151,66ff.). In der Konzentration
auf das biblisch evidente Evangelium ist es zu verstehen, daB die heilige Schrift sich selbst
auslegt (WA 7,97,16ff.) und eine duf3ere und innere Klarheit besitzt: als die klare Christusbot-
schaft der Texte und als das vom heiligen Geist geschaffene Vertrauen auf diese Botschaft
(WA 18,608,5ff.). Flr Luther ist im Prinzip des sola scriptura das Grund Verstandnis der
christlichen Religion enthalten. Den Umgang mit der heiligen Schrift will Luther nicht vom
Kontext der Geschichte 16sen. Die Texte der kirchlichen Tradition, v.a. der altkirchlichen
[574] Viéter, auch einzelner Autoren des MA, bleiben fir ihn von Wert, insofern sie ohne
normativen Anspruch bei der Exegese der biblischen Texte dienlich sind und die Theologie
Reflexion anregen.

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 1



b) Fur die christliche Theologie soll die Bibel in der sprachlichen Ursprungsgestalt des AT
und NT malgeblich sein. Deshalb greift Luther beim AT auf den masoretischen Kanon
zuriick und behélt die Apokryphen nur als Anhang. Innerhalb des neutestamentlichen Kanons
unterscheidet er im Rahmen der damals méglichen Erkenntnisse mit evidenten Kriterien von
den genuin apostolischen jene Schriften, die dem Anspruch echt apostolischer Christusver-
kiindigung nicht gentigen (WA.DB 7, Vorreden zu Hebr, Jak, Jud, Apk). Das Sachkriterium
der Christus-Wahrheit steht tber einer nominellen apostolischen Autoritit (WA.DB 7,384,29-
31).

c) Das Geschichtsbild der Bibel bietet fir das GeschichtsbewuRtsein Luthers wie seiner Zeit-
genossen den Rahmen der universalen Menschheitsgeschichte Die Erschaffung des Menschen
und dessen Sundenfall fallen zusammen mit dem Beginn der Menschheitsgeschichte. Luthers
Erwartung des Jingsten Tages steht im Zusammenhang mit einer Weltzeitgliederung, die sich
auf eine angeblich prophetische Gesamtschau der Geschichte beruft und nicht in rein apoka-
lyptischem Denken wurzelt (WA 53,171). Die apokalyptische Vorstellung vom Antichrist hat
Luther zu einer geschichtlichen Realitdt umgedeutet, indem er den seit Gregor VII. erhobenen
absoluten papstlichen Vollmachtsanspruch mit der Macht des Antichrist erklarte (WA
53,154), dem zwar die reformatorische Evangeliumspredigt einen schweren Stol3 versetze, der
aber erst durch die Wiederkunft Christi am Ende der Zeit zunichte werde (2Thess 2,8 zit. z.B.
WA 8,682ff.). Auch die apokalyptische Vorstellung vom tausendjahrigen Gebundensein des
Satan verwandelt sich flir Luther in ein bereits historisch vergangenes Phdanomen (WA.DB
7,416 bzw. 469). Obwohl Luther 1522 (WA.DB 7,404) die Apokalypse in ihrem literarischen
Charakter als weder prophetisch noch apostolisch erkannt und eine Verwandtschaft mit 4Esr
festgestellt hat, kann er sie noch nicht durch ein Genus apokalyptischer Schriften definieren,
so daB er sie ab 1530 (WA.DB 7,406-420) als eine Weissagung kiinftiger, fir Luther bereits
eingetretener Geschichte deuten kann. In ihrer historisierten Form beriihren diese apokalypti-
schen Vorstellungen nicht Luthers Grundverstandnis der christlichen Religion.

3. Das Evangelium des Jesus Christus und der Glaube

a) Die christliche Religion ist fiir Luther nach dem NT eindeutig bestimmt durch das
Evangelium des Jesus Christus, das in exklusiver Weise Gottes Heil dem Menschen zuwen-
det, das der Mensch allein durch den Glauben fir sich empfangt. Luther formuliert (BSLK
415,6ff.) lapidar den unaufgebbaren »Hauptartikel« als eine VVerbindung des »solus Christus«
mit dem »sola fides«. Diese Korrelation darf durch kein religioses »Werk« verféalscht werden
(BSLK 416,7-433,5). In seiner Beziehung zum Evangelium des Jesus Christus wird der
Glaube zum religiésen Prinzip; er tritt an die Stelle der Gottesliebe, die seit Augustin die
Funktion des religidsen Prinzips erfillte, indem der Glaube als kognitives Verhaltnis zur
offenbarungstheologisch begriindeten kirchliche Lehre ergénzt werden muf3te durch eine
religits aktive Willensbeziehung zu dem geglaubten Objekt. Die Differenz der Theologie
Luthers zu dieser Tradition erklart sich aus dem Unterschied in der Gotteserfahrung, da far
Luther eine religios relevante Gottesbegegnung nur dort zustande kommt, wo der Mensch
durch Gottes Wort in den zwei Gestalten von Gesetz und Evangelium angesprochen wird.
Damit stimmt Luthers Verstandnis der christliche Theologie tiberein (s.o. [575] I.), das er z.B.
in den Invocavit-Predigten in zwei Hauptpunkten (WA 10,3,2,4ff.) voraussetzt, denen er die
Liebe untereinander und die Geduld in Verfolgung hinzuftigt (WA 10,3,3,5ff.).

b) Das Evangelium, das sich den Glauben schafft, ist in der Person des Jesus Christus
begrindet: »Christus um keines andern Amts willen denn zu predigen das Wort Gottes
gekommen ist« (WA 7,22,19f.). Eine willentliche, affektive Komponente ist in der Relation
Evangelium-Glaube enthalten und muR nicht sekundér hinzukommen, so wenig im Glauben
primar kirchliche Lehren kognitiv bejaht und sekunddr willentlich angeeignet und in

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 2



religiéses Verhalten umgesetzt werden. Ist das Evangelium wesenhaft Heilszuspruch Gottes,
so ist der Glaube wesenhaft Vertrauen auf Gottes Zusage. Luther redet von dem Christen in so
pointierter Weise, daR der Mensch gemeint ist, der im Glauben einen Lebensbezug hat zu
Christus als dem Grund seiner Erlésung (WA 10,1,11,18ff.) und dadurch frei ist zur Nach-
stenliebe (WA 7,66,17ff.). Der auf Christus bezogene Christen-Name impliziert eine Relation
der Prédikation, die mit der Rechtfertigungslehre die ganze Soteriologie umgreift. Diese
pradikative Relation kann zwar theologisch zuriickgefuhrt werden auf die Vorstellung vom
geistlichen Leib Christi, dem die Glaubigen als Glieder Christi zugehdren, indem sie von
Christus als dem Haupt ihr Heil empfangen, doch das Eigentimliche in Luthers Theologie
liegt darin, daR Jesus Christus im Wort des Evangeliums présent ist und der Lebensbezug zu
ihm auf dem Glauben beruht. Was Luther im Anschluf} an einige Schriftstellen und an die
traditionelle Brautmystik, v.a. Bernhards von Clairvaux, bildhaft als Gemeinschaft zwischen
Braut und Bréautigam ausdriickt, ist Ausdruck der Glaubensverbundenheit des Christen mit
dem Christus des Evangeliums.

¢) Im Evangelium teilt sich Christus in der Prasenz mit, die ihm in seinem Einssein mit Gott
zukommt; in dem worthaft gegenwaértigen Christus empfangt der Glaube fur sich das Heil
(WA 40,1,545,24ff.; 546,11ff.). Der Heilsdienst Christi wird als gegenwartiges Geschehen
geglaubt, nicht als heilsgeschichtliche Vergangenheit. Als fides historica verfehlt der Glaube
seinen Sinn (WA 39,1,44 4ff.; 45,16ff.), weil dann noch zusétzliche Akte religitse Heilsan-
eignung notig werden. Das »flr mich/uns« (pro me/nobis) des Evangeliums spricht den
Menschen in seiner gegenwartigen Situation an. Indem der Glaube den Christus des Evange-
liums in dieser Gegenwartigkeit fur sich ergreift, wird Christus durch den Glauben im
Christen prasent, so dal? Christus in seiner »Gerechtigkeit« zur Gerechtigkeit des Christen
wird (WA.Br 6,100,49ff.). Der Christus des Glaubens geht jedoch nicht auf in der Glaubens-
prasenz. Er bleibt gleichzeitig als der Christus des Evangeliums im Gegenuber zum Glauben.
Die Externitat des Evangeliums verschwindet nicht durch die Einwohnung Christi im
Glauben. Daraus ergeben sich Bedenken hinsichtlich der neueren finnischen Luther-Inter-
pretation nach dem Paradigma der Vergattlichung (Theosis); denn wenngleich das Evange-
lium dem Glauben eine Teilhabe an dem Heil in Christus gewéhrt, wird doch das Stindersein
des Glaubenden vor Gott, sein volles Angewiesensein auf Gottes Barmherzigkeit und die
Externitat des Evangeliums nie aufgehoben. Luthers Theologie entlalt den Menschen nie aus
der Konfrontation mit der Wirkmacht von tétendem Gesetz und rettendem Evangelium.

d) Die messianischen Heilszusagen des AT vermittelten denen, die sich glaubend darauf
verlieRen, zu ihrer Zeit das volle Heil. Gottes Wort in Gen 3,15 ist fur Adam und Eva das
vollgiltige Christus-Evangelium; indem Adam [576] ihm glaubt, wird er zum »Christen«
(WA.DB 8,44 z.St.). »Ein und derselbe Gott ist von Anfang der Welt an in verschiedenen
Weisen durch das Vertrauen auf denselben Christus verehrt worden« (WA 39,2,187,4f.). Vom
Anfang bis zum Ende der Welt werden Menschen allein durch den Glauben zunédchst an den
kommenden und schlieBlich an den gekommenen Christus gerechtfertigt und gerettet (ebd.
188,26 f.). Die Zeit nach Christus ist von der Zeit vor Christus darin unterschieden, da3 nach
Christus die messianische Heilszusage in ihrer Universalitat fir alle Menschen Erfullung
findet und der Glaube in seine letzte Geschichte Zeit eingetreten ist (ebd. 187,18f.; 188,3f.).

4. Das Gesetz in Differenz zum Evangelium

a) Das Evangelium ist adversativ auf das Gesetz bezogen. Wird es nicht scharf vom Gesetz
unterschieden, wird Jesus Christus zu einem neuen Mose, zum religiésen Gesetzgeber. Diese
Unterscheidung ist in der Praxis der christlichen Religion gefahrdet (WA 40,1,251,4ff.). Das
Evangelium wird verfélscht, sobald die Kirche das Heil des Evangeliums an sakralrechtliche
Gesetze bindet, etwa unter dem Begriff »lex evangelica«. Die Unterscheidung des Evange-

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 3



liums vom Gesetz erfordert Klarheit tiber das Phdnomen »Gesetz« und lber den richtigen
Umgang mit dem Gesetz. Innerhalb des Mose-Gesetzes unterscheidet Luther mit alter Klassi-
fikation drei Kategorien: das Judizialgesetz flr Einzelfélle des weltlichen Rechtslebens, das
Zeremonialgesetz zur Regelung des duBeren religiésen Lebens, das Sittengesetz mit Gottes
unbedingten Forderungen an den Menschen, beispielhaft niedergelegt im Dekalog und am
knappsten ausgesprochen im Doppelgebot der Gottes- und Néchstenliebe als der Grundfor-
derung, die »den Glauben zu Gott und die Liebe zum N&chsten« betrifft (WA.DB 8,14,33f.).
Luther betont, fur die Christen als Gottesvolk des Evangeliums seien alttestamentliches
Judizial- und Zeremonialgesetz nicht mehr verbindlich. Die Apostel predigten die messia-
nische Heilsbotschaft den Heiden, ohne sie dem Mose-Gesetz zu unterwerfen (WA.Br
3,484,3). Verbindlich ist jedoch fur alle Menschen das natlrliche Sittengesetz, das mit dem
von zeremonialgesetzlichen Implikationen gereinigten Dekalog in Einklang steht. »Wo nun
Moses Gesetz und Naturgesetz ein Ding sind, da bleibt das Gesetz und wird nicht aufgehoben
... Darum ist Bilderei und Sabbath und alles, was Moses mehr und uber das natirliche Gesetz
[hinaus] hat gesetzt,... ab[getan] und ist allein dem judischen Volk in Sonderheit gegeben«
(WA 18,81,4ff.; vgl. 16,374,6ff.). Wenn weltliches Gesetz dem natiirlichen, dekalogkonfor-
men Sittengesetz hinderlich entgegensteht, ist mit Apg 5,29 Gott mehr zu gehorchen als den
Menschen (WA 11,266,32ff.). Obgleich Luther mit der christlichen Tradition der Ansicht ist,
dal? Gott dem Menschen das natlrliche Sittengesetz »ins Herz geschrieben« hat (z.B. WA
16,372,8), ist es dem Menschen im konkreten Leben unter dem Gewicht der Stinde nicht
maoglich, dieses Gesetz im Sinne Gottes zu erfiillen und dadurch sein Gottesverhéltnis ins
Reine zu bringen. Um die sittliche Verantwortung im Sozialleben bewuf3t zu machen, ist das
Gewissen des einzelnen an das naturliche Sittengesetz bzw. an die »Goldene Regel« von Mt
7,12 zu erinnern (angewandt z.B. WA.Br 10,532,3ff.). Trotz der Sundhaftigkeit des Menschen
zeigt sich eine Universalitat des naturlichen Sittengesetzes in der generell mdglichen Zustim-
mung des betroffenen Gewissens (WA 39,1,540,8ff.). Doch manch einer lebt ohne sittliches
Verantwortungsbewuftsein wie ein »Epikureer« (z.B. WA 39,1,572,13). [577]

b) Weil der Mensch sich der Verantwortung vor Gott, seinem Schopfer, nicht mit Selbstver-
stdndlichkeit bewuRt ist, muR der Mensch im Gesetz unterwiesen werden, um ihm seine
Verantwortung vor Gott ins Gewissen zu rufen. Das hat Luther gegentiber dem Antinomismus
des Johannes Agricola hervorgehoben. Unter Wahrung der Differenz zwischen Gesetz und
Evangelium will das Evangelium den Menschen ansprechen, der sich der Verantwortung vor
Gott nicht entzieht. Im Einklang mit der Bibel, v.a. mit Paulus, begreift Luther das Gesetz als
das Wort Gottes, das den Menschen in seiner vielschichtigen geschopflichen Lebenswirklich-
keit bei seiner Verantwortung behaftet. Zwei Horizonte unterscheidet Luther, in denen
Verantwortung wahrzunehmen ist: »vor den Menschen« bzw. »vor der Welt« (coram
hominibus, coram mundo) und »vor Gott« (coram Deo). Dréangt sich die Verantwortung
innerhalb des menschlichen Soziallebens auf im Gegentiber zu anderen Menschen und zum
weltlichen Gesetz, so ist die Verantwortung vor Gott geistlicher Natur und wird vom
Gewissen im Gegenuber zu Gott erfahren. Beides greift im Leben in der Weise ineinander,
daB weltliches Recht uber bose Taten urteilt, wahrend Gott das Tun des Guten fordert (WA
47,486,18ff.); Gott fordert z.B. im 5. Gebot, »dal} wir unserm Néachsten ... helfen und
beistehen in allen N6ten« (BSLK 508,31ff.). Gott, der Schopfer, fordert vom Menschen
lebensférderndes Handeln, so aus freien Stticken und von Herzen getan, wie es das Gesetz gar
nicht hervorrufen kann. Weil der Mensch seine Gottesentfremdung nicht aus eigener Kraft
aufheben kann, fordert das Gesetz von ihm letztlich etwas Unmdgliches. Wegen des
Verkrimmtseins des Menschen in sich selbst, veranlalt das Gesetz den Menschen, dal3 er
»Gerechtigkeit« vortauscht bzw. heuchlerisch meint, mit Werken das Gesetz zu erftllen
(WA.DB 7,2,19ff.).

c) Den zwei Horizonten der Gesetzeserfahrung entspricht der zweifache Gebrauch des
Gesetzes, usus civilis oder politicus und usus theologicus oder spiritualis. Die »geistliche«

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 4



Unterweisung macht den tiefsten Sinn von Gottes Gesetz bewuf3t. Vor Gott ist das Gesetz
unteilbar und verlangt nach uneingeschrankter Erfullung (Gal 3,10; 5,3); »das Gesetz erfillen
ist, mit Lust und Liebe seine Werke tun und frei, ohne des Gesetzes Zwang, gottlich und wohl
leben, als wére kein Gesetz oder Strafe.« (WA. DB 7,6,12f.). Der »geistliche Gebrauch« des
Gesetzes macht dem Menschen die Siinde in aller Schérfe bewuR3t (R6m 3,20), erzeugt ein
Erschrecken des Gewissens, ein BewuRtsein von Gottes Gericht (WA 14,602,31ff.;
44,57,39ff.; 10,3,406,26ff.). In seiner geistlichen Funktion wird das Gesetz fir den Menschen
zum hochsten Anklager und Richter.

5. Die Befreiung des Menschen vom Unheil zum Heil

a) Luthers Rechtfertigungslehre ist eingebunden in eine einheitliche, deutlich strukturierte
Soteriologie, in der er von der in Christus geschenkten Erlésung oder Befreiung des
Menschen vom Unheil zum Heil spricht. Fir »Heil« verwendet L. den herkémmlichen Begriff
»Seligkeit« (z.B. BSLK 515,38ff.) und statt des Begriffs »Erl6sung« (redemptio) auch das
Wort »Befreiung« (liberatio; z.B. WA 30,1,88-90). Luthers Rede vom Unheil und Heil des
Menschen zeigt symmetrische Strukturen. In einer Zweierstruktur sind einerseits (vgl. Rom
5,12.21; 6,16.23) Sunde und Tod miteinander verknupft und andererseits Gerechtigkeit und
Leben. Unter der Sunde erfahrt der Mensch den Tod als Unheilsurteil, wahrend der Tod fiir
den von Suinde befreiten Menschen den Unheilsgeschmack verliert und nur ein Schlaf ist
(53,28). Als dritte Unheils-[578]macht bez. die Verdammnis oder Hoélle das vollige Ausge-
schlossensein aus der Gemeinschaft mit Gott, in Christus aufgehoben durch seine Gemein-
schaft mit Gott, seine »Seligkeit«: Christus 1&48t durch das Evangelium »allen, die da glauben,
zu eigen geben alles sein Gut, das ist, sein Leben, damit er den Tod verschlungen, seine
Gerechtigkeit, damit er die Sunde vertilgt, und seine Seligkeit, damit er die ewige
Verdammnis Gberwunden hat.« (WA.DB 6,4,17ff.). Nennt Luther an Stelle oder in
Verbindung mit Verdammnis den Teufel, so meint er die Macht, die durch Siinde und Tod in
die Gottesferne treiben will, wahrend der Mensch in Christus wieder in die schuldfreie
geschopfliche Gottesnéhe gebracht wird (WA.DB 6,4,5ff.). Als der »HERR« (Dominus,
Kyrios) der christlichen Religion ist Christus der Erl6ser, der die Glaubenden zurtickfiihrt in
das ursprungliche Verhaltnis zu Gott, dem Schopfer (BSLK 652,25ff.). Mit der biblischen
Gotteserfahrung spricht Luther, die Erfahrung der Gottesentfremdung interpretierend, von
Gottes Zorn und dementsprechend von Gottes Gnade als der Zuwendung seiner Gunst oder
Huld. Fir das in Christus geschenkte Heil findet Luther in 1Kor 1,30 und in johanneischen
Christuspradikationen eine Reihe von Pradikaten, die er variieren und den Unheilspradikaten
entgegensetzen kann; das »lautere Evangelium« predigen heift z.B. »den reinen Glauben
predigen, wie allein Christus sei unser Leben, Weg, Weisheit, Kraft, Preis und Seligkeit etc.,
und daB unser Ding eitel Tod, Irrtum, Torheit, Unkraft, Schande und Verdammnis sei« (WA
10,1,2,129,11ff.)

b) Das Gesetz rechnet Luther unter die Unheilsmachte, da nach 1Kor 15,56 Gesetz, Sunde
und Tod nicht voneinander zu trennen sind (WA 39,1,354,23ff.). Indem das geistlich
erfahrene Gesetz dem Menschen sein Stindersein bewul3t macht, erzeugt es in ihm ein
Erschrecken. Der Mensch, iber den das Gesetz mit unerbittlicher Forderung und
unausweichlicher Anklage herrscht, wird gegeniiber dem Gesetz erst frei, wenn er als Stinder
stirbt (WA 39,1,354,17ff.). Freiheit gegeniiber Gesetz, Stinde und Tod schenkt Gott dem
Sinder durch das Evangelium. Denn in Christus ist das Gesetz erflllt, die Sinde aufgehoben,
der Tod entmachtet; das wird fur den zur Wahrheit, der durch den Glauben sich selber in
Christus als gekreuzigt und gestorben ansieht (WA 39,1,354,29ff.). Christus, der Trager und
Mittler des Heils (Jes 61,1; Lk 4,8), hat mit seinem Leben und Sterben die Unheilsméchte so
uberwunden, da der Glaubende in der Anfechtung durch die Unheilsméchte sich unter
Berufung auf das Evangelium als befreit betrachten kann (WA 31,2,517,17ff.). Der

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 5



messianische Charakter des Evangeliums hat seine Spitze darin, daf es fur den Glauben dem
Gesetz dessen anklagende und angstigende Macht nimmt; die Glaubenden »werden frei von
seinem Fordern und Treiben, sie »leben nun und tun aus dem Geist alles freiwillig, was das
Gesetz« ihnen »abzwingen wollte«; sie »leben als die kein Gesetz haben« (WA 19,145, 7ff.).

c) In der Befreiung vom Unheil erfédhrt das Gewissen an erster Stelle die Stindenvergebung
durch den Zuspruch des Evangeliums. Der Glaube ergreift fir den Sunder die ihm zugesagte
Gerechtigkeit Christi. Darin ist Luthers Rechtfertigungslehre zentriert. Wenn Luther mit R6m
3,28 aus der Rechtfertigung des Menschen durch den Glauben die Werke des Gesetzes
ausschlie3t, meint er alle Werke, die Gottes Gesetz von jedem Menschen fordert; ebenso sind
alle Werke religiosen Charakters ausgeschlossen, weil das Heil in Christus sich nicht mit
irgendeinem religitésen Gesetz vertragt. Daraus resultierte Luthers Konflikt mit der rémisch-
katholischen Kirche [579] um die Rechtfertigungslehre. Durch Lehre und verpflichtende
Tradition der Kirche war das Bulsakrament zum zentralen Ort der Rechtfertigung geworden.
Alle kirchliche geurteilt schwerwiegenden Siinden unterlagen der Beichtpflicht. Die drei zum
BulRsakrament gehorenden Leistungen des Glaubigen — Reue, Beichte, Genugtuung — waren
sakralrechtlich so miteinander verkettet, dal’ die Rechtfertigung des Stinders dem kirchliche
Gesetz unterlag. Doch mit diesem kirchlichen Bul3sakrament vertragt sich nicht das
Evangelium der Sundenvergebung durch Christus, wie es das NT bezeugt. Was beim
kirchliche BuRsakrament zu leisten ist, kann nicht die Vergebungsgewil3heit vermitteln, die
der Glaube aus dem Zuspruch des Evangeliums empfangt (BSLK 446,19ff.).

d) Obgleich das Heil in strukturierter Weise erfahren wird, hat es in Christus seine Einheit.
Die Einheit des Heils griindet in dem einen Heilswillen Gottes, mit dem er sich in Jesus
Christus des Menschen in dessen Unheil erbarmt, so dal? die Person, die im Christusglauben
als gerecht angenommen wird, zugleich zum ewigen Leben angenommen wird (WA
10,1,1,118,14ff.; 126,13ff.). Die Einheit des Heils war zerbrochen, wenn die mittelalterliche
Kirche lehrte, der Glaubige misse sich mit Werken, die durch den Besitz sakramentaler
Gnade qualifiziert sind, das ewige Leben verdienen (WA 30,2,669,38ff.). Dem halt Luther
entgegen: Wer in Gottes Vergebung als Person angenommen ist, der ist auch »Erbe« des
ewigen Lebens. Er wird durch den Christusglauben zum guten Baum, der gute Friichte bringt
(Mt 7,17f.; 12,33). Fur diese Werke, die aus erfahrener Stindenvergebung heraus getan
werden, d.h. fur die Werke der Heiligung, gelten nicht hohere, tiber den Dekalog
hinausgehende Anweisungen, und die Heiligung verhilft nicht zur Seligkeit (WA
26,505,15ft.). Spricht Luther von den Werken des Glaubens als dessen »Frichten«, so hat er
die Person im Blick, die sich von Gott angenommen erfahrt, die in ihrem Gewissen von der
Last der Suinde und von der Angst einfloRenden Macht des Todes befreit ist und gegeniuber
dem anklagenden Gesetz auf den Freispruch des Evangeliums vertraut. In dieser
Freiheitserfahrung wird der Christ beféhigt, in der Freiwilligkeit des heiligen Geistes zu
handeln. Denn mit Gottes Gnade werden dem Menschen auch die Gaben des heiligen Geistes
zuteil (Rém 5,15), die ihn zum Kampf gegen die Siinde bewegen, die sich in ihm regt (WA.
DB 7,8,10ff.). »Christen sind gerecht und doch Sunder« (WA.DB 7,9,18 am Rande), weil
Gott sie in seiner Gnade als gerecht anerkennt, obwohl sie in sich selbst nicht frei sind von der
Slinde. Zugesprochene Gerechtigkeit mit Vergebungsgewif3heit und ein Lebenskampf gegen
die Sunde sind im Christusglauben miteinander verbunden. Seine Identitét als Gerechter kann
der Christ stets nur durch den Glauben in Christus ergreifen. In Christus ist er nicht weniger
gerecht und heilig als Petrus oder Paulus (WA 39,2,192,1-4). Hinsichtlich der
eschatologischen Heilsvollendung interpretiert Luther, ein »Verdienen« ausschliefend, das im
NT begegnende Wort »Lohn« als die »Folge« der bereits gegenwaértig wirksamen Befreiung
zum Heil (WA 18,693,38ff.). Nicht ein eigenes Bemihen der Heiligung fliihrt den Menschen
ins Reich Gottes, vielmehr werden durch das Evangelium Menschen fur Gottes Reich
gewonnen (WA 18,694,15ff.).

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 6



6. Die Person des Jesus Christus in ihrem Mittlerdienst

a) Das Wesen der christliche Religion hangt fiir Luther daran, dal® Jesus Christus
ausschlieBlich als der Mittler des Heils geglaubt und bekannt wird und nicht gleichzeitig zum
Urheber eines religiosen Gesetzes und zum Richter erklart wird, der im [580] Jlingsten
Gericht nach seinem Gesetz richtet. In Luthers Auslegung des 2. Artikels des Credo bleibt
Christus so bei seinem rettenden Handeln, daf »er uns endlich am jiingsten Tage gar scheide
und sondere von der bosen Welt, Teufel, Tod, Siinde etc.« (BSLK 653,1ff.). In seiner letzten
Verantwortung vor seinem Schopfer bleibt der Mensch auf Jesus Christus und dessen vor Gott
gultige Gerechtigkeit angewiesen; indessen erinnert Mt 25,31ff. an die im 5. Gebot
geforderten Werke der Né&chstenliebe als die Friichte des Glaubens (WA 45,326,34ff.; vgl.
22,418,9ff.).

b) Alle heilsgewisse Gotteserfahrung bindet Luther an den Christusglauben; »wer nicht in
Christo Gott findet und kriegt, der soll auf3er Christo nimmermehr und nirgendmehr Gott
haben noch finden.« (WA 50,267,7ff.). Wer den »Hauptartikel« erfaf3t, dem erschlief3t sich
der ganze christliche Glaube (WA 50,266,32ff.), d.h. auch das trinitarische
Glaubensbekenntnis. Jesus Christus ist die »Mittelperson in Gott« (WA 26,500,34). Im
»Bekenntnis« (1528) hat L. bundig formuliert (WA 26,505,38ff.), wie sich das christliche
Bekenntnis zu dem einen Gott, »der sich uns allen selbst ganz und gar gegeben mit allem, das
er ist und hat, trinitarisch in seinem Heilssinn entfaltet, so dal3 die Selbsthingabe des Sohnes
geschieht, weil sich der Mensch Gott, seinem Schopfer und Vater, entfremdet hat, jedoch
durch die Selbsthingabe des Gottessohnes wieder mit dem Vater verséhnt wird; dieses Heil
erschliel3t der heilige Geist, denn er »gibt sich auch uns ganz und gar«. In der Bekraftigung
des altkirchliche Bekenntnisses zur Menschwerdung Gottes betont Luther die communicatio
idiomatum beider Naturen in der einen Person; er verbindet damit das Bekenntnis zum
Heilswerk Christi, das im religiosen System der mittelalterlichen Kirche eingeschrénkt
worden sei. Denn indem die mittelalterliche Kirche die Heilsnotwendigkeit dieses Religion
Systems praktizierte, war in Luthers Sicht das solus Christus angetastet (WA 50,268,21ff.;
269,12ff.; vgl. BSLK 416,7ff.). Der kommunikative Mittlerdienst Christi hat seinen Grund in
der kommunikativen Einheit der beiden Naturen in der Christus-Person. Dem sich selbst
mitteilenden Wesen Gottes entspricht es, dal3 Luther Gottes ewiges Wort (Joh 1,1ff.) als Wort
der Selbstmitteilung Gottes von Ewigkeit her versteht (WA 39,2,103,6ff.); damit distanziert
sich Luther von der Ansicht, das ewige Gotteswort sei zunéchst ein in Gott geborener
Gedanke, der dann erst zum Wort Gottes werde (WA 39,2,256,22ff.). In den akademischen
Disputationen zur Christologie und Trinitétslehre (seit 1539) ging es Luther darum, die
Eigenart theologischer Sprache gegeniiber unangemessener philosophischer Redeweise zu
sichern, z.T. mit Kritik an mittelalterlichen Lehrentscheidungen.

c) Der Christushymnus Phil 2,5-11 verbindet in Luthers Deutung (WA 2,145ff.; vgl.
7,65,14ff.) mit der Menschwerdung des Gottessohnes auch dessen SelbstentduRerung im
Verzicht auf die Pradikate, durch deren Mitteilung er dem Menschen zum Heil verhilft.
Christus hat sich den Stindern gleichgestellt, hat die Stinden aufsich genommen, ist selber von
Gott fr uns zur Sunde gemacht worden (2Kor 5,21), damit in Christus die Glaubenden Gottes
Gerechtigkeit empfangen. In Luthers Rede von der Stellvertretung Christi oder dem Tausch
mit Christus liegt das Gewicht auf der Person des Gottessohnes als Subjekt eines unteilbaren
Geschehens von Menschwerdung, irdischem Wirken, Kreuzestod, Auferstehung und
Erh6hung. Weil in Christus das ganze Heil gegeben ist und der Mensch von der Suinde
schlechthin befreit wird, rede Paulus in 2Kor 5,21 »metaphorice« von Christus
uneingeschrankt (WA 8,86,31ff.). In der Konzentration auf die Christusperson in ihrer stets
gegenwartigen Heilsmittlerschaft »fiir [581] uns« liegt es auch begrindet, dal3 Luther das
»Werk« Christi in der biblischen Vielfalt der Begriffe und Bilder zur Sprache bringen kann.

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 7



Der Gegenwartsbezug liegt z.B. darin, daf die »Genugtuung« Christi dann geglaubt wird,
wenn der Mensch sich dadurch in seinem Gewissen vor Gott von jeder Art Genugtuung
befreit sieht, auch von der satisfactio, wie sie im kirchlichen Buf3sakrament gefordert wurde.
Der kommunikative Mittlerdienst des gekreuzigten Christus, grundlegend gegeben in seiner
versOhnenden und rechtfertigenden Selbstmitteilung, schlief3t in sich die Teilhabe an seiner
koniglichen und priesterlichenWirde, die er dem Glauben gewéhrt (WA 7,26,32ff. bzw.
56,15ff.), zum einen in koniglicher Heilsgewil3heit trotz der Erfahrung von Leid und Tod,
zum andern in der priesterlichen Freiheit, vor Gott zu treten, ihn zuversichtlich als Vater
anzurufen, fureinander im Gebet einzustehen und anderen das Evangelium mitzuteilen.

7. Der Glaube in seiner Gewil3heit

a) In der Rechtfertigung allein aus Glauben erhélt der Glaube bei Luther die zentrale Funktion
des religiosen Prinzips. Dies beruht auf der Relation des Glaubens zum Evangelium als dem
vernehmbaren, heilsméchtigen Wort Gottes (R6m 10,17). Der rechtfertigende Glaube als
Vertrauen erfahrt, im Unterschied zur fides historica, im Evangelium das gegenwartig die
eigene Person angehende, befreiende Gotteswort. Die scholastischen Distinktionen im Glau-
bensbegriff halt Luther fur untauglich, um die biblische Rede vom Glauben zu erfassen (WA
39,1,45,11ff.). Der Glaubensgerechtigkeit nach Rém 3,28 korrespondiert nach Rom 14,23 die
Stndenverfallenheit des Lebens aulRerhalb des Glaubens; mit der Interpretation beider Stellen
setzt sich Luther in Widerspruch zur kirchlichen Lehrtradition. Der heilsgewisse Glaube wird
tatig in der Nachstenliebe (Gal 5,6); er gleicht dem guten Baum, der gute Friichte hervorbringt
(Mt 7,17f.). Andernfalls ist der Glaube in sich selbst tot. Ob er tot oder lebendig ist,
entscheidet sich an der GewiBheit, die er dem Evangelium verdankt, nicht — wie nach der
mittelalterlichen Kirchenlehre — am Hinzukommen oder Fehlen der Tugend der Gottesliebe,
die den Willen in seinen »Werken« auf Gott hin ausrichtet und so die verdienstlichen Werke
ermdglicht, die der Glaubige im Hinblick auf das ewige Leben hervorzubringen hat. Die
durch das Evangelium befreite Person ist ohne gesetzlichen Zwang willig zu guten Werken,
die gerade dadurch gut sind, dal3 sie nicht mehr der Person in ihrem Ansehen vor Gott dienen
mussen.

b) Luthers theologische Anthropologie ist bestimmt von seinem Glaubensverstéandnis. In
seiner Beziehung zum Evangelium erfal3t der Glaube den Menschen derart, daf fir das
Gottesverhaltnis eine Differenz der Seelenkréfte belanglos wird. Vom Glauben — oder
Unglauben — betroffen ist der Mensch in Herz und Gewissen; diese zwei Grundbegriffe
bevorzugt Luther in seiner theologischen Anthropologie. Spricht er von der Seele und von der
Unsterblichkeit der Seele, so legt er generell auf die wahre christliche Redeweise, im
Unterschied zur philosophischen, Wert, z.B. in der Kritik am Beschluf} des V. Laterankonzils
(1513, DS 1440) tber die Unsterblichkeit der Seele (u.a. WA 30,3,304,20ff.). Seine personale
Identitédt vor Gott empfangt der Mensch aus dem Wort, mit dem ihn Gott in Christus als
angenommenen, gerechtfertigten und befreiten Menschen anspricht. Die im Glauben emp-
fangene Wirde und Freiheit der Person ist nicht zu verwechseln mit der zivilen und
moralischen Wirde und Freiheit vor der Welt; sie ist unabhéngig von ziviler Gewahrleistung
und moralischem Urteil. Die Gerechtig-[582]keit des Glaubens entzieht sich dem
menschlichen Urteil, das sich nur auf beurteilbare Werke stlitzen kann (WA 7,33,12ff.).
Indem der Glaube sich auf Gottes Gnadenwort verlaft, erfillt er das 1. Gebot, d.h. auch das
Gebot der Gottesliebe. Wer aber Gottes bedingungsloses Gnadenwort flr sich annimmt, dem
ist es ein Leichtes, auch die anderen Gebote zu erfiillen. Der Glaube wird zwar der »Werk-
meister« »in allen andern Werken« genannt (WA 6,213,13f.), doch darf er nicht fur etwas
Werkhaftes gehalten werden; er ist ein Lebensakt, ein LebensbewulRtsein in allem Tun und
Lassen (WA 6,212,32ff.).

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 8



¢) »Glaubst du, so hast du«, so 0.4. spricht Luther im AnschluR an Mk 16,16 haufig von der
HeilsgewiRheit des Glaubens. Das Vertrauen auf Gott, der sich als Vater, Sohn und heilige
Geist dem Menschen zuwendet, entspricht dem credere in Deum, im Unterschied zum credere
Deo (WA 10,2,389,5ff.). Das ganze Heil des Menschen hangt daran, daf? er das Evangelium
auf sich selbst bezieht; denn Jesu Leben und Kreuzestod sind gepragt von dem »flir Euch«
(WA 49,121,19ff.). Das gibt dem Glauben unvertretbare Vollmacht und GewiBheit (WA.Br
2,508,411f.): »die Schrift ... gibt einem jeglichen Christen Macht, die Lehre zu urteilen, 1Kor
14,30, ... und steht nicht darauf, was andere Leute schliel3en ..., sondern auf eines jeglichen
Gewissen, denn ein jeglicher mul} fir sich selbst glauben und Unterschied wissen zwischen
rechter und falscher Lehre« (folgt Mk 16,16). In der Anfechtung durch Siinde, Tod, Gesetz ist
der Glaube durchs Evangelium ermdchtigt, die Unheilsgewalten mit entschiedenem
Widerspruch abzuweisen (WA 51,16,15ff.): »Ei Siinde, ... Ich weil3 von keiner Slinde, denn
ich bin von meiner Stinde durchs Wort ledig gesprochen und absolviert, daran halt ich mich«.
Selbst in schwerster Anfechtung, wenn sich Gott dem Menschen verbirgt, kann sich der
Glaube auf Gottes Zusagen berufen (WA 17,2,203,29ff.). Die Gewif3heit des Glaubens ist
heilsnotwendig; sie ist jedoch fir den Glaubenden auf3erhalb seiner selbst in Gottes
Heilszusage begrindet (WA 40,1,589,1ff.).

d) Die religiose Relevanz des vernunftgeleiteten freien Willens bestritt Luther
programmatisch in der Heidelberger Disputation (WA 1,359,32ff.). Nachdem Luthers These
1520 der romischen Lehrverurteilung verfallen war (DS 1486), verteidigte er sie (WA
7,142,22ff. lat.; 444,30ff. dt.). Darauf nahm Erasmus von Rotterdam Bezug, als er sich 1524
gegen Luthers theologische Kritik am freien Willen wandte. Luther bestritt eine
Grundannahme des kirchliche Lebens und der herkémmlichen Moraltheologie, v.a. der
BuRlehre und -praxis. Indem sich Luther auf den antipelagianischen Augustin berief, geriet er
mit seiner Kritik am Vermdgen des menschlichen Willens in Gegensatz zum kirchlichen
rezipierten Augustinismus, da fr Luther auch der getaufte Christ der Grundsiinde verhaftet
bleibt. Der Glaube, der in Christus Freiheit gegentiber der Stinde empfangt, verdankt sich
nicht menschlicher Willensentscheidung; er ist unverfligbares Geschenk, das durch den
heiligen Geist mit dem Evangelium zuteil wird (WA 39,1,45,27ff.). Obgleich Luther gegen-
uber dem Spiritualismus den Umgang mit dem »aulReren« Wort fur unerlaBlich hélt, liegt ihm
daran, daB der Glaube in seinem Wesen nicht mit aulerer Religiositat verwechselt werde, um
den wahren, auBBerhalb des Menschen liegenden Grund der Glaubensgewil3heit nicht zu
verfalschen. In seiner vielschichtigen Auseinandersetzung mit der Argumentation des
Erasmus biindelt Luther in der Glaubensgewif3heit die ganze, auf Gott bezogene Wirk-
lichkeitserfahrung des Menschen, auch die disparaten [583] Erfahrungen von Zufalligkeit und
Notwendigkeit sowie die Erfahrung eigener, geschopflicher Endlichkeit, fiir die Gott
verborgen bleibt, wenn er sich nicht in seinem Wort mitteilt.

e) Das zum Glauben gehdrende Gebet hat an dessen Gewif3heit teil. Der Christ braucht mit
dem Gebet nicht zu warten, bis sein Herz rein ist (WA 40,2,338,18ff.), denn das Gebet des
Glaubens zweifelt nicht an Gottes Gunst (WA 40,3,503,13ff.). Weil der Christ sich auf Gottes
Zusagen verlait, an Gottes Wahrhaftigkeit so wenig zweifelt wie an der eigenen
Kreatdrlichkeit, in der er sich auf Gott angewiesen weil3, ist er gewil3, in seinem Gebet erhort
zu sein (WA 46,85,12ff.). Nichtig hingegen ist das Gebet, das in Ungewi3heit des Herzens
geschieht (WA 2,127,6ff.). Im vertrauensvollen Gebet 6ffnet sich das Herz zu Gott, indem es
ihm dankt und in den No6ten des Lebens bei ihm Zuflucht sucht; darin wéchst die
Gotteserfahrung(WA 32,419,10ff.). Die Einheit des Heils in Gottes Selbstmitteilung gibt dem
Glauben auch Gewil3heit des Hoffens, so dal} der Beter (Dan 9,18; Lk 18,13), der sich der
zugesagten Barmherzigkeit Gottes anvertraut (WA 40,3,394,10ff.), mit gleicher GewiRheit
Gott gegen den Tod anrufen kann; denn (Mt 22,32) der Gott des Evangeliums wie des 1.
Gebotes ist kein Gott der Toten, sondern der Lebendigen (WA 40,3,494,8ff.). Schenkt das
Evangelium Gewil3heit der Stindenvergebung Gottes, so 4Rt es zugleich den Glauben sagen:

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 9



»Media morte in vita sumus« (WA 40,3,496,3ff.).

8. Die Ethik der Nachstenliebe

a) Um in Né&chstenliebe handeln zu kénnen, hat der Christ sich mit der Weltwirklichkeit
auseinanderzusetzen. Dem dient die Unterscheidung von zwei »Reichen«, dem Reich Christi
und dem Reich weltlicher Obrigkeit. Durch den Glauben hat der Christ unter Christus teil am
Reich Christi, das als Heilsgemeinschaft unterschieden ist von der sichtbaren Kirche. Im
Reich der Welt soll unter weltlicher Obrigkeit, orientiert an Gottes Willen, menschliches
Gesetz durch Rechtsprechung (mit dem Schwert als Symbol der Exekutivgewalt) dem
Unrecht wehren und fiir duBeren Frieden sorgen. Unter diesem Zweck hat der Christ sich aus
Né&chstenliebe aktiv an der weltlichen Rechtsgemeinschaft zu beteiligen (WA 11,253,23ff.;
259,11ff. ).Luthers Rede von zwei unterschiedlichen Regierweisen oder »Regimenten«
(regimina) in den beiden Reichen (Zwei-Reiche-Lehre) meint die Rechtsgewalt einerseits und
die geistliche Macht des Evangeliums andererseits (WA 51,11,21ff.), so daf3 beim geistlichen
Regiment die sichtbare Gemeinde oder Kirche in ihrer Funktion flr die Heilsgemeinschaft in
den Blick kommt (s.u. 9., a). Trotz der ungleichen Regierweisen bilden weltliche
Rechtsgemeinschaft und Kirche zusammen mit dem Hausstand oder der hauslichen
Gemeinschaft aus Familie und Gesinde eine Dreiheit von Lebenssphéren (lat. ecclesia,
oeconomia, politia), die Luther in Ermangelung eines festen Oberbegriffs als Stande, Stifte,
Orden oder Hierarchien bezeichnet (Dreistdndelehre). Alle drei »Stdnde« sind »in Gottes
Wort und Gebot gefalit« (WA 26,505,8) und geméaR den Aufgaben, die hier dem Menschen
gegeniber anderen zufallen (WA 32,390,331.), verantwortlich zu gestalten. Jeder kann, wenn
er sich vor Gott seiner Aufgabe bewufRt ist, darin seinen »Beruf« sehen (WA 37,480,2ft.).
Né&chstenliebe stellt sich fiir Luther dar als Gemeinschaftswille in den verschiedenen
Lebensspharen.

b) Unabhangig von den Aufgaben in den »Standen« gemeinschaftlichen Lebens ist die
Néchstenliebe gefordert in den Werken der Christusnachfolge, z.B. die Hungrigen [584]
speisen (Mt 25,35), »vergeben den Feinden, bitten flr alle Menschen auf Erden, leiden allerlei
Bdses auf Erden« (WA 26,505,13ff.), d.h. christliche Nachstenliebe ist unter Umstanden zu
uben im Verzicht auf eigenes Recht und im Leiden. Luther 14(t die Forderungen der
Bergpredigt (Mt 5,17ff.) uneingeschrankt verbindlich gelten; sie dirfen nicht zu »Rat-
schlagen« entscharft werden, die nur fur Ordensleute durch »ewige« Geliibde voll verbindlich
werden (WA 38,161,11ff.). Die allgemeine Verbindlichkeit macht bewuRt, da Nachstenliebe,
die das Bose mit Gutem tberwindet (RGm 12,21), nicht von menschlicher Autoritét gefordert
und nur in der Spontaneitat geschehen kann, die aus der Teilhabe am Reich Christi entspringt.
Der Christ lebt in zwei Verbindlichkeiten, so dal »die zwei Personen oder zweierlei Amt auf
einen Menschen geraten« (WA 32,390,10), er ist verantwortliche »Weltperson« in den
weltlichen Lebenssphéren, zugleich gehdrt er durch den Glauben zur Heilsgemeinschaft
Christi und ist so als Christ in eigener Person gehalten, im Verzicht auf eigenes Recht zu
vergeben. Boses mit Gutem zu vergelten und zu leiden (WA 32,394,4f.). Im Blick auf andere
bejaht er den weltl. Gebrauch des Gesetzes und ist doch durch die im Evangelium erfahrene
Freiheit motiviert, weltliches Gesetz und Recht nicht eigenniitzig zu strapazieren. Im Wissen
von der Gefahrdung weltlicher Rechtsordnung durch offenes oder verstecktes Unrecht (WA
32,394,24ff.) sieht er die Notwendigkeit, dem Rechtsmifl3brauch durch Unterrichtung der
Gewissen zu steuern. Weil Gesetz und Recht dem Hilfsbedrftigen dienen und dem Boésen
wehren sollen, bewahrt sich der Christ auch im weltlichen Amt »ein christlich Herz« als einer,
»der niemand begehrt Boses zu tun, und ware ihm leid, dal dem Nachsten sollte ein Leid
geschehen« (WA 32,393,25ff.).

¢) Wie die Verantwortung fur das weltliche Rechtsleben und der Geist der Bergpredigt fiir

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 10



Luther zusammengehoren, hat er in der Frage des Zinsnehmens, des sogenannten Wuchers,
gezeigt. Er fordert, dal? man die notwendigen Gesetze verniinftig am Grundsatz der Billigkeit
(aequitas) ausrichte (WA.Br 3,485,24ff.). Deshalb halt er einen niedrigen Zins bis zu 5% fiir
angemessen und gesteht auch dem Kaufmann einen Handelsgewinn zu fir den
Lebensunterhalt und das Geschéftsrisiko. Aber er scharft die Gewissen, indem er in der Praxis
des gesellschaftlichen Lebens Habgier (»Geiz«), Machtstreben und egoistische Willkr
aufdeckt. Die Forderung des Gemeinwohls oder »gemeinen Nutzens« ist fur ihn eine
Forderung sozialer Nachstenliebe. Der Christ ist dartiber hinaus aus seiner Glaubenserfahrung
heraus veranlaft, in konkreter Situation der Nachstenliebe auf Besitzanspruiche zu verzichten
und ohne Gewinn zu leihen, von Luther in drei Stufen beschrieben (WA 6,36,16ff.; vgl.
51,377,30ff.) als williger Verzicht auf gewaltsam entwendetes Gut (Mt 5,40), als Abgeben
von erbetenem Gut ohne Ansehen der Person (Mt 5,42a), als Leihen von Geld oder Gut ohne
Auflage, selbst an Feinde (Mt 5,42b). Erst in solchem Verhalten werden die Goldene Regel
(Mt 7,12) und das biblische Gebot der N&chstenliebe (Mt 22,29) erfillt (WA 6,49,4ff.).

9. Die Kirche mit ihrem Auftrag

a) Indem das Evangelium des Jesus Christus Glauben schafft, begriindet es eine Gemeinschaft
im Heil, in der exklusiven Bindung an das »Haupt« Jesus Christus. Diese Heilsgemeinschaft,
identisch mit dem »Reich Christi« (s.0. 8., a), ist als die »heilige christliche Kirche, die
»Gemeinschaft der Heiligen« des Apostolicums das Werk des heilige Geistes; sie ist
Gegenstand des Glaubens, klar unterschieden von der [585] sichtbaren Kirche, die in einem
allgemeinen Sinn — nicht im Sinn modernen Kirchenrechts — eine verfalite, organisierte Ge-
stalt besitzt. Die geglaubte Kirche ist mit Christus gleichzeitig mit der verfaliten Kirche
prasent, ist nicht deren ideale Zukunftsgestalt. Wenngleich die Christenheit sich nicht in einer
einzigen verfaBten Kirche vorfindet, vermag Gottes Geist in seiner Freiheit tiberall, wo die
Christenheit an der biblischen Urkunde des Evangeliums festhélt, Menschen in die
Heilsgemeinschaft zu berufen. Dazu bedient sich der heilige Geist der sichtbaren, verfaliten
Kirche, die in ihrem Handeln funktional auf die geglaubte Kirche bezogen ist. Gleichzeitig
tragen die Christen in der verfaiten Kirche eine Verantwortung fur die unverfalschte
Verkindigung des Evangeliums und die stiftungsgeméalie Spendung der Sakramente. Luther
nennt Kennzeichen, die in der verfaliten Kirche darauf hinweisen, dal? dort die
Heilsgemeinschaft der geglaubten Kirche vermittelt wird: Verkiindigung des Evangeliums,
Taufe und Abendmahl (WA 6,301,3ff.), von Luther spater im Blick auf die &uRere Gestalt der
Kirche ergénzt: Auslibung der Schllsselgewalt im persénlichen Zuspruch des Evangeliums,
offentliches Amt, 6ffentlicher Gottesdienst zusammen mit Katechismuslehre, Ohnmachts-
gestalt der Kirche in der Welt, Anerkennung von weltlicher Rechtsgemeinschaft und
Hausstand (WA 50,628,19ff.; 51,479,4ff).

b) Der evangelische Verantwortung fir die Schriftauslegung, die ausschliel3lich der Heiligen
Schrift im Sinne der apostolischen Verkindigung verpflichtet ist, korrespondiert das Bewul3t-
sein, zur »alten«, »wahren« Kirche zurtickgefunden zu haben, nicht in gesetzlich imitierender
Anndherung an die apostolische Kirche, sondern in der kirchliche realisierten Rezeption des
Evangeliums, im Verstandnis von Kirche als Geschopf des Evangeliums bzw. des Wortes
Gottes (WA 6,560,33ff.; 50,630,16ff.). Wo der Christus des Evangeliums ist, da ist die Kirche
(WA 40,3, 54,3). Die Kirche hat keine tiber dem Evangelium stehende Autoritét, sie hat z.B.
keine Vollmacht, tber das Evangelium hinausgehend Sakramente mit einer speziellen
Gnadenzusage zu stiften (WA 6,561,191.) oder vom letzten Mahl Jesu abweichend den
Kommunikanten den Kelch zu entziehen (WA.Br 5,591,46ff.). Das biblisch bezeugte
Evangelium ist unfehlbar verlaRlich, wéhrend die Kirche in ihrer Lehre in Irrtum und Siinde
geraten kann und auf Gottes Vergebung angewiesen ist (WA.Br 5,592,76ff. 82ff.), die
Bischofe nicht ausgenommen, da sie keine auf angeblich apostolischer Sukzession beruhende

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 11



unfehlbare Vollmacht fir sich beanspruchen kénnen. Auch den Konzilien steht es nicht zu,
der biblischen Botschaft heilsverbindliche neue Lehren oder religiése Vorschriften
hinzuzufiigen (WA 39,1,184,18ff.). Insofern die Kirche das Evangelium glaubt und bekennt,
ist sie jedoch heilig und irrtumslos (WA.Br 5,592,94ff.). So hat die Kirche als irdische
Gemeinschaft von Christen teil an dem »simul iustus et peccator« des einzelnen Glaubenden.
Kirchliche Ordnungen kdnnen nur der duBeren Gemeinschaft der Christen dienen (WA 30,
2,684,12ff.).

c) Die geistl. Vollmacht der Kirche definiert Luther mit dem allgemeinen Priestertum der
Christen; es ist die im Priestertum Christi begrundete (s.o. 6., ¢), jedem Christen mit Taufe
und Glaube eroffnete Wirde und Vollmacht (WA 6,407,13ff.), zu der die Kirche keine
weitere geistliche Wirde und Vollmacht hinzuzufiigen hat (WA 12,178,30ff.). Zur
christlichen Vollmacht gehdren: VVollmacht der Lehre in Gestalt der Schriftauslegung und
einer von der Heiligen Schrift geleiteten Lehrbeurteilung, Vollmacht des in Gewil3heit ge-
schehenden Gebets, eingeschlossen die Furbitte fur andere, Vollmacht des einzig sinnvollen
menschlichen Opfers [586] im Einsatz des leiblichen Lebens zugunsten der Nachstenliebe;
auf diese dreifache Vollmacht kénnen die sieben priesterlichen Dienste reduziert werden, die
Luther 1523 (WA 12,180,1-189,15) entfaltet. Die 6ffentliche Austibung des allgemeinen
Priestertums im kirchliche Amt steht nur denen zu, die in geregeltem Verfahren dazu berufen
werden (z.B. WA 12,189,17ff.). Das 0ffentliche Amt der Kirche hat nicht die Kirche
geschaffen, es beruht vielmehr auf der Offentlichkeit des Wortes Gottes, dessen Geschopf die
Kirche ist. Die geistliche Vollmacht wird 6ffentlich ausgetibt im Gemeindeamt des Pfarrers
oder Predigers; den tibergemeindlichen Amtern (z.B. Superintendent, Bischof) obliegen nur
zusétzliche Aufgaben innerhalb der verfaliten Kirche, v.a. die Visitation, die Amtseinsetzung
und die nicht als Sakrament geltende Ordination.

d) Der Kirche ist aufgetragen, das Glauben scharfende Evangelium zu verkiindigen; der
heilige Geist bedient sich fur sein inneres Wirken des »dufReren« Wortes in dreifacher Gestalt:
in der reinen Sprachgestalt des Evangeliums und in den zwei Gestalten sakramentaler
Verkindigung (WA 26,506,4ff.; 507,7ff.). Die Selbstbindung des heiligen Geistes an das
auBere Wort verficht Luther gegenuber zwei Formen von »Enthusiasmus«, gegenlber einem
Spiritualismus, der das Wirken des heilige Geistes grundsatzlich von auf3erer Vermittlung
trennt, und gegenlber einem Unfehlbarkeit beanspruchenden Lehramt der bischoflichen
Hierarchie (BSLK 453,16ff.). Fur die Sakramente ist auRer einer expliziten neutestamentliche
Heilszusage eine von Christus gestiftete Zeichenhandlung konstitutiv. Diese Bedingungen
sakramentaler Verkiindigungshandlung erfullen nur Taufe und Abendmahl, weil der Beichte
trotz des Zuspruchs der Stindenvergebung die Zeichenhandlung fehlt. Taufe und Abendmahl
vermitteln dem Glaubenden in unterschiedlichem Lebenskontext in der Heilszusage des
Evangeliums Gottes Rechtfertigung des Sunders, von dem nichtsakramentalen
Rechtfertigungsgeschehen durch Evangelium und Glaube darin unterschieden, dal? die
Zeichenhandlung dem angefochtenen Glauben das Evangelium bekraftigt. Beide sind nur
wirksam, wenn die Heilszusage im Glauben ergriffen wird, da das Evangelium sich stets auf
den Glauben bezieht. Eine Wirksamkeit der Sakramente ex opere operato mit der traditionell
damit verbundenen Voraussetzung, dal3 der Empfénger der Wirkung des Rituals keinen Riegel
(obex) vorschiebt, hat Luther ausgeschlossen.

e) Die Taufe griindet in dem Taufbefehl Mt 28,19 und der Heilszusage an den Glauben Mk
16,16; in spaten Jahren beschreibt Luther die Taufe Jesu als Stiftungsgeschehen der
christlichen Taufe, Mt 3,17 analog zu Mt 17,5 als Zusagewort an die Christen interpretierend.
Gott hat weder »eine geistl. Kraft ins Wasser gelegt«, noch hat er durch eine Willenserklarung
das Ritual wirksam gemacht (BSLK 449,16ff.). Gottes Wort gibt bei der Taufe dem
Menschen die umfassende Zusage des Heils (BSLK 515,36ff.). Die Einmaligkeit der Taufe
steht fur die Unverbrichlichkeit der Zusage, die der Glaube stets neu ergreifen kann. Findet

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 12



der Glaube in der Taufzusage die Vergebung der Suinde, so findet der Getaufte gleichwohl
sich selbst der Grundstinde verhaftet. Luther teilt nicht die traditionelle Ansicht, daf die Taufe
von der Schuld der Erbsunde befreit und in einen Gnadenstand versetzt, der erst durch
bewuf3te Stinden zerstort wird und nur durch sakramentale BuRRe wiederhergestellt werden
kann. Fur Luther 1&Bt der Christ die Taufe nie hinter sich, sondern aktualisiert sie in
»taglicher« Bufe, indem er durch den Glauben sich als in Christus erldst begreift (WA 40,
1,541,9ff.) und dadurch in einen unablassigen Kampf gegen die eigene [587] Grundsilinde
gestellt wird (BSLK 516,30ff.). So vollendet sich die Taufe erst im Tode. Die Kindertaufe
bejaht Luther, weil die Bibel sie nicht untersagt und Mt 19,13ff. sie sogar nahelegt.
Theologisch ist sie begriindet in Gottes zuvorkommender Selbstzuwendung im Evangelium.
Da Eltern, Paten und Gemeinde fir den T&ufling den Glauben erbitten und Gottes Evangelium
nicht unwirksam ist (Jes 55,11), folgert Luther selbst fur den Saugling die Korrespondenz von
Evangelium und Glaube (WA 17,2,83,9ff.; BSLK 702,44ff.). Hingegen untergrabt die
gesetzliche Forderung der Erwachsenentaufe durch die Taufer die Gewil3heit des Glaubens;
denn »mein Glaube macht nicht die Taufe, sondern empfangt die Taufe« (BSLK 701,41f.).

) Luthers Abendmabhlslehre resultiert aus reflektierter Auslegung der Abendmahlstexte der
Synoptiker und des Paulus. Sie bezeugen das letzte Mahl Jesu mit seinen Jiingern in der
Einheit von Evangelium und Mahlhandlung. Das Mahl wird gepragt durch die Zusageworte
Jesu, bezogen auf die von Jesus gereichten Gaben und gesprochen in der géttlichen Vollmacht
der Sundenvergebung. Luther erkennt in den Abendmahlsworten die testamentarische Summe
des Evangeliums des Jesus Christus in der markanten Situation »der Nacht, in der er verraten
wurde« (WA 8,520,33ff.; WA.DB 6,4,12ff.). Dem durch die Mahlgaben bekréftigten
Evangelium kann nur der Glaube der angesprochenen Empféanger korrespondieren, nicht
irgendeine Wurdigkeit. Den Wiederholungsbefehl versteht Luther weder als Aufforderung zur
mentalen Erinnerung einer fides historica noch als Erméchtigung eines Priesteramts zu
kultischer VVergegenwartigung, vielmehr als Auftrag an die Kirche, in der wiederholten
Mahlfeier den gegenwartigen Jesus Christus mit seinem Evangelium handeln zu lassen. Indem
die Gemeinde dankbar Jesus in seinem Wort als Subjekt des Geschehens anerkennt, dient die
Mahlfeier nicht der Selbstdarstellung der Kirche. Wenngleich Luther den Gedanken der
Transsubstantiation nicht so scharf kritisiert wie den Opfergedanken, ergibt sich fiir ihn eine
anders begriindete Gegenwart des Jesus Christus. Luther betont, dal Brot und Wein sich nicht
irgendwie verwandeln. Die Gegenwart Christi »in, mit und unter Brot und Wein« wird nicht
angemessen als Konsubstantiation bez., da Luther hier nicht substantiell denkt. In der
Kontroverse mit Zwingli versucht er, die Prasenz von Leib und Blut Christi aus den
Abendmahlsworten zu begriinden, doch versteht er — wie seit 1520 — das Abendmabhl als eine
Verkindigungshandlung, in der Christus in der ihm eigenen Présenz das Brot- und das
Kelchwort den Anwesenden als Heilswort zuspricht. Luther hat seine Auffassung vom
Sprachcharakter der Handlung auch mit philosophisch-theologischer Reflexion begriindet
(WA.Br 9,443ff.). Mit innerer Konsequenz wird die Présenz von Leib und Blut Christi in den
Mahlgaben extra usum abgelehnt (WA.Br 12,209,10f.). Ihr seelsorgerlicher Wert griindet in
den Abendmahlsworten, an die sich der Glaube heftet; sie machen das Abendmahl zu einer er-
freulichen Feier, in der die Gemeinde erfahrt, wie die Zuwendung Jesu Gemeinschaft der
Né&chstenliebe stiftet (WA 12,485,19ff.; 488,7ff.). Mit der Zusage der Stindenvergebung
kommt im Abendmahl die elementare Relation zwischen dem Evangelium des Jesus Christus
und dem Glauben zum Vorschein.

Werke: s.u. — Lutherausgaben * Bibliogr.: jahrlich in LuJ * Uber L.: P. Althaus, Die
Theologie M. Luthers, 1962, * G. Ebeling, Luther. Einflihrung in sein Denken, 1964 * P.
Althaus, Die Ethik M. Luthers, 1965 * O. H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei M.L.
und Thomas von Aquin, 1967 * O. Bayer, Promissio. Geschichte der reformatorischen Wende
in Luthers Theologie, 1971, * G. Ebeling, Lutherstudien, Bd. I, 1971; Bd. 2,1-3, 1977-1989;
Bd. 3, 1985 * K.-H. zur Mihlen, Nos extra nos. Luthers Theologie zw. Mystik und Scholastik

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 13



(BHTh 46, 1972) * M. Brecht, M. L., 3 Bde., 1981, #*1983f. * H. Junghans (Hg.), Leben und
Werk M. Luthers von 1526 bis 1546, 2 Bde., 1983 * R. Schwarz, L., 1986, * T. Mannermaa,
Der im Glauben gegenwaértige Christus. Rechtfertigung und Vergottung (AGTL.NF 8, 1989) *
A. Beutel, In dem Anfang war das Wort. Studien zu Luthers Sprachverstandnis (HUTh 27,
1991) * M. Brecht/K.-H.zur Muhlen (TRE 21, 1991, 513-567)(Lit.) * J. Wicks, Luthers
Reform. Studies on Conversion and the Church (VIEG.B 35, 1992) * Th. Bell, Divus
Bernardus. Bernhard von Clairvaux in den Schriften M. Luthers (VIEG 148, 1993) * A.
Ghiselli/K. Kopperi/R. Vinke (Hg.), L. und Ontologie (SLAG 31, 1993) * L. Grane/A.
Schindler/M. Wriedt (Hg.), Auctoritas Patrum (Bd. ). Contributions on the Reception of the
Church Fathers in the 15th and 16th Century (VIEG.B 37, 1993) * M. U. Edwards, Printing,
Propaganda, and M.L., 1994 * L. Grane, Martinus Noster. L. in the German Reform
Movement 1518-1521 (VIEG 155, 1994) * T. Kleffmann, Die Erbstindenlehre in
sprachtheologischem Horizont, eine Interpretation Augustins, Luthers und Hamanns (BHTh
86, 1994) * M. Schlicht, Luthers Vorlesung tiber Ps 90, Uberlieferung und Theologie (FKDG
55, 1994) * J. D. Trigg, Baptism in the Theologie of M. L. (SHCT 56, 1994) * G. White, L. as
Nominalist. A Study of Theological Methods Used in M. Luthers Disputations (SLAG 30,
1994) * H. Blaumeiser, M. Luthers KreuzesTheologie (KKTS 60, 1995) * B. Lohse, Luthers
Theologie in ihrer hist. Entwicklung und in ihrem syst. Zusammenhang, 1995 * E. Andreatta,
Lutero etAristotele, 1996 * M. Arnold, La correspondance de L. (VLEG 168, 1996) * Th.
Hohenberger, Luth. Rechtfertigungslehre in den reformatorischen Flugschriften der Jahre
1521-1522 (SuR.NR 6, 1996) * M. Rieth, »Habsucht« bei M.L. (AKThG I, 1996) * H. Wolf
(Hg.), Luthers Deutsch. Sprachliche Leistung und Wirkung, 1996 (Lit.) * G. Ebeling, Luthers
Seelsorge, 1997 * R. Flogaus, Theosis bei Palamas und L. (FSOTh 78, 1997) * H. Goertz,
Allg. Priestertum und ordiniertes Amt bei L. (MThSt 46, 1997)» M. J. Harran, M.L., 1997 *
E. Huovinen, Fides Infantium. Der Kinderglaube in Luthers Theologie (VIEG 159, 1997) *
Th. Jacobi, »Christen heiRen Freie«. Luthers Freiheitsaussagen in den Jahren 1515-1519
(BHTh 101, 1997) * D. Korsch, M. L., Zur Einfihrung, 1997 * R. Rosin, Reformers, The
Preacher, and Skepticism. L., Brenz, Melanchthon and Ecciesiastes (VIEG 171, 1997) * M.
Arnold, Les fenunes dans la correspondance de L., 1998 * K. Bornkamm, Christus - Kdnig
und Priester. Das Amt Christi bei L. im Verhaltnis zur Vor- und Nachgeschichte (BHTh 106,
1998) * L. Grane/A. Schindler/M. Wriedt (Hg.), Auctoritas Patrum (Bd. 2). New
Contributions (VIEG.B 44, 1998) * H. Junghans, M.L. und die Rhetorik (SSAW.PH 136,
1998) * W. Mostert, Glaube und Hermeneutik, Ges. Aufs., hg. von P. Bihler/G. Ebeling,
1998 * A. H. Wdhle, Luthers Freude an Gottes Gesetz, 1998 * Ch. Markschies/M.Trowitzsch
(Hg.), L. - zw. den Zeiten, 1999 * U. Rieske-Braun, Duellum mirabile. Studien zum
Kampfmotiv in M. Luthers Theologie (FKDG 73,1999) * B. Stolt, M. Luthers Rhetorik des
Herzens, 2000 * Th. Dieter, Der junge L. und Aristoteles, 2001.

Quelle: Religion in Geschichte und Gegenwart, 4. A., Bd. 5, Sp. 573-588.

Schwarz - Die Theologie Martin Luthers (RGG4) 14



