
 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 1 05.01.2016 

Martyria – Leiturgia – Diakonia 

Von Hans-Christoph Schmidt-Lauber 

Wenn man die Evangelische Michaelsbruderschaft und den Berneuchener Dienst als eine 

liturgische Bewegung bezeichnen - und damit im protestantischen Raum gelegentlich auch 

abqualifizieren - will, wird man weder ihrer ursprünglichen Motivation noch der nunmehr 

fünfzigjährigen Wirksamkeit und gegenwärtigen Erscheinung gerecht. Von Anfang an ist hier 

nach der umfssenden Erneuerung der Kirche gefragt-worden und nach ihrem Dienst in unserer 

Zeit. Daß dabei der gottesdienstlichen Praxis im weitesten Sinne und der Liturgie im engeren 

besondere Aufmerksamkeit zugewandt wurde, ist ganz folgerichtig gewesen, das Neuwerden 

der Kirche erschöpft sich aber nicht hierin. Die Bruderschaft hat in allen Bereichen des 

kirchlichen Lebens ihren Beitrag geleistet. Sie hat bedeutende Prediger, Liturgen und Förderer 

der Diakonie hervorgebracht. Die Zahl der aus ihrer Mitte an die Universitäten berufenen 

Praktischen Theologen ist auffallend groß. Auch war ihr das Gespräch über die Grenzen der 

Theologie hinaus und die Arbeit im gesellschaftlichen Bereich immer wichtig. 

Wie aber läßt sich der Dienst der Kirche, wie er in unserer Mitte gesehen und geübt werden 

muß, kurz und bündig beschreiben? Die Trias Martyria - Leiturgia - Diakonia wird dazu seit 

einiger Zeit verwandt. Man könnte diese Formel heute aufgrund der vor allem in der ökume-

nischen Bemühung um ein gemeinsames Eucharistieverständnis gewonnenen Einsichten 

durch einen vierten Begriff erweitern, den der Koinonia (Anteilhabe, Gemeinschaft). Zu-

nächst aber sollte die bereits eingeführte und das Denken vieler um den künftigen Weg und 

die Erneuerung der Kirche besorgter Christen und Gruppen verbindende triadische Formel 

nach ihrer Herkunft, neutestamentlichen Begründung und Gegenwartsbedeutung befragt 

werden. Dabei wird sich uns ein nicht uninteressanter Einblick in die Arbeit und den Weg der 

Michaelsbruderschaft eröffnen, wie sie das erste halbe Jahrhundert ihres Bestehens, auf das 

wir in diesem Jahr zurückblicken, bestimmt haben. 

Woher kommt die Formel? Oskar Planck, einer der Stifter der Evangelischen Michaelsbruder-

schaft und der erste Hausvater des Berneuchener Hauses im Kloster Kirchberg ist es gewesen, 

der die drei neutestamentlichen Begriffe Martyria - Leiturgia - Diakonia zur Kennzeichnung 

der dreifaltigen Einheit alles kirchlichen Denkens und Handelns zusammengestellt und - wohl 

im Jahre 1935 auf einer Probebrüderwoche der Evangelischen Michaelsbruderschaft – erst-

mals verwendet hat. Trinitarisches Denken, das „nicht etwa die Jesus-Verehrung zum Ersatz 

des mangelnden Gottesglaubens macht, sondern auch die Ehrfurcht vor dem Schöpfungswir-

ken Gottes einbezieht“ (Wilhelm Stählin) stand dabei Pate. Die innere Einheit von Martyria, 

Leiturgia und Diakonia hat dann die ganze Berneuchener Arbeit weiter bestimmt und wurde 

nach dem Kriege ausdrücklich thematisiert. Wilhelm Stählin hat eine Betrachtung über den 

Dienst der Engel unter den „biblischen Dreiklang der martyria, leitourgia und diakonia“, der 

sich anbietet, „die Mannigfaltigkeit, ja die verschiedene Bewegungsrichtung dieser 

kirchlichen Lebensformen und -funktionen anzudeuten“, gestellt (Symbolon 1958, 283 ff.), 

Karl Bernhard Ritter die innere Verbindung von Leiturgia und Diakonie herausgearbeitet 

(Kirche und Wirklichkeit 1971, 74 ff.). 

Die Formel hat Oskar Planck geprägt. Die Sache aber ist älter. Schon auf der ersten Berneu-

chener Konferenz 1923 ging es um die Wahrheitsfrage, den Kultus und die praktischen 

Aufgaben, also um Verkündigung, Gottesdienst und dienende Liebe. In seinen Lebenserin-

nerungen schreibt Wilhelm Stählin: „Immer, von Anfang an und bis heute, ging es uns um die 

Verwirklichung des Evangeliums in eher glaubwürdigen Gestalt der Kirche, im Gegensatz 

ebenso zu jeder isolierten ‘reinen Lehre’ wie zu jeder ästhetischen oder pädagogischen 

Auffassung des Kultus und wie zu jeder rein individualistischen Frömmigkeit abseits von den 

Formen lebendiger Gemeinschaft“ (Via vitae 1968, 317). 



 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 2 05.01.2016 

Wir können Vorläufer der Formel noch früher und öfter finden, so zum Beispiel in dem 

Aufruf, mit dem Wilhelm Löhe 1844 seine Drei Bücher von der Kirche beschließt: 

„Laßt uns einig sein: 

Einerlei Wort und Lehre, 

einerlei Praxis der Lehrer, 

einerlei Lobgesang sei unter uns“. 

Wir können in der ökumenischen Bewegung ähnliche Erkenntnisse finden, die sich zum 

Beispiel auch in der Gründung der beiden 1948 zum Ökumenischen Rat der Kirchen 

vereinigten Bewegungen Glauben und Kirchenverfassung (Faith and Order: Verkündigung 

und Gottesdienst) und Praktisches Christentum (Life and Work: Diakonie) niederschlagen. 

Wichtiger als historische Linien zu verfolgen, wird die Klärung der Frage sein, ob die 

Zusammenstellung von Martyria, Leiturgia und Diakonia zur Bezeichnung der dreifaltigen 

Einigkeit alles kirchlichen Denkens und Handelns deren neutestamentlicher Bedeutung 

entspricht. Und hier werden wir auf einige Schwierigkeiten stoßen. 

Zunächst Martyria = Zeugnis. Wir finden diesen Begriff und die zu seiner Wortgruppe 

gehörenden Formen (martyrion - Zeugnis, Beweis, martyrein = Zeugnis ablegen und martys = 

Zeuge) im Neuen Testament zunächst im ursprünglichen Wortgebrauch des klassischen 

Griechisch und der Septuaginta, der griechischen Übersetzung des Alten Testaments, als 

Zeugnis vor Gericht, so im Prozeß Jesu (Mk 14, 55). Der paulinische Sprachgebrauch, der 

sich zunächst auf der gleichen Ebene bewegt (1. Kor 15, 14 ff.), führt dann 1. Kor 1, 6 zu 

einer neuen Bedeutung des Begriffes martyrion: „Das Zeugnis - Luther übersetzt: Die Predigt 

- von Christus ist bei euch fest geworden.“ Ähnlich das Herrenwort an Paulus: „Dein Zeugnis 

von mir werden sie nicht annehmen“ (Apg 22, 18). In der Aussendungsrede Mt 10, 18 wird 

den Jüngern Verhaftung und Verhör vorausgesagt, dies geschieht aber „zu einem Zeugnis vor 

ihnen und den Heiden“: Es wird ihnen Gelegenheit gegeben, Christus vor den Mächtigen der 

Welt zu bezeugen. Die enge Verbindung von Zeugnis und Martyrium in dem Sinn, in dem die 

deutsche Sprache das Fremdwort aufgenommen hat, wird hier sichtbar. Martyria und Märtyrer 

gehören zusammen. 

Vor allem aber sind es die johanneischen Schriften, in denen der Begriff martyria eine 

zentrale Bedeutung bekommt; erscheint er doch auch zahlenmäßig hier am häufigsten, 

nämlich in 30 von 37 Stellen des Neuen Testaments. Martyria ist das auf Glauben abzielende 

werbende Zeugnis über Christi Wesen und Bedeutung. Dies Christuszeugnis drückt das 

Geschehen der göttlichen Offenbarungsmitteilung aus und wird abgelegt 

 als hinweisendes Zeugnis des Täufers und der Schrift (Joh. 1, 7; 5, 39) 

 als Selbstzeugnis Jesu, das vom Zeugnis des Vaters legitimiert wird und sich nicht 

durch menschliche Logik und objektiv nachprüfbare Tatbestände feststellen läßt (Joh 

8, 14; 5, 36 f.; 18, 37). Im Selbstzeugnis Jesu erfolgt die Offenbarung Gottes, die sich 

nur der gläubigen Annahme erschließt. 

 als verweisend-proklamierendes Zeugnis der Jünger, das die Vollmacht des durch 

Jesus vorn Vater gesandten Parakleten, des Geistes, voraussetzt: „Auch ihr werdet 

meine Zeugen sein, denn ihr seid von Anfang an bei mir gewesen.“ (Joh 15, 26 f.) 

Dies Zeugnis der Jünger als der berufenen Augenzeugen Jesu gewinnt dann im 1. 

Johannesbrief noch einmal besondere Bedeutung (1, 2; 4, 14). Bleibt nur noch 

hinzuzufügen, daß der Seher der Offenbarung die Martyria Jesu Christi, das Zeugnis 

von Jesus Christus, mit dem Wort Gottes gleichsetzt (logos tou theou) (Offb 1, 2). 

Hier wird auch besonders deutlich, daß der Martyria eine Kraft innewohnt, die den 

Menschen nicht nur Erkenntnisse verleiht, sondern sie auch in Bewegung setzt: Sie 



 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 3 05.01.2016 

gibt teil am Weg, aber auch am Leiden und der Verfolgung Christi und zieht in sein 

Leben hinein (Offb 6, 9; 12, 11). Freilich ist nicht der Märtyrertod das 

Charakteristische des Zeugen, sondern eben sein Zeugnis von Jesus Christus. 

Wir sehen mit diesem neutestamentlichen Befund eine deutliche Linie von der Martyria des 

Vorläufers und der Schrift, Jesu und des Vaters, sowie der Jünger in der Kraft des Geistes hin 

zur Gegenwartsbedeutung der Martyria für das Leben der Kirche. Es geht nicht um religiöse 

Belehrung, sondern um die vollmächtige Bezeugung der in Jesus Christus geschehenen 

Offenbarung des lebendigen Gottes, aus der allein Glaube entsteht: Die neutestamentliche 

Martyria greift unmittelbar hinein in unsere heutige Wirklichkeit. 

Mit Leiturgia ist es nicht so einfach: Unser Gebrauch des Begriffes Liturgie läßt sich nicht 

oder zumindest nur mit erheblichen Einschränkungen aus dem Neuen Testament ableiten. Ja, 

er legt den Verdacht nahe, daß bereits die frühe Kirche an einer ganz wichtigen Stelle das 

Neue Testament korrigiert hat. 

Nur sechsmal finden wir leitourgia im Neuen Testament, das in der Septuaginta und im 

Judentum ohne Einschränkung für den kultischen Dienst verwendet wird. Luk 1, 23 und Hebr 

9, 21 geht es um den alten Kultdienst, der sich Hebr 8,6 in Christi Opfer erfüllt: „Er hat eine 

höhere Liturgie empfangen, wie er ja auch der Mittler eines besseren Bundes ist“. 2. Kor 9, 12 

geht es wohl um die Kollekte für die verarmte Gemeinde in Jerusalem, hier steht Leiturgia 

ganz in der Nähe von Diakonia. Phil 2, 30 wird der Dienst des Epaphroditus für Paulus eine 

Liturgie genannt und Phil 2, 17 endlich der gefahrvolle Missionsdienst vom Apostel selbst als 

Liturgie, das heißt „Opferdienst für euren Glauben“ bezeichnet. Das noch seltenere Verb 

leitourgein weist Röm 15, 27 nochmals auf die Kollekte für Jerusalem und Hebr 10, 11 auf 

den priesterlichen Opferdienst des Alten Bundes. Es gibt nur eine einzige Stelle, die in die 

Richtung unseres heutigen Verständnisses des Begriffes deuten könnte: Apg 13, 2 heißt es 

von der antiochenischen Gemeinde: „Als sie aber dem Herrn dienten (leitourgounton) und 

fasteten, sprach der Heilige Geist.“ Hier ist das kultische Verständnis des Begriffes Leiturgia 

spiritualisiert, es handelt sich um eine Gebetsgemeinschaft, bei der die Gemeinde Gottes 

Weisung empfängt. Luther hat sich gehütet, das „dem Herren dienen“ mit Gottesdienst halten 

zu übersetzen, wie es das Neue Testament 1975 ohne Scheu tut.  

Wenn wir auf das Neue Testament schauen, finden wir in ihm überhaupt keinen festen Termi-

nus für das, was wir Gottesdienst nennen oder gar Liturgie im Sinne von Gottesdienstord-

nung: Die alten kultisch geprägten Begriffe werden geflissentlich vermieden und nur auf das 

Opfer Christi als die wahre „Liturgie“ angewandt. Neue Begriffe sind noch nicht da, die das 

Einzigartige des neuen Gottesdienstes der Gemeinde des Neuen Bundes zu bezeichnen 

vermögen. Auf diesen Tatbestand hat Peter Brunner in seinem grundlegenden Beitrag zum 

Handbuch des evangelischen Gottesdienstes Leiturgia aufmerksam gemacht und den Gegen-

stand, um den es hier geht, mit neutestamentlicher Begrifflichkeit als „Gottesdienst der im 

Namen Jesu versammelten Gemeinde“ umschrieben (Leiturgia I 1954, 83 ff.). 

Die klare Abgrenzung vom alten kultischen Opferdienst, die das Neue Testament um der 

Bedeutung des Opfers Christi willen vollzogen hat, konnte schon die frühe Kirche nicht 

durchhalten. Bleibt zunächst noch die Erinnerung wach, daß Leiturgia ursprünglich schlicht 

Dienst Gott und der Gemeinde gegenüber war, so führt die Herausbildung der kirchlichen 

Ämter bald dazu, daß für diese alttestamentliche Vorstellungen übernommen werden und der 

christliche Gottesdienst ganz in den Sog der alten Typologie und Tenninologie gerät. Die 

völlige Übertragung des alttestamentlichen Priesterbegriffes auf den Vorsitzenden der 

christlichen Eucharistiefeier ruft dann den reformatorischen Protest hervor und führt zur 

jahrhundertelangen Kirchenspaltung. Wer heute von Leiturgia theologisch verantwortlich 

reden will, muß deshalb den terminologischen Unterschied zum Neuen Testament offen 



 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 4 05.01.2016 

aussprechen und eine exegetisch vertretbare Inhaltsbestimmung für seine Verwendung von 

Leiturgia vornehmen. 

Diakonia = Dienst ist im Neuen Testament von der Aufwartung bei Tisch und im weiteren 

Sinne von der Sorge für den Unterhalt bestimmt (Luk 10, 40; Apg 6, 1 ff.). Dann aber kann 

jeder Dienst, der aus christlicher Liebesgesinnung heraus geschieht, diakonia genannt werden, 

so etwa die Kollekte für Jerusalem Röm 15, 30 f., ferner alle für den Gemeindeaufbau 

wichtigen Tätigkeiten (l. Kor 12, 4 ff.). Röm 12, 7 wird die diakonia zwischen die prophetia 

und die didaskalia (= Lehre) gereiht und von Luther mit „Amt“ übersetzt, was der richtigen 

Einschätzung des kirchlichen Amtes als Dienst entspricht. Ja, Apg 6, 4 wird sogar das Amt 

des Wortes als Diakonia bezeichnet: Die Zwölf sagen, sie wollen sich, nachdem die Wahl der 

ersten Armenpfleger angeordnet ist, dem Gebet und dieser Diakonie des Wortes widmen. 

Endlich wird 2. Kor 5, 18 f., in der klassischen Passage zur Begründung der kirchlichen 

Verkündigung, gesagt: „Gott hat uns mit sich selbst versöhnt und uns das Amt, das die 

Versöhnung predigt, diakonia tes katallages, gegeben.“ Der diakonia tou thanatou, dem 

Dienst, der den Tod bringt, steht 2. Kor 3, 7 bis 3, 9 die diakonia tou pneumatos gegenüber, 

die Diakonie, die den Geist gibt. Daß zwischen Leiturgia und Diakonia im Neuen Testament 

letztlich nicht eindeutig unterschieden werden kann, wird noch einmal Hebr 1, 14 deutlich: 

auch die Engel sind als dienstbare Geister (leitourgika pneumata) ausgesandt zur Diakonia an 

denen, die das Heil erben sollen. Das Verhältnis von Diakonia und Leiturgia wird am besten 

mit dem Bild zweier sich überschneidener Kreise dargestellt, die viel Gemeinsames, aber auch 

je ihr Eigenes haben. 

Nach dem Blick auf den neutestamentlichen Befund kommen wir zu der entscheidenden 

Frage: Ist die Trias Martyria - Leiturgia - Diakonia geeignet, den kirchlichen Auftrag und das 

kirchliche Leben zureichend zu beschreiben? Auch wenn wir für Leiturgia noch keinen dem 

neutestamentlichen Sprachgebrauch besser entsprechenden und vor Mißdeutungen 

geschützten Begriff gefunden haben, kann diese Frage grundsätzlich bejaht und dies mit drei 

Überlegungen begründet werden. 

Unser heutiges Verständnis von Liturgie 

Die Tatsache, daß uns die Abgrenzung von Leiturgia und Diakonia schwerfällt, darf auch 

positiv gewertet werden: Beide gehören wesensgemäß zusammen und machen einander erst 

möglich. Zugleich können sie beide nicht der Martyria entbehren, aus der Glaube entsteht und 

die uns in die Christuswirklichkeit hineinzieht. So kann man von dem einen nicht ohne die 

beiden anderen reden. 

Wenn wir den Begriff Liturgie positiv aufnehmen, dann geht es um den Gottesdienst, der nach 

reformatorischer Erkenntnis nicht auf die gemein same Feierstunde begrenzt bleiben kann, 

sondern übergehen muß in den Gottesdienst des alltäglichen Lebens. Die Nähe von Leiturgia 

zur Diakonia erinnert uns daran. Allerdings ist der Gottesdienst des Alltags nicht einfach auf 

die Menschen ausgerichtetes Christentum der Tat. Gottesdienst bleibt in einem vitalen Sinne 

doppeldeutig: Er ist zuerst Gottes Dienst an uns und - dadurch ermöglicht - unser Dienst Gott 

gegenüber im Gotteslob, der Eucharistia, und in der Hinwendung zum anderen. Das 

Christuswort Matth 25, 40 „Was ihr getan habt einem unter diesen meinen geringsten 

Brüdern, das habt ihr mir getan“ bildet die Klammer. Will man einen ausschließlich auf die 

Feier der im Namen Jesu versammelten Gemeinde begrenzten Begriff, so bietet sich etwa das 

englische Wort worship an, das dann als Lehnwort aufgenommen weden müßte. 

Wenn wir das „liturgische“ Geschehen des Gottesdienstes untersuchen, so stoßen wir bald auf 

die der Reformation so verdächtige Rede vom Opfer. Sie ist aber ihrer Herkunft nach nicht 

einfach ein Rückfall in alttestamentlichkultisches Denken, sondern geschichtlich aus einem 

alten, besonders in der lateinischen Tradition ausgeprägten liturgischen Formgesetz zu 



 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 5 05.01.2016 

erklären, nach dem die Sprache der Liturgie den in ihr vollzogenen Vorgang gern deutend 

aufnimmt. Wenn Christus in seiner Person und seinem Opfer für uns in der Eucharistiefeier 

wirklich gegenwärtig ist, dann redet auch die Liturgie von einer Darbringung, ohne daß je die 

sogenannte unblutige Wiederholung des Kreuzopfers ein ernsthaftes Theologoumenon werden 

mußte und geworden ist: „Wir bringen dir dar“ bedeutet nicht, daß zum Kreuzesopfer Christi 

ein neues Opfer der Gemeinde oder des Priesters hinzukommen müßte, sondem ganz schlicht, 

daß wir Christus bei seinem Wort nehmen und tun, was er uns geboten hat. Gerade in dieser 

Wendung kommt, historisch gesehen, zum Ausdruck, daß Christus selbst der Liturg unserer 

Eucharistie ist. In der Beschränkung auf das unbedingt Notwendige ist nun andererseits in der 

nachreformatorischen Tradition ein Formprinzip zur Herrschaft gekommen, mit dem vor 

lauter Ängstlichkeit, der Mensch könne zuviel tun und damit die Souveränität des Handeln 

Gottes antasten, die Unbefangenheit des Gotteslobes verlorengegangen ist: Minimalliturgie 

und Predigthypertrophie haben den evangelischen Christen weithin gottesdienstlich unbehaust 

werden lassen. Solange lokale Sitte und Gottesdienst als Treffpunkt der Gemeinde ohne die 

Konkurrenz der Medien und der Mobilität blieben, war dieser Mangel vielen verborgen. Jetzt 

aber ist die Auswanderung großer Teile der Gemeinde aus der gotIesdInstlichen Praxis als fast 

zwangsläufige Folge des Mangels an kqmmunikativen Elementen im Gottesdienst unüberseh-

bar. Wenn das Interesse ganz auf die Predigt und den Prediger fixiert ist wird die Unentrinn-

barkeit der liturgischen Gestalt übersehen, die der Gemeinde zur korporativen Feier und zur 

Festfreude verhelfen soll. Wenn der Blick nur mehr auf die Elemente des Abendmahls fällt, 

geht der aus der großen jüdischen berakah-Tradition stammende Eucharistie-Charakter 

verloren, zu dem die Christen wegen des zentralen neuen Inhalts Jesus Christus besonderen 

Zugang finden sollten. 

All die verschiedenen Bezeichnungen für den Gottesdienst besagen, daß die Gemeinde ihre 

Lebensmitte in der Begegnung mit Gott durch Wort und Sakrament in der gemeinsamen Feier 

hat, ob der Gottesdienst nun Liturgie genannt wird, wie in der Ostkirche, oder Dienst, wie in 

der katholisch-apostolischen Tradition, oder Eucharistie, wie in der römischen Kirche anstelle 

des bis heute noch nicht recht geklärten Begriffes Messe. Die Bezeichnung Eucharistie wird 

nun auch im evangelischen Raum zunehmend gebräuchlich und empfiehlt sich besonders, da 

sie als einzige ihre Herleitung neutestamentlich begründet, sogar irn Wortlaut des Einset-

zungsberichtes. Karl Bernhard Ritter brachte diese Mitte der Gemeinde schon 1946 in einer 

kleinen Schrift „Die Liturgie als Lebensform der Kirche“ in die Diskussion neu ein. Man wird 

diese Mitte der Gemeinde aber weniger als ein Formprinzip, sondern mehr als ein in großer 

Manigfaltigkeit sich darstellendes und erfahrbares Lebenszentrum der Gemeinde verstehen 

müssen. Insofern hat Christhard Mahrenholz recht, wenn er in seinem Geleitwort zur 

Leiturgia I betont, daß es in diesem Handbuch des evangelischen Gottesdienstes „nicht um die 

‘Liturgie’ im landläufigen Sinne, sondern um den ‘Dienst’, nämlich den Gottesdienst der im 

Namen Jesu Christi versammelten Gemeinde“ geht. Von dieser Mitte aus haben wir nun den 

Brückenschlag zu den beiden anderen unaufgebbaren Hauptstücken des Berufes der Kirche zu 

suchen. 

Leiturgia und Martyria 

Wenn Gottesdienst in erster Linie Gottes Dienst an uns ist, der durch sein Wort und 

Sakrament geschieht, dann ist in der Leiturgia immer schon notwendigerweise die Martyria 

eingeschlossen. Wir sind uns heute klar darüber, daß die Martyria zwar hauptsächlich, aber 

keineswegs ausschließlich in der frei formulierten Predigt zu Gehör kommt. Die Schrift-

lesung, der betende Umgang mit Gottes Wort vor allem in den Psalmen und das Hörbar-

werden der verba ipsissima sind konstitutive Verkündigungselemente jeder Liturgie. Wie es 

sicher ein Mißbrauch ist, wenn die freie Wortverkündigung nur mehr zu einer kurzen 

Einleitung eines musikalisch reichen Rundfunkgottesdienstes gerät, so ist die ausführliche 



 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 6 05.01.2016 

Predigt mit flüchtig hingeworfener Umrahmung durch Gesang und Gebet ein unzumutbarer 

Mißbrauch. 

Der reine protestantische Predigtgottesdienst ist in der neueren Forschung als bedenkliche 

Verarmung der Gemeinde in ihrer Lebensmitte entlarvt worden. Werner Jetter hat in seinem 

Buch „Symbol und Ritual“ (1978) aufgezeigt, daß.eben dieser vermeintlich kultfreie 

protestantische Predigtgottesdienst selber Ritual ist, nur meist ein schlechtes. Alles 

Gemeinschaftsleben, alle Begegnungen und gemeinsamen Handlungen haben ihre Symbole 

und Rituale, auch der Gottesdienst der feiernden Gemeinde. 

Der innige Zusammenhang zwischen liturgischem Geschehen und Verkündigung und dann 

auch die notwendige Einbeziehung des Herrenmahles in jeden Hauptgottesdienst am Sonntag 

wird in der lutherischen Tradition offenkundig, wenn Martin Luther schreibt, daß jede Predigt 

eine „vorklerung der wort Christi, da er sagt und die meß einsetzt, das ist mein leib, das ist 

mein blut“ sein soll, denn „Was ist das gantz Euangelium anders, den ein vorklerung dieses 

testaments?“ (Sermon vom Neuen Testament 1520). Es ist für die alte Kirche unvorstellbar, 

daß nicht jeden Sonntag die Eucharistie gefeiert wird und jedes Gemeindeglied kommuniziert, 

es sei denn, besondere Gründe lägen vor. Uns sind die Zerstörungen bekannt, die Rationalis-

mus und Individualismus im evangelischen Gottesdienst angerichtet haben. Aus der Gemein-

de wurde ein Predigtpublikum, aus dem Prediger ein Kanzelredner. Deshalb fehlt bei sehr 

vielen das Verständnis für die korporative und kommunikative Dimension des Gottesdienstes. 

Deshalb sind die Predigten so oft bei aller theologischen Richtigkeit oder auch Aufmümpfig-

keit abstrakt und lebensfern; sie erwachsen nicht aus betendem Umgang mit der Schrift und 

gemeinsamem Leben vor Gott. 

Wir halten fest: Ohne Martyria ist der Gottesdienst seiner Lebensquelle beraubt, ohne 

Leiturgia die Verkündigung ihrer begründenden und zielweisenden Legitimation. 

Nun gibt es einen Bereich, in dem das Auseinandertreten von Leiturgia und Martyria 

berechtigt zu sein scheint: die missionarische Predigt. Es hat in der Geschichte der Kirche 

eine Periode gegeben, in der sehr streng zwischen dem innergemeindlichen und dem 

missionarischen Wort unterschieden wurde. Ganz gewiß hat auch Paulus auf dem Areopag 

von seiner Predigt, „Nun verkündige ich euch diesen Gott, den ihr unwissend verehrt“ (Apg 

17, 22), nicht zur Feier des Gemeindegottesdienstes übergehen können. Durch die weitge-

hende Entkirchlichung vieler getaufter Christen und Gemeinden scheint sich das Problem in 

neuer Weise zu stellen. Aber das Auseinandertreten ist nur ein scheinbares: Die missiona-

rische Verkündigung zielt auf die Taufe und Eingliederung in die gottesdienstliche Gemeinde. 

Und dann bleibt der Gerneindegottesdienst nicht in einem hermetisch abgeschlossenen Raum: 

Die Tatsache, daß die christliche Gemeinde ihren Gottesdienst feiert, ist selbst und gerade in 

einer atheistischen Umgebung ein Politikum ersten Ranges. Auf der einen Seite steht die 

Verwunderung der Heiden über das Gemeindeleben der Christen: „Seht, wie sie einander 

lieben!“ (nach Tertullian, Apologeticum, um 200), auf der anderen werden Christen bis heute 

um ihres Glauben willen verfolgt und die Feier des Gottesdienstes als eine untragbare 

Zumutung für die atheistische Gesellschaft empfunden. Warum Unterdrückung und Verfol-

gung, wenn die Sache der Christen doch eigentlich schon längst durch die Geschichte überholt 

ist? Der Gottesdienst, selbst der im Verborgenen gefeierte, ist eine Proklamation der Herr-

schaft Christi und damit eine Herausforderung der Mächte dieser Welt. 

Leiturgia und Diakonia 

Wenn wir nun den Brückenschlag von der Leiturgia als der Lebensmitte der Gemeinde aus 

zur tätigen Liebe im Alltag, zur Diakonia suchen, stehen wir vor der Frage: Gibt es nicht auch 

eine Verkündigung durch eine entsprechende Lebenshaltung der Christen, durch ihr Sosein 

und So-Gewordensein ohne proklamierende Worte? Der Weltbezug des christlichen Glaubens 



 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 7 05.01.2016 

und der Weltumgang der Christen ist eine berechtigte Forderung gerade unserer Zeit. Seit der 

Konferenz über Kirche und Gesellschaft in Genf 1967 ist die ökumenische Diskussion 

beherrscht durch Themen wie Einheit der Menschheit, Friedenssicherung, Schaffung 

gerechter Strukturen, Kampf gegen jede Form des Rassismus und anderes. Dieser Einsatz 

kann nach reformatorischer Auffassung sehr wohl auch als Gottesdienst verstanden werden. 

Gottesdienst ohne wortgebundene Verkündigung und ausgeführte Liturgie gibt es und muß es 

geben schon deshalb, weil die christliche Gemeinde nicht in einer Enklave lebt, sondern 

mitten in dieser Welt, und weil Christus ihr Verhalten durch die Liebe zu Gott und zum 

Nächsten bestimmt hat. 

Jetzt taucht aber das schwierige Problem auf: Müßte nicht der Christ bei aller inneren 

Verbundenheit und sachlichen Zusammenarbeit mit allen „Menschen guten Willens“ und 

damit die christliche Gemeinde in ihrer Diakonia ein Proprium haben, das unverkennbar auf 

das Fundament des christlichen Glaubens hinweist? Diese Frage ist besonders der Anstaltsdia-

konie vertraut. Unser Problem ist deshalb nicht nur „Gibt es eine Diakonie ohne Liturgie?“, 

sondern auch „Gibt es eine Diakonie ohne Verkündigung?“ 

Mancherorts sehen wir auch in unserer Kirche Bestrebungen am Werke, die den diakonischen 

Auftrag - an den Randgruppen unserer Gesellschaft, im politischen Raum und im Weltmaß-

stab - gänzlich von der Verkündigung und der Liturgie trennen möchten. Wo dies aber 

geschieht, ist die Einheit des christlichen Lebens zerbrochen und wird unweigerlich der 

Glaube schwinden. Man kann das an einzelnen radikalen Vertretern dieser These deutlich 

beobachten. Diakonia und Leiturgia gehören untrennbar zusammen, die Diakonie ist ebenso 

wie die Seelsorge immer auch ein Stück Verkündigung. Aus der modernen Seelsorgediskus-

sion kann der Beweis für unsere These vielleicht am überzeugendsten angetreten werden, 

zumal Seelsorge und Diakonie unbestreitbar eng miteinander verflochten sind. Es gab eine 

Zeit, in der man Seelsorge nur als Einzelseelsorge und darin als Verkündigungsgeschehen 

verstand: Eingehen auf das Gegenüber, Bruch im Gespräch und zur Sache Kommen, 

Ausrichten des Evangeliums vor allem in der Absolution waren die wichtigsten Merkmale. 

Gegen diese Theorie stellt sich die partnerzentrierte Seelsorge, die von Annehmen (auch des 

Anstößigen) und Begleiten, von empathischer Einfühlung bestimmt ist. Heute wird deutlich, 

daß beide Theorien ihr Recht haben und ergänzungsbedürftig sind. Können wir den 

Ratsuchenden nur anpredigen, ohne auf seine psychische Situation einzugehen? Können wir 

aber auch auf die Situation eingehen, ohne den Trost des Evangeliums auszurichten? Es wird 

deshalb in Zukunft kaum um eine Alternative gehen, sondern um eine Kombination, in der 

sowohl die Menschenkenntnis und therapeutischen Möglichkeiten der Psychologie im 

weitesten Sinne zur Hilfe genommen werden, als auch der Mensch in seiner Bedürftigkeit, der 

die Psychologie allein nicht gerecht werden kann, gesehen wird. Sinnfragen, Geborgenheit, 

Transzendenz und neue Strukturen der Gerneinschaft sind zentrale Themen künftiger 

Seelsorgetheorie. 

Was bedeutet das nun für die Diakonie der Gemeinde, die Anstaltsdiakonie, aber auch die 

politische Diakonie der Kirche? Sie kann dem Menschen nicht genug helfen, wenn sie allein 

Leibsorge und psychische Versorgung im Auge hat. Wie gegen die Flut des theoretischen wie 

des praktischen Atheismus nicht die Verbindung mit allen anderen Religionen zur gemein-

samen Rettung des Religiösen helfen kann, so stellt sich auch hier die Frage nach dem 

Auftrag und der Wahrheit. Und die wird nur im Zusammenschauen von Heilung und Heil 

bzw. Wohl und Heil beantwortet: Heilung ist immer nur ein Zeichen, das auf das Heil 

hindeutet. 

Deshalb bedarf die Diakonia in allen ihren Formen der wesensgemäßen Verbindung zur 

Leiturgia, deshalb ist das benediktinische „ora et labora“ das Motto aller Diakonie. Diakonia 

ist Zeichen der Lebendigkeit des Glaubens, der mehr und tiefer in die Not der Menschen 

eindringt als der Unglaube. Auf dieser Basis ist die kirchliche Diakonie in immer neue Räume 



 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 8 05.01.2016 

vorgestoßen, hat Verlorenes entdeckt und heimzubringen gesucht. Schulen, Krankenhäuser, 

Pflegeheime sind so gegründet worden, Hilfs- und Entwicklungsprogramme aufgestellt, 

Gewissensbildungsprozesse eingeleitet und die öffentliche Hand auf ihre Verantwortung 

hingewiesen. Die Gemeinde wird weder ausruhen dürfen noch die gesamte Sozialarbet an sich 

ziehen müssen. Wenn Staat und Gesellschaft einen Notstand erkannt und Schritte zu dessen 

Beseitigung unternommen haben, wird diakonischer Dienst auch außerhalb der kirchlichen 

Diakonie durch Christen getan werden können. Die Gemeinde aber ist berufen, mit ihrer 

ganzen Kraft vorzustoßen zu den Menschen, die heute der Hilfe bedürfen und für die sonst 

niemand da ist. 

Von ihrer Geschichte her ist die kirchliche Diakonie aus dem Hören auf das Wort des Herrn 

entstanden und mit der gemeinsamen Hinwendung aller in ihr Tätigen zu diesem Herrn im 

Gottesdienst zur Entfaltung gekommen. Ihre Zukunft liegt in ihrem Aufbruch schon 

begründet: Sie hängt daran, daß die Diakonia mit der Leiturgia wie mit der Martyria aufs 

innigste verbunden bleibt und so die dreifaltige Einigkeit alles kirchlichen Denkens und 

Handelns glaubwürdig gelebt wird. Wo eines gegen das andere ausgespielt wird, geht alles 

verloren. Wo wir aber müde und zaghaft werden, wird uns die Konzentration auf den 

Gottesdienst neue Vollmacht geben zum Brückenschlag zur Martyria und zur Diakonia. 

Es wäre reizvoll, die eingangs angedeutete Erweiterung unserer triadischen Formel durch den 

Begriff Koinonia zu versuchen. Wir kennen ihn aus dem Apostolikum, dort aber in der 

mißverständlichen Übersetzung Gemeinschaft (der Heiligen), als ob die eben erst gemachte 

Aussage über die Kirche noch einmal wiederholt werden müsse. Koinonia heißt Teilhabe am 

Heiligen, nämlich durch den Geist am Leib des erhöhten Herrn, in den sein Leib, die Kirche, 

nun eingegliedert ist. Koinonia markiert also die Beziehung des erhöhten Herrn zu seiner 

Gemeinde, die sich in der eucharistischen Mahlzeit vollzieht und deshalb notwendigerweise 

die Teilhabe der Gemeinde einschließt. Genau in diesem Sinne als Teilhabe an Christus und 

Teilhabe untereinander versteht Luther Koinonia, die deshalb nicht als Körperschaft oder 

Genossenschaft (societas) gedeutet und als Parallele zu Ekklesia/Kirche gebraucht werden 

darf. Mit der Wiedergewinnung des Koinonia-Aspektes findet die gottesdienstliche Gemeinde 

aus der Einengung des Blickes auf individuelle Sündenvergebung, auf die Gültigkeit, auf die 

Sicherung der Realpräsenz und auf die Elemente heraus, die in beiden Kirchen die Gabe 

Christi verdunkelt, sie findet ihren Wesenszug ab empfangende und gebende Gemeinschaft 

und damit auch die eminent soziale Komponente des Gottesdienstes wieder. Was in der 

theologischen Forschung der dreißiger Jahre neu entdeckt wurde - Frieder Schulz hat dazu in 

dem Jahrbuch „Kerygma und Dogma“ 1966 einen sehr lesenswerten Artikel geschrieben -, hat 

nun auch die ökumenischen Konsensbemühungen zur Eucharistie bestimmt. Die erste 

Fassung der Erklärung von „Faith and Order“ zur Eucharistie (Accra 1974) hat deshalb den 

drei grundlegenden Aspekten der Eucharistie (Danksagung an den Vater, Anamnese Christi, 

Anrufung und Gabe des Heiligen Geistes) einen vierten hinzugefügt: Gemeinschaft im Leibe 

Christi. Die soeben den Kirchen zu erneuter Beratung zugehende zweite Fassung (1981) 

formuliert noch exakter: „Die eucharistische Gemeinschaft mit dem gegenwärtigen Christus, 

der das Leben der Kirche stärkt, ist zugleich auch die Gemeinschaft im Leibe Christi, der 

Kirche. Das Teilen des einen Brotes und des gemeinsamen Kelches an einem bestimmten Ort 

zeigt und bewirkt, daß die Teilnehmer mit Christus und mit anderen Mitbeteiligten zu allen 

Zeiten und an allen Orten in Einheit verbunden sind. In der Eucharistie findet die 

Gemeinschaft (engl. communion!) des Volkes Gottes ihre volle Offenbarung“ (No 19). Von 

hier aus ergeben sich Konsequenzen für alle Lebensbereiche in Kirche und Welt. Koinonia ist 

eine der großen theologischen Entdeckungen unserer Zeit. Angesichts des Zustandes der 

Kirchen und der wachsenden Gefährdungen und Nöte der ganzen Welt, wird Koinonia zu 

einer besonderen Herausforderung und zugleich zu einem Angebot, das die Evangelische 

Michaelsbruderschaft und der Berneuchener Dienst für den Weg nach dem Jubiläum 

annehmen, sorgsam zu bedenken und mutig zu verwirklichen suchen sollten. Ob wir aber die 



 

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 9 05.01.2016 

inzwischen bewährte Trias Martyria - Leiturgia - Diakonia durch Koinonia erweitern sollten, 

muß noch weiter durchdacht werden. Koinonia hat ihren Sitz in der eucharistischen Theologie 

und gehört mit Danksagung, Anamnese, Epiklese und der eschatologischen Perspektive (in 

der Neufassung des Eucharistietextes findet sich ein fünfter Abschnitt: „Die Eucharistie als 

Mahl des Reiches“) zusammen. Martyria, Leiturgia und Diakonia antworten auf unsere Frage 

nach dem Dienst der Kirche, ihre Zusammenstellung ist ebenso schlüssig. Man sollte diese 

Zuordnungen vielleicht belassen. 

Quelle: Quatember 1981, S. 160-172. 


