Martyria — Leiturgia — Diakonia
VVon Hans-Christoph Schmidt-Lauber

Wenn man die Evangelische Michaelsbruderschaft und den Berneuchener Dienst als eine
liturgische Bewegung bezeichnen - und damit im protestantischen Raum gelegentlich auch
abqualifizieren - will, wird man weder ihrer urspriinglichen Motivation noch der nunmehr
finfzigjahrigen Wirksamkeit und gegenwartigen Erscheinung gerecht. Von Anfang an ist hier
nach der umfssenden Erneuerung der Kirche gefragt-worden und nach ihrem Dienst in unserer
Zeit. Dal} dabei der gottesdienstlichen Praxis im weitesten Sinne und der Liturgie im engeren
besondere Aufmerksamkeit zugewandt wurde, ist ganz folgerichtig gewesen, das Neuwerden
der Kirche erschopft sich aber nicht hierin. Die Bruderschaft hat in allen Bereichen des
kirchlichen Lebens ihren Beitrag geleistet. Sie hat bedeutende Prediger, Liturgen und Forderer
der Diakonie hervorgebracht. Die Zahl der aus ihrer Mitte an die Universitaten berufenen
Praktischen Theologen ist auffallend groB3. Auch war ihr das Gespréch tber die Grenzen der
Theologie hinaus und die Arbeit im gesellschaftlichen Bereich immer wichtig.

Wie aber 1403t sich der Dienst der Kirche, wie er in unserer Mitte gesehen und gelibt werden
muB, kurz und biindig beschreiben? Die Trias Martyria - Leiturgia - Diakonia wird dazu seit
einiger Zeit verwandt. Man konnte diese Formel heute aufgrund der vor allem in der 6kume-
nischen Bemiihung um ein gemeinsames Eucharistieverstdndnis gewonnenen Einsichten
durch einen vierten Begriff erweitern, den der Koinonia (Anteilhabe, Gemeinschaft). Zu-
nachst aber sollte die bereits eingefiihrte und das Denken vieler um den kiinftigen Weg und
die Erneuerung der Kirche besorgter Christen und Gruppen verbindende triadische Formel
nach ihrer Herkunft, neutestamentlichen Begriindung und Gegenwartsbedeutung befragt
werden. Dabei wird sich uns ein nicht uninteressanter Einblick in die Arbeit und den Weg der
Michaelsbruderschaft eroffnen, wie sie das erste halbe Jahrhundert ihres Bestehens, auf das
wir in diesem Jahr zurtickblicken, bestimmt haben.

Woher kommt die Formel? Oskar Planck, einer der Stifter der Evangelischen Michaelsbruder-
schaft und der erste Hausvater des Berneuchener Hauses im Kloster Kirchberg ist es gewesen,
der die drei neutestamentlichen Begriffe Martyria - Leiturgia - Diakonia zur Kennzeichnung
der dreifaltigen Einheit alles kirchlichen Denkens und Handelns zusammengestellt und - wohl
im Jahre 1935 auf einer Probebruderwoche der Evangelischen Michaelsbruderschaft — erst-
mals verwendet hat. Trinitarisches Denken, das ,,nicht etwa die Jesus-Verehrung zum Ersatz
des mangelnden Gottesglaubens macht, sondern auch die Ehrfurcht vor dem Schdpfungswir-
ken Gottes einbezieht* (Wilhelm Stéhlin) stand dabei Pate. Die innere Einheit von Martyria,
Leiturgia und Diakonia hat dann die ganze Berneuchener Arbeit weiter bestimmt und wurde
nach dem Kriege ausdrucklich thematisiert. Wilhelm Stéhlin hat eine Betrachtung tber den
Dienst der Engel unter den ,,biblischen Dreiklang der martyria, leitourgia und diakonia®, der
sich anbietet, ,,die Mannigfaltigkeit, ja die verschiedene Bewegungsrichtung dieser
kirchlichen Lebensformen und -funktionen anzudeuten®, gestellt (Symbolon 1958, 283 ff.),
Karl Bernhard Ritter die innere Verbindung von Leiturgia und Diakonie herausgearbeitet
(Kirche und Wirklichkeit 1971, 74 ff.).

Die Formel hat Oskar Planck gepragt. Die Sache aber ist &lter. Schon auf der ersten Berneu-
chener Konferenz 1923 ging es um die Wahrheitsfrage, den Kultus und die praktischen
Aufgaben, also um Verkundigung, Gottesdienst und dienende Liebe. In seinen Lebenserin-
nerungen schreibt Wilhelm Stéhlin: ,,immer, von Anfang an und bis heute, ging es uns um die
Verwirklichung des Evangeliums in eher glaubwirdigen Gestalt der Kirche, im Gegensatz
ebenso zu jeder isolierten ‘reinen Lehre’ wie zu jeder &sthetischen oder péddagogischen
Auffassung des Kultus und wie zu jeder rein individualistischen Frémmigkeit abseits von den
Formen lebendiger Gemeinschaft* (Via vitae 1968, 317).

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 1 05.01.2016



Wir kdnnen Vorlaufer der Formel noch friher und ofter finden, so zum Beispiel in dem
Aufruf, mit dem Wilhelm Ldhe 1844 seine Drei Blicher von der Kirche beschlief3t:

,,Lalt uns einig sein:

Einerlei Wort und Lehre,

einerlei Praxis der Lehrer,
einerlei Lobgesang sei unter uns*.

Wir kénnen in der 6kumenischen Bewegung ahnliche Erkenntnisse finden, die sich zum
Beispiel auch in der Griindung der beiden 1948 zum Okumenischen Rat der Kirchen
vereinigten Bewegungen Glauben und Kirchenverfassung (Faith and Order: Verkindigung
und Gottesdienst) und Praktisches Christentum (Life and Work: Diakonie) niederschlagen.

Wichtiger als historische Linien zu verfolgen, wird die Klarung der Frage sein, ob die
Zusammenstellung von Martyria, Leiturgia und Diakonia zur Bezeichnung der dreifaltigen
Einigkeit alles kirchlichen Denkens und Handelns deren neutestamentlicher Bedeutung
entspricht. Und hier werden wir auf einige Schwierigkeiten stoRen.

Zunachst Martyria = Zeugnis. Wir finden diesen Begriff und die zu seiner Wortgruppe
gehdrenden Formen (martyrion - Zeugnis, Beweis, martyrein = Zeugnis ablegen und martys =
Zeuge) im Neuen Testament zundchst im ursprunglichen Wortgebrauch des klassischen
Griechisch und der Septuaginta, der griechischen Ubersetzung des Alten Testaments, als
Zeugnis vor Gericht, so im ProzeR Jesu (Mk 14, 55). Der paulinische Sprachgebrauch, der
sich zunéchst auf der gleichen Ebene bewegt (1. Kor 15, 14 ff.), fuhrt dann 1. Kor 1, 6 zu
einer neuen Bedeutung des Begriffes martyrion: ,,Das Zeugnis - Luther ibersetzt: Die Predigt
- von Christus ist bei euch fest geworden.* Ahnlich das Herrenwort an Paulus: ,,Dein Zeugnis
von mir werden sie nicht annehmen* (Apg 22, 18). In der Aussendungsrede Mt 10, 18 wird
den Jungern Verhaftung und Verhor vorausgesagt, dies geschieht aber ,,zu einem Zeugnis vor
ihnen und den Heiden*: Es wird ihnen Gelegenheit gegeben, Christus vor den Méchtigen der
Welt zu bezeugen. Die enge Verbindung von Zeugnis und Martyrium in dem Sinn, in dem die
deutsche Sprache das Fremdwort aufgenommen hat, wird hier sichtbar. Martyria und Martyrer
gehdren zusammen.

Vor allem aber sind es die johanneischen Schriften, in denen der Begriff martyria eine
zentrale Bedeutung bekommt; erscheint er doch auch zahlenméafig hier am haufigsten,
nédmlich in 30 von 37 Stellen des Neuen Testaments. Martyria ist das auf Glauben abzielende
werbende Zeugnis Uber Christi Wesen und Bedeutung. Dies Christuszeugnis drickt das
Geschehen der gottlichen Offenbarungsmitteilung aus und wird abgelegt

o als hinweisendes Zeugnis des Téaufers und der Schrift (Joh. 1, 7; 5, 39)

o als Selbstzeugnis Jesu, das vom Zeugnis des Vaters legitimiert wird und sich nicht
durch menschliche Logik und objektiv nachpriifbare Tatbestande feststellen 1aBt (Joh
8, 14; 5, 36 f.; 18, 37). Im Selbstzeugnis Jesu erfolgt die Offenbarung Gottes, die sich
nur der glaubigen Annahme erschlief3t.

o als verweisend-proklamierendes Zeugnis der Jinger, das die Vollmacht des durch
Jesus vorn Vater gesandten Parakleten, des Geistes, voraussetzt: ,,Auch ihr werdet
meine Zeugen sein, denn ihr seid von Anfang an bei mir gewesen.* (Joh 15, 26 f.)
Dies Zeugnis der Jinger als der berufenen Augenzeugen Jesu gewinnt dann im 1.
Johannesbrief noch einmal besondere Bedeutung (1, 2; 4, 14). Bleibt nur noch
hinzuzufigen, daR der Seher der Offenbarung die Martyria Jesu Christi, das Zeugnis
von Jesus Christus, mit dem Wort Gottes gleichsetzt (logos tou theou) (Offb 1, 2).
Hier wird auch besonders deutlich, daR der Martyria eine Kraft innewohnt, die den
Menschen nicht nur Erkenntnisse verleiht, sondern sie auch in Bewegung setzt: Sie

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 2 05.01.2016



gibt teil am Weg, aber auch am Leiden und der Verfolgung Christi und zieht in sein
Leben hinein (Offb 6, 9; 12, 11). Freilich ist nicht der Mértyrertod das
Charakteristische des Zeugen, sondern eben sein Zeugnis von Jesus Christus.

Wir sehen mit diesem neutestamentlichen Befund eine deutliche Linie von der Martyria des
Vorléaufers und der Schrift, Jesu und des Vaters, sowie der Jiinger in der Kraft des Geistes hin
zur Gegenwartsbedeutung der Martyria fur das Leben der Kirche. Es geht nicht um religiose
Belehrung, sondern um die vollméachtige Bezeugung der in Jesus Christus geschehenen
Offenbarung des lebendigen Gottes, aus der allein Glaube entsteht: Die neutestamentliche
Martyria greift unmittelbar hinein in unsere heutige Wirklichkeit.

Mit Leiturgia ist es nicht so einfach: Unser Gebrauch des Begriffes Liturgie 1ait sich nicht
oder zumindest nur mit erheblichen Einschrankungen aus dem Neuen Testament ableiten. Ja,
er legt den Verdacht nahe, daR bereits die friihe Kirche an einer ganz wichtigen Stelle das
Neue Testament korrigiert hat.

Nur sechsmal finden wir leitourgia im Neuen Testament, das in der Septuaginta und im
Judentum ohne Einschrankung fiir den kultischen Dienst verwendet wird. Luk 1, 23 und Hebr
9, 21 geht es um den alten Kultdienst, der sich Hebr 8,6 in Christi Opfer erfullt: ,,Er hat eine
hohere Liturgie empfangen, wie er ja auch der Mittler eines besseren Bundes ist“. 2. Kor 9, 12
geht es wohl um die Kollekte fiir die verarmte Gemeinde in Jerusalem, hier steht Leiturgia
ganz in der Nahe von Diakonia. Phil 2, 30 wird der Dienst des Epaphroditus fur Paulus eine
Liturgie genannt und Phil 2, 17 endlich der gefahrvolle Missionsdienst vom Apostel selbst als
Liturgie, das heifl3t ,,Opferdienst fur euren Glauben* bezeichnet. Das noch seltenere Verb
leitourgein weist Rom 15, 27 nochmals auf die Kollekte fur Jerusalem und Hebr 10, 11 auf
den priesterlichen Opferdienst des Alten Bundes. Es gibt nur eine einzige Stelle, die in die
Richtung unseres heutigen Verstandnisses des Begriffes deuten kénnte: Apg 13, 2 heil3t es
von der antiochenischen Gemeinde: ,,Als sie aber dem Herrn dienten (leitourgounton) und
fasteten, sprach der Heilige Geist.*“ Hier ist das kultische Verstandnis des Begriffes Leiturgia
spiritualisiert, es handelt sich um eine Gebetsgemeinschaft, bei der die Gemeinde Gottes
Weisung empfangt. Luther hat sich gehlitet, das ,,dem Herren dienen mit Gottesdienst halten
zu Ubersetzen, wie es das Neue Testament 1975 ohne Scheu tut.

Wenn wir auf das Neue Testament schauen, finden wir in ihm uberhaupt keinen festen Termi-
nus flr das, was wir Gottesdienst nennen oder gar Liturgie im Sinne von Gottesdienstord-
nung: Die alten kultisch gepréagten Begriffe werden geflissentlich vermieden und nur auf das
Opfer Christi als die wahre ,,Liturgie* angewandt. Neue Begriffe sind noch nicht da, die das
Einzigartige des neuen Gottesdienstes der Gemeinde des Neuen Bundes zu bezeichnen
vermdgen. Auf diesen Tatbestand hat Peter Brunner in seinem grundlegenden Beitrag zum
Handbuch des evangelischen Gottesdienstes Leiturgia aufmerksam gemacht und den Gegen-
stand, um den es hier geht, mit neutestamentlicher Begrifflichkeit als ,,Gottesdienst der im
Namen Jesu versammelten Gemeinde* umschrieben (Leiturgia | 1954, 83 ff.).

Die klare Abgrenzung vom alten kultischen Opferdienst, die das Neue Testament um der
Bedeutung des Opfers Christi willen vollzogen hat, konnte schon die friihe Kirche nicht
durchhalten. Bleibt zundchst noch die Erinnerung wach, dal? Leiturgia urspringlich schlicht
Dienst Gott und der Gemeinde gegenuber war, so fiihrt die Herausbildung der kirchlichen
Amter bald dazu, daR fiir diese alttestamentliche Vorstellungen iibernommen werden und der
christliche Gottesdienst ganz in den Sog der alten Typologie und Tenninologie gerat. Die
vollige Ubertragung des alttestamentlichen Priesterbegriffes auf den Vorsitzenden der
christlichen Eucharistiefeier ruft dann den reformatorischen Protest hervor und fiihrt zur
jahrhundertelangen Kirchenspaltung. Wer heute von Leiturgia theologisch verantwortlich
reden will, muf3 deshalb den terminologischen Unterschied zum Neuen Testament offen

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 3 05.01.2016



aussprechen und eine exegetisch vertretbare Inhaltsbestimmung fur seine Verwendung von
Leiturgia vornehmen.

Diakonia = Dienst ist im Neuen Testament von der Aufwartung bei Tisch und im weiteren
Sinne von der Sorge flr den Unterhalt bestimmt (Luk 10, 40; Apg 6, 1 ff.). Dann aber kann
jeder Dienst, der aus christlicher Liebesgesinnung heraus geschieht, diakonia genannt werden,
so etwa die Kollekte fir Jerusalem Rom 15, 30 f., ferner alle fur den Gemeindeaufbau
wichtigen Tatigkeiten (l. Kor 12, 4 ff.). Rom 12, 7 wird die diakonia zwischen die prophetia
und die didaskalia (= Lehre) gereiht und von Luther mit ,,Amt* (ibersetzt, was der richtigen
Einschatzung des kirchlichen Amtes als Dienst entspricht. Ja, Apg 6, 4 wird sogar das Amt
des Wortes als Diakonia bezeichnet: Die Zwolf sagen, sie wollen sich, nachdem die Wahl der
ersten Armenpfleger angeordnet ist, dem Gebet und dieser Diakonie des Wortes widmen.
Endlich wird 2. Kor 5, 18 f., in der klassischen Passage zur Begriindung der kirchlichen
Verkindigung, gesagt: ,,Gott hat uns mit sich selbst verséhnt und uns das Amt, das die
Verséhnung predigt, diakonia tes katallages, gegeben.* Der diakonia tou thanatou, dem
Dienst, der den Tod bringt, steht 2. Kor 3, 7 bis 3, 9 die diakonia tou pneumatos gegeniber,
die Diakonie, die den Geist gibt. DaR zwischen Leiturgia und Diakonia im Neuen Testament
letztlich nicht eindeutig unterschieden werden kann, wird noch einmal Hebr 1, 14 deutlich:
auch die Engel sind als dienstbare Geister (leitourgika pneumata) ausgesandt zur Diakonia an
denen, die das Heil erben sollen. Das Verhaltnis von Diakonia und Leiturgia wird am besten
mit dem Bild zweier sich Uberschneidener Kreise dargestellt, die viel Gemeinsames, aber auch
je ihr Eigenes haben.

Nach dem Blick auf den neutestamentlichen Befund kommen wir zu der entscheidenden
Frage: Ist die Trias Martyria - Leiturgia - Diakonia geeignet, den kirchlichen Auftrag und das
kirchliche Leben zureichend zu beschreiben? Auch wenn wir fur Leiturgia noch keinen dem
neutestamentlichen Sprachgebrauch besser entsprechenden und vor Mif3deutungen
geschutzten Begriff gefunden haben, kann diese Frage grundsétzlich bejaht und dies mit drei
Uberlegungen begriindet werden.

Unser heutiges Verstandnis von Liturgie

Die Tatsache, dafl3 uns die Abgrenzung von Leiturgia und Diakonia schwerféllt, darf auch
positiv gewertet werden: Beide gehdren wesensgemal zusammen und machen einander erst
maoglich. Zugleich kdnnen sie beide nicht der Martyria entbehren, aus der Glaube entsteht und
die uns in die Christuswirklichkeit hineinzieht. So kann man von dem einen nicht ohne die
beiden anderen reden.

Wenn wir den Begriff Liturgie positiv aufnehmen, dann geht es um den Gottesdienst, der nach
reformatorischer Erkenntnis nicht auf die gemein same Feierstunde begrenzt bleiben kann,
sondern tibergehen muf? in den Gottesdienst des alltadglichen Lebens. Die Nahe von Leiturgia
zur Diakonia erinnert uns daran. Allerdings ist der Gottesdienst des Alltags nicht einfach auf
die Menschen ausgerichtetes Christentum der Tat. Gottesdienst bleibt in einem vitalen Sinne
doppeldeutig: Er ist zuerst Gottes Dienst an uns und - dadurch ermdglicht - unser Dienst Gott
gegeniiber im Gotteslob, der Eucharistia, und in der Hinwendung zum anderen. Das
Christuswort Matth 25, 40 ,,Was ihr getan habt einem unter diesen meinen geringsten
Briidern, das habt ihr mir getan* bildet die Klammer. Will man einen ausschliellich auf die
Feier der im Namen Jesu versammelten Gemeinde begrenzten Begriff, so bietet sich etwa das
englische Wort worship an, das dann als Lehnwort aufgenommen weden mufte.

Wenn wir das , liturgische* Geschehen des Gottesdienstes untersuchen, so stof3en wir bald auf
die der Reformation so verddchtige Rede vom Opfer. Sie ist aber ihrer Herkunft nach nicht
einfach ein Ruckfall in alttestamentlichkultisches Denken, sondern geschichtlich aus einem
alten, besonders in der lateinischen Tradition ausgepragten liturgischen Formgesetz zu

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 4 05.01.2016



erklaren, nach dem die Sprache der Liturgie den in ihr vollzogenen VVorgang gern deutend
aufnimmt. Wenn Christus in seiner Person und seinem Opfer fur uns in der Eucharistiefeier
wirklich gegenwartig ist, dann redet auch die Liturgie von einer Darbringung, ohne daR je die
sogenannte unblutige Wiederholung des Kreuzopfers ein ernsthaftes Theologoumenon werden
muBte und geworden ist: ,,Wir bringen dir dar* bedeutet nicht, daR zum Kreuzesopfer Christi
ein neues Opfer der Gemeinde oder des Priesters hinzukommen miiRte, sondem ganz schlicht,
daB wir Christus bei seinem Wort nehmen und tun, was er uns geboten hat. Gerade in dieser
Wendung kommt, historisch gesehen, zum Ausdruck, dal? Christus selbst der Liturg unserer
Eucharistie ist. In der Beschrankung auf das unbedingt Notwendige ist nun andererseits in der
nachreformatorischen Tradition ein Formprinzip zur Herrschaft gekommen, mit dem vor
lauter Angstlichkeit, der Mensch konne zuviel tun und damit die Souveranitat des Handeln
Gottes antasten, die Unbefangenheit des Gotteslobes verlorengegangen ist: Minimalliturgie
und Predigthypertrophie haben den evangelischen Christen weithin gottesdienstlich unbehaust
werden lassen. Solange lokale Sitte und Gottesdienst als Treffpunkt der Gemeinde ohne die
Konkurrenz der Medien und der Mobilitét blieben, war dieser Mangel vielen verborgen. Jetzt
aber ist die Auswanderung groRer Teile der Gemeinde aus der gotlesdInstlichen Praxis als fast
zwangslaufige Folge des Mangels an kgmmunikativen Elementen im Gottesdienst untiberseh-
bar. Wenn das Interesse ganz auf die Predigt und den Prediger fixiert ist wird die Unentrinn-
barkeit der liturgischen Gestalt Ubersehen, die der Gemeinde zur korporativen Feier und zur
Festfreude verhelfen soll. Wenn der Blick nur mehr auf die Elemente des Abendmahls fallt,
geht der aus der grof3en judischen berakah-Tradition stammende Eucharistie-Charakter
verloren, zu dem die Christen wegen des zentralen neuen Inhalts Jesus Christus besonderen
Zugang finden sollten.

All die verschiedenen Bezeichnungen fiir den Gottesdienst besagen, dal3 die Gemeinde ihre
Lebensmitte in der Begegnung mit Gott durch Wort und Sakrament in der gemeinsamen Feier
hat, ob der Gottesdienst nun Liturgie genannt wird, wie in der Ostkirche, oder Dienst, wie in
der katholisch-apostolischen Tradition, oder Eucharistie, wie in der rémischen Kirche anstelle
des bis heute noch nicht recht geklarten Begriffes Messe. Die Bezeichnung Eucharistie wird
nun auch im evangelischen Raum zunehmend gebrauchlich und empfiehlt sich besonders, da
sie als einzige ihre Herleitung neutestamentlich begriindet, sogar irn Wortlaut des Einset-
zungsberichtes. Karl Bernhard Ritter brachte diese Mitte der Gemeinde schon 1946 in einer
kleinen Schrift ,,Die Liturgie als Lebensform der Kirche* in die Diskussion neu ein. Man wird
diese Mitte der Gemeinde aber weniger als ein Formprinzip, sondern mehr als ein in groRRer
Manigfaltigkeit sich darstellendes und erfahrbares Lebenszentrum der Gemeinde verstehen
miussen. Insofern hat Christhard Mahrenholz recht, wenn er in seinem Geleitwort zur
Leiturgia | betont, daf3 es in diesem Handbuch des evangelischen Gottesdienstes ,,nicht um die
‘Liturgie’ im landlaufigen Sinne, sondern um den ‘Dienst’, ndmlich den Gottesdienst der im
Namen Jesu Christi versammelten Gemeinde* geht. VVon dieser Mitte aus haben wir nun den
Briickenschlag zu den beiden anderen unaufgebbaren Hauptstlicken des Berufes der Kirche zu
suchen.

Leiturgia und Martyria

Wenn Gottesdienst in erster Linie Gottes Dienst an uns ist, der durch sein Wort und
Sakrament geschieht, dann ist in der Leiturgia immer schon notwendigerweise die Martyria
eingeschlossen. Wir sind uns heute klar dartiber, dal} die Martyria zwar hauptséchlich, aber
keineswegs ausschlieBlich in der frei formulierten Predigt zu Gehdr kommt. Die Schrift-
lesung, der betende Umgang mit Gottes Wort vor allem in den Psalmen und das Horbar-
werden der verba ipsissima sind konstitutive Verkiindigungselemente jeder Liturgie. Wie es
sicher ein Mil3brauch ist, wenn die freie Wortverkiindigung nur mehr zu einer kurzen
Einleitung eines musikalisch reichen Rundfunkgottesdienstes gerét, so ist die ausfuhrliche

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 5 05.01.2016



Predigt mit fliichtig hingeworfener Umrahmung durch Gesang und Gebet ein unzumutbarer
Mifbrauch.

Der reine protestantische Predigtgottesdienst ist in der neueren Forschung als bedenkliche
Verarmung der Gemeinde in ihrer Lebensmitte entlarvt worden. Werner Jetter hat in seinem
Buch ,,Symbol und Ritual* (1978) aufgezeigt, daR3.eben dieser vermeintlich kultfreie
protestantische Predigtgottesdienst selber Ritual ist, nur meist ein schlechtes. Alles
Gemeinschaftsleben, alle Begegnungen und gemeinsamen Handlungen haben ihre Symbole
und Rituale, auch der Gottesdienst der feiernden Gemeinde.

Der innige Zusammenhang zwischen liturgischem Geschehen und Verkindigung und dann
auch die notwendige Einbeziehung des Herrenmabhles in jeden Hauptgottesdienst am Sonntag
wird in der lutherischen Tradition offenkundig, wenn Martin Luther schreibt, daB jede Predigt
eine ,,vorklerung der wort Christi, da er sagt und die meR einsetzt, das ist mein leib, das ist
mein blut“ sein soll, denn ,,Was ist das gantz Euangelium anders, den ein vorklerung dieses
testaments?* (Sermon vom Neuen Testament 1520). Es ist fur die alte Kirche unvorstellbar,
dal3 nicht jeden Sonntag die Eucharistie gefeiert wird und jedes Gemeindeglied kommuniziert,
es sei denn, besondere Griinde lagen vor. Uns sind die Zerstérungen bekannt, die Rationalis-
mus und Individualismus im evangelischen Gottesdienst angerichtet haben. Aus der Gemein-
de wurde ein Predigtpublikum, aus dem Prediger ein Kanzelredner. Deshalb fehlt bei sehr
vielen das Verstandnis fir die korporative und kommunikative Dimension des Gottesdienstes.
Deshalb sind die Predigten so oft bei aller theologischen Richtigkeit oder auch Aufmumpfig-
keit abstrakt und lebensfern; sie erwachsen nicht aus betendem Umgang mit der Schrift und
gemeinsamem Leben vor Gott.

Wir halten fest: Ohne Martyria ist der Gottesdienst seiner Lebensquelle beraubt, ohne
Leiturgia die Verkindigung ihrer begriindenden und zielweisenden Legitimation.

Nun gibt es einen Bereich, in dem das Auseinandertreten von Leiturgia und Martyria
berechtigt zu sein scheint: die missionarische Predigt. Es hat in der Geschichte der Kirche
eine Periode gegeben, in der sehr streng zwischen dem innergemeindlichen und dem
missionarischen Wort unterschieden wurde. Ganz gewiR hat auch Paulus auf dem Areopag
von seiner Predigt, ,,Nun verkindige ich euch diesen Gott, den ihr unwissend verehrt* (Apg
17, 22), nicht zur Feier des Gemeindegottesdienstes tibergehen kdnnen. Durch die weitge-
hende Entkirchlichung vieler getaufter Christen und Gemeinden scheint sich das Problem in
neuer Weise zu stellen. Aber das Auseinandertreten ist nur ein scheinbares: Die missiona-
rische Verkiindigung zielt auf die Taufe und Eingliederung in die gottesdienstliche Gemeinde.
Und dann bleibt der Gerneindegottesdienst nicht in einem hermetisch abgeschlossenen Raum:
Die Tatsache, dal? die christliche Gemeinde ihren Gottesdienst feiert, ist selbst und gerade in
einer atheistischen Umgebung ein Politikum ersten Ranges. Auf der einen Seite steht die
Verwunderung der Heiden Uber das Gemeindeleben der Christen: ,,.Seht, wie sie einander
lieben!“ (nach Tertullian, Apologeticum, um 200), auf der anderen werden Christen bis heute
um ihres Glauben willen verfolgt und die Feier des Gottesdienstes als eine untragbare
Zumutung fur die atheistische Gesellschaft empfunden. Warum Unterdriickung und Verfol-
gung, wenn die Sache der Christen doch eigentlich schon langst durch die Geschichte tiberholt
ist? Der Gottesdienst, selbst der im Verborgenen gefeierte, ist eine Proklamation der Herr-
schaft Christi und damit eine Herausforderung der Méchte dieser Welt.

Leiturgia und Diakonia

Wenn wir nun den Briickenschlag von der Leiturgia als der Lebensmitte der Gemeinde aus
zur tatigen Liebe im Alltag, zur Diakonia suchen, stehen wir vor der Frage: Gibt es nicht auch
eine Verkundigung durch eine entsprechende Lebenshaltung der Christen, durch ihr Sosein
und So-Gewordensein ohne proklamierende Worte? Der Weltbezug des christlichen Glaubens

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 6 05.01.2016



und der Weltumgang der Christen ist eine berechtigte Forderung gerade unserer Zeit. Seit der
Konferenz (iber Kirche und Gesellschaft in Genf 1967 ist die 6kumenische Diskussion
beherrscht durch Themen wie Einheit der Menschheit, Friedenssicherung, Schaffung
gerechter Strukturen, Kampf gegen jede Form des Rassismus und anderes. Dieser Einsatz
kann nach reformatorischer Auffassung sehr wohl auch als Gottesdienst verstanden werden.
Gottesdienst ohne wortgebundene Verkiindigung und ausgefiihrte Liturgie gibt es und muR es
geben schon deshalb, weil die christliche Gemeinde nicht in einer Enklave lebt, sondern
mitten in dieser Welt, und weil Christus ihr Verhalten durch die Liebe zu Gott und zum
Né&chsten bestimmt hat.

Jetzt taucht aber das schwierige Problem auf: Mil3te nicht der Christ bei aller inneren
Verbundenheit und sachlichen Zusammenarbeit mit allen ,,Menschen guten Willens* und
damit die christliche Gemeinde in ihrer Diakonia ein Proprium haben, das unverkennbar auf
das Fundament des christlichen Glaubens hinweist? Diese Frage ist besonders der Anstaltsdia-
konie vertraut. Unser Problem ist deshalb nicht nur ,,Gibt es eine Diakonie ohne Liturgie?*,
sondern auch ,,Gibt es eine Diakonie ohne Verklndigung?*

Mancherorts sehen wir auch in unserer Kirche Bestrebungen am Werke, die den diakonischen
Auftrag - an den Randgruppen unserer Gesellschaft, im politischen Raum und im Weltmal-
stab - génzlich von der Verkindigung und der Liturgie trennen mdchten. Wo dies aber
geschieht, ist die Einheit des christlichen Lebens zerbrochen und wird unweigerlich der
Glaube schwinden. Man kann das an einzelnen radikalen Vertretern dieser These deutlich
beobachten. Diakonia und Leiturgia gehdren untrennbar zusammen, die Diakonie ist ebenso
wie die Seelsorge immer auch ein Stuck Verkindigung. Aus der modernen Seelsorgediskus-
sion kann der Beweis flr unsere These vielleicht am iberzeugendsten angetreten werden,
zumal Seelsorge und Diakonie unbestreitbar eng miteinander verflochten sind. Es gab eine
Zeit, in der man Seelsorge nur als Einzelseelsorge und darin als Verkundigungsgeschehen
verstand: Eingehen auf das Gegenuber, Bruch im Gespréach und zur Sache Kommen,
Ausrichten des Evangeliums vor allem in der Absolution waren die wichtigsten Merkmale.
Gegen diese Theorie stellt sich die partnerzentrierte Seelsorge, die von Annehmen (auch des
AnstoRigen) und Begleiten, von empathischer Einfiihlung bestimmt ist. Heute wird deutlich,
dal3 beide Theorien ihr Recht haben und erganzungsbedurftig sind. Kénnen wir den
Ratsuchenden nur anpredigen, ohne auf seine psychische Situation einzugehen? Konnen wir
aber auch auf die Situation eingehen, ohne den Trost des Evangeliums auszurichten? Es wird
deshalb in Zukunft kaum um eine Alternative gehen, sondern um eine Kombination, in der
sowohl die Menschenkenntnis und therapeutischen Maglichkeiten der Psychologie im
weitesten Sinne zur Hilfe genommen werden, als auch der Mensch in seiner Beduirftigkeit, der
die Psychologie allein nicht gerecht werden kann, gesehen wird. Sinnfragen, Geborgenheit,
Transzendenz und neue Strukturen der Gerneinschaft sind zentrale Themen kiinftiger
Seelsorgetheorie.

Was bedeutet das nun fir die Diakonie der Gemeinde, die Anstaltsdiakonie, aber auch die
politische Diakonie der Kirche? Sie kann dem Menschen nicht genug helfen, wenn sie allein
Leibsorge und psychische Versorgung im Auge hat. Wie gegen die Flut des theoretischen wie
des praktischen Atheismus nicht die Verbindung mit allen anderen Religionen zur gemein-
samen Rettung des Religiosen helfen kann, so stellt sich auch hier die Frage nach dem
Auftrag und der Wahrheit. Und die wird nur im Zusammenschauen von Heilung und Heil
bzw. Wohl und Heil beantwortet: Heilung ist immer nur ein Zeichen, das auf das Heil
hindeutet.

Deshalb bedarf die Diakonia in allen ihren Formen der wesensgemafen Verbindung zur
Leiturgia, deshalb ist das benediktinische ,,ora et labora“ das Motto aller Diakonie. Diakonia
ist Zeichen der Lebendigkeit des Glaubens, der mehr und tiefer in die Not der Menschen
eindringt als der Unglaube. Auf dieser Basis ist die kirchliche Diakonie in immer neue R&ume

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 7 05.01.2016



vorgestoRen, hat Verlorenes entdeckt und heimzubringen gesucht. Schulen, Krankenhduser,
Pflegeheime sind so gegrundet worden, Hilfs- und Entwicklungsprogramme aufgestellt,
Gewissenshildungsprozesse eingeleitet und die 6ffentliche Hand auf ihre Verantwortung
hingewiesen. Die Gemeinde wird weder ausruhen dirfen noch die gesamte Sozialarbet an sich
ziehen missen. Wenn Staat und Gesellschaft einen Notstand erkannt und Schritte zu dessen
Beseitigung unternommen haben, wird diakonischer Dienst auch auRerhalb der kirchlichen
Diakonie durch Christen getan werden konnen. Die Gemeinde aber ist berufen, mit ihrer
ganzen Kraft vorzustoRen zu den Menschen, die heute der Hilfe bedurfen und fir die sonst
niemand da ist.

Von ihrer Geschichte her ist die kirchliche Diakonie aus dem Horen auf das Wort des Herrn
entstanden und mit der gemeinsamen Hinwendung aller in ihr Tatigen zu diesem Herrn im
Gottesdienst zur Entfaltung gekommen. lhre Zukunft liegt in ihrem Aufbruch schon
begrindet: Sie héngt daran, dal die Diakonia mit der Leiturgia wie mit der Martyria aufs
innigste verbunden bleibt und so die dreifaltige Einigkeit alles kirchlichen Denkens und
Handelns glaubwirdig gelebt wird. Wo eines gegen das andere ausgespielt wird, geht alles
verloren. Wo wir aber mide und zaghaft werden, wird uns die Konzentration auf den
Gottesdienst neue Vollmacht geben zum Briickenschlag zur Martyria und zur Diakonia.

Es ware reizvoll, die eingangs angedeutete Erweiterung unserer triadischen Formel durch den
Begriff Koinonia zu versuchen. Wir kennen ihn aus dem Apostolikum, dort aber in der
miBverstandlichen Ubersetzung Gemeinschaft (der Heiligen), als ob die eben erst gemachte
Aussage Uber die Kirche noch einmal wiederholt werden misse. Koinonia heif3t Teilhabe am
Heiligen, namlich durch den Geist am Leib des erh6hten Herrn, in den sein Leib, die Kirche,
nun eingegliedert ist. Koinonia markiert also die Beziehung des erhdhten Herrn zu seiner
Gemeinde, die sich in der eucharistischen Mahlzeit vollzieht und deshalb notwendigerweise
die Teilhabe der Gemeinde einschlieRt. Genau in diesem Sinne als Teilhabe an Christus und
Teilhabe untereinander versteht Luther Koinonia, die deshalb nicht als Kérperschaft oder
Genossenschaft (societas) gedeutet und als Parallele zu Ekklesia/Kirche gebraucht werden
darf. Mit der Wiedergewinnung des Koinonia-Aspektes findet die gottesdienstliche Gemeinde
aus der Einengung des Blickes auf individuelle Stindenvergebung, auf die Gultigkeit, auf die
Sicherung der Realprasenz und auf die Elemente heraus, die in beiden Kirchen die Gabe
Christi verdunkelt, sie findet ihren Wesenszug ab empfangende und gebende Gemeinschaft
und damit auch die eminent soziale Komponente des Gottesdienstes wieder. Was in der
theologischen Forschung der dreiRiger Jahre neu entdeckt wurde - Frieder Schulz hat dazu in
dem Jahrbuch ,,Kerygma und Dogma‘ 1966 einen sehr lesenswerten Artikel geschrieben -, hat
nun auch die 6kumenischen Konsensbemiihungen zur Eucharistie bestimmt. Die erste
Fassung der Erklarung von ,,Faith and Order* zur Eucharistie (Accra 1974) hat deshalb den
drei grundlegenden Aspekten der Eucharistie (Danksagung an den Vater, Anamnese Christi,
Anrufung und Gabe des Heiligen Geistes) einen vierten hinzugefugt: Gemeinschaft im Leibe
Christi. Die soeben den Kirchen zu erneuter Beratung zugehende zweite Fassung (1981)
formuliert noch exakter: ,,Die eucharistische Gemeinschaft mit dem gegenwartigen Christus,
der das Leben der Kirche stérkt, ist zugleich auch die Gemeinschaft im Leibe Christi, der
Kirche. Das Teilen des einen Brotes und des gemeinsamen Kelches an einem bestimmten Ort
zeigt und bewirkt, daB die Teilnehmer mit Christus und mit anderen Mitbeteiligten zu allen
Zeiten und an allen Orten in Einheit verbunden sind. In der Eucharistie findet die
Gemeinschaft (engl. communion!) des Volkes Gottes ihre volle Offenbarung (No 19). Von
hier aus ergeben sich Konsequenzen fiir alle Lebensbereiche in Kirche und Welt. Koinonia ist
eine der groRen theologischen Entdeckungen unserer Zeit. Angesichts des Zustandes der
Kirchen und der wachsenden Geféahrdungen und Note der ganzen Welt, wird Koinonia zu
einer besonderen Herausforderung und zugleich zu einem Angebot, das die Evangelische
Michaelsbruderschaft und der Berneuchener Dienst fiir den Weg nach dem Jubildum
annehmen, sorgsam zu bedenken und mutig zu verwirklichen suchen sollten. Ob wir aber die

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 8 05.01.2016



inzwischen bewéhrte Trias Martyria - Leiturgia - Diakonia durch Koinonia erweitern sollten,
muR noch weiter durchdacht werden. Koinonia hat ihren Sitz in der eucharistischen Theologie
und gehort mit Danksagung, Anamnese, Epiklese und der eschatologischen Perspektive (in
der Neufassung des Eucharistietextes findet sich ein funfter Abschnitt: ,,Die Eucharistie als
Mahl des Reiches*) zusammen. Martyria, Leiturgia und Diakonia antworten auf unsere Frage
nach dem Dienst der Kirche, ihre Zusammenstellung ist ebenso schliissig. Man sollte diese
Zuordnungen vielleicht belassen.

Quelle: Quatember 1981, S. 160-172.

Schmidt-Lauber - Martyria Leiturgia Diakonia (Quatember) 9 05.01.2016



