Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes
Von Peter Brunner

Wenn die Heilige Schrift sagt: ,,Dienet dem Herrn”, so will sie, dal} unser ganzes Leben ein
steter Gottesdienst sein soll. Aber die Jiinger Jesu kénnen dem Herrn nicht dienen, ohne sich
in seinem Namen zu versammeln, um das Wort Gottes zu hdren, das Abendmabhl zu feiern, zu
beten, zu danken und zu loben. Der Gottesdienst, der unser ganzes Leben umfalit, hat sein
lebendiges Zentrum in dem Gottesdienst, der in der Versammlung der Gemeinde geschieht.
Wir reden in diesem Vortrag von diesem Gottesdienst der im Namen Jesu versammelten
Gemeinde.

Diesen Gottesdienst gibt es erst seit Pfingsten. Er steht am Ende der Wege, die Gott mit den
Menschen gegangen ist, um ihnen die Vollendung seines Heiles zu schenken. Ehe der Gottes-
dienst der Kirche moglich wurde, hat Gott sein Wort am Ende der Zeiten gesprochen in der
Fleischwerdung seines Sohnes. Erst mulite Christus leiden und sterben und auferstehen, ehe
der Geist ausgegossen und die Gemeinde der Endzeit zum Gottesdienst versammelt wurde.
Jesu Kreuz und Auferstehung ist das Fundament des Gottesdienstes. Jesus ist fur uns gestor-
ben und auferstanden. Als er auf die Erde kam, ans Kreuz ging und am Holze als ein Ver-
fluchter hing, da hat er schon nach uns gegriffen, uns verlorene und verdammte Menschen an
sich genommen, unser stindiges Leben auf sich genommen und uns alle in seinen Kreuzesleib
eingezeichnet. Gott hat uns gerichtet — in ihm. Gott hat uns errettet — in ihm. Weil Jesus
unser Leben seinem Leibe eingezeichnet hat, darum hat er uns mit seinem Leibe in den bluti-
gen Gerichtstod eingetaucht. Darum hat er uns auch mit seinem Leibe durch Tod und Grab
hindurchgerissen und durch seine leibliche Auferstehung uns das unvergangliche Leben
gebracht.

Mit Jesu Kreuz und Auferstehung brechen die letzten Dinge an. Jesu Kreuz und Auferstehung
ist die Wende der Aeonen. Jesu Kreuz und Auferstehung heben diesen alten Aeon aus den
Angeln und sprengen die Tur auf, durch die der neue Aeon zu uns kommt. Der Heilige Geist
ist die Erstlingsgabe der kommenden neuen Welt Gottes. Der Gottesdienst der Kirche hat
diese Wende der Aeonen zur VVoraussetzung, er hat diese Wende in sich, im Gottesdienst
beginnen die letzten Dinge. Der Gottesdienst ist — wie der Geist, wie die Kirche — eine
endzeitliche Erscheinung. Im Gottesdienst der Kirche stehen wir an der letzten Schwelle der
Geschichte in der Nahe der Parusie [130] Christi. Der Herr ist nahe. Das Reich Gottes ist
nahe. Die Auferstehung von den Toten ist nahe. In dieser Nahe feiert die Kirche ihren Gottes-
dienst.

Aber noch ist der Herr nicht erschienen. Noch sind die Toten nicht leiblich auferstanden.
Noch sind wir Pilgrime. Noch stehen wir zwischen Christi Himmelfahrt und Wiederkunft. In
diesem Interim steht unser Gottesdienst. Durch dieses Interim ist sein Wesen bestimmt. Er
gleicht der Stiftshitte des durch die Wuste wandernden Volkes, das schon von ferne die Stadt
erblickt, in der kein Tempel mehr sein wird, sondern Gott sein wird alles in allem. Im Exodus
aus dem Lande des Todes, im Transitus zum himmlischen Jerusalem, dort steht der Gottes-
dienst der Kirche.

Auch im Leben des einzelnen Menschen steht der Gottesdienst in einem Interim. Ehe du am
Gottesdienst der Kirche im vollen Sinn des Wortes teilnehmen kannst, muR3 etwas an dir
geschehen. Gewilf3, als du noch nicht geboren warst, hat Jesus dein Leben seinem Leibe schon
eingezeichnet, deine Schuld schon getragen, deine Erlésung schon erworben. Aber nun, da du
geboren bist, muB das, was wabhr ist in ihm, auch wahr werden an deiner leibhaften Existenz.
Das geschieht durch die Taufe. Dal3 du als ein leiblich existierendes Wesen tatsachlich in Jesu
Tod drin bist, das wird an dir vollstreckt in deiner Taufe. DalR du mit deiner leibhaften Exis-

Brunner - Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes 1 02.01.2016



tenz tatsachlich in Jesu Leben drin bist, das wird an dir vollstreckt in deiner Taufe. Durch
deine Taufe bist du dem einen Opferleibe des gekreuzigten und erhthten Herrn eingeleibt.
Erst jetzt, nachdem du die Taufgrenze lberschritten hast und hinzugetan bist zum endzeit-
lichen Volk Gottes, erst jetzt, wo du im Leibe Jesu, in der ekklesia bist, erst jetzt beginnt dein
Gottesdienst. Die Taufe ist das Fundament des Gottesdienstes.

Beim Durchschreiten der Taufgrenze hast du durch Evangelium und Taufe alles, was zum
Heil gehort, empfangen. Aber das Heil kann verloren, verschleudert, preisgegeben werden,
unter Anfechtung und Kampf muf3 es bewahrt werden bis zum Tode. Das Heil kann nur so
bewahrt werden, dal? wir immer wieder zur Taufe zurlickkehren, indem wir bleiben in dem
rettenden Evangelium und bleiben in dem Leibe des gekreuzigten und erhdhten Herrn. Dazu
sind uns die Wortverkindigung und das Abendmahl gegeben. So lange wir in diesem irdi-
schen Leibe wallen, stindigen wir taglich und verdienen taglich Gottes Zorn. Darum ist in der
Christenheit auf Erden alles auf die Vergebung der Stinden eingerichtet, auch der Gottes-
dienst. Auf dal? wir die Vergebung der Siinden immer wieder neu empfangen, ist uns das
lebendige Wort und das Mahl des Herrn gegeben.

Wo die Vergebung im Glauben empfangen wird, da wird die neue Schopfung am Menschen
Ereignis. Im Sterben des alten Menschen wird der neue Mensch auferweckt, der nicht nur
Gottes rettende Gabe empfangt, sondern auch Gottes Ehre verherrlicht. Durch den Heiligen
Geist lebendig gemacht, darf der Christ jetzt schon im Gottesdienst teilhaben an dem ewigen
Gotteslob der Engel, wenn auch in armseliger Gebrechlichkeit und stammelnder Unvollkom-
menheit. Der Gottesdienst steht daher zwischen meinem Tauftod und meinem leiblichen Tod,
zwischen Tauferweckung und himmlischer VVollendung. Der Gottesdienst steht dort, wo der
Slnder gerechtfertigt wird und der Gerechtfertigte in der Kraft des Geistes Gott lobt. Der
Gottesdienst steht dort, wo die rettende Gabe Gottes zu uns kommt, und wir Gott seine Ehre
im Dank- und Lobopfer zurlickgeben. Der Gottesdienst steht dort, wo unsere Pilgrimschaft
und unsere Himmelsbirgerschaft zusammen in einem Geschehen sich manifestieren. Dort, wo
wir mit Jesu sterben, indem wir mit ihm leben, dort, wo wir mit Jesu leben, indem [131] wir
mit ihm sterben, im eschatologischen Transitus vom Sterben zum Leben, dort ist der Ort
unseres Gottesdienstes.

Der Gottesdienst der Kirche ist umgeben von dem Gottesdienst der Engel im Himmel. Der
Engel ist ein Ich wie wir. Aber er ist im Unterschied von uns jenseits von Versuchung und
Anfechtung. Er hat seine Existenz ausschlieBlich und unverbrichlich im Lobe Gottes. Er ist in
seinem Gottesdienst nichts anderes mehr als die widerhallende Wand, die Gottes Sein und
Gottes Tun lobend, preisend, bezeugend zurickwirft.

Der Gottesdienst der Kirche ist umgeben von dem Gottesdienst der sogenannten stummen
Kreatur. Sie ist stumm nur fiir unser taubes Ohr. Auch sie preist jetzt schon den Schopfer mit
der Unverbrichlichkeit ihres kreatiirlichen Wesens, das Gottes Schopferwort ihr eingepragt
hat. Unter dem Seufzen der Kreatur, die sich sehnt nach der Freiheit der Kinder Gottes, ist der
eschatologische Jubilus der Kreatur schon verborgen, der ausbrechen wird in der Verwand-
lung aller Dinge und einmiinden wird in das Lob der himmlischen Heerscharen. Dann werden
wir die Stimme des Kosmos aus seinen hochsten Hohen und bis in die untersten Tiefen seiner
Abgrunde horen, wie sie dem, der auf dem Throne sitzt, und dem Lamme Lob und Ehre und
Preis darbringt.

Der Gottesdienst der Kirche steht zwischen dem Gottesdienst der Engel und dem Gottesdienst
der Natur. Der Gottesdienst der Kirche ist gedffnet nach oben hin zum Gottesdienst der Engel.
Er ist aber auch bereit, die Stimme des Kosmos in sich aufzunehmen. Der Gottesdienst der
Engel im Himmel, der Gottesdienst der Kirche auf Erden und der Gottesdienst des Kosmos,
sie haben einen gemeinsamen perspektivischen Fluchtpunkt, auf den sie zueilen und in dem

Brunner - Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes 2 02.01.2016



sie zusammenfallen werden im Ende aller Dinge.

So wird der Gottesdienst der Kirche vollzogen in einem dreifachen Interim: zwischen Him-
melfahrt und Wiederkunft Jesu, da hat er seinen heilsbkonomischen Ort; zwischen meinem
Tauftod und meinem leiblichen Tod, da hat er seinen anthropologischen Ort; zwischen den
tbermenschlichen, himmlischen Kreaturen und den auBermenschlichen irdischen Kreaturen,
da hat er seinen kosmologischen Ort. Dort, wo Gottes kommende Welt im Heiligen Geist in
diese Welt einbricht, dort, wo der mit Jesus auferweckte neue Mensch durch den Glauben und
die Liebe und die Hoffnung Gestalt gewinnt im Sterben des alten Menschen, dort, wo das
Gotteslob des Kosmos hinstrebt zum Gotteslob der Kirche und das Gotteslob der Kirche
einstimmt in das Gotteslob der Engel, dort geschieht der Gottesdienst der Kirche. So vollzieht
sich der Gottesdienst der Kirche in einem dreifachen eschatologischen Transitus: im Transitus
von dieser vergehenden Welt zur Herrlichkeit des Reiches Gottes; im Transitus des versuch-
ten, angefochtenen und gerechtfertigten Sunders zur letzten Vereinigung mit Christo in der
Auferstehung von den Toten; im Transitus, der den Kosmos zur Freiheit der Kinder Gottes
befreit und die Kinder Gottes zu den Chdren der himmlischen Heerscharen entriickt. Durch
dieses dreifache Interim mit seinem dreifachen eschatologischen Transitus ist das Wesen des
kirchlichen Gottesdienstes bestimmt und begrenzt.

Was in diesem Gottesdienst geschieht, ist ein endzeitliches Geheimnis. Wir héren nur
menschliche Worte und sehen nur menschliche Handlungen und arme kreattrliche Zeichen.
Aber in, mit und unter diesen menschlichen Worten nimmt Gott selbst das Wort. In, mit und
unter diesen menschlichen Handlungen handelt er selbst. In, mit und unter dem Brot und dem
Wein ist im Abendmahl der Leib und das Blut unseres Erldsers real gegenwartig. In, mit und
unter diesen Worten der Menschen steigt ein geist-[132]gewirktes Wort empor durch alle
Himmel zu Gottes Thron und redet im Geist zum lebendigen Gott. In, mit und unter diesen
Worten und Handlungen der Menschen steigt der Widerschein der Glorie Gottes empor und
verherrlicht den Herrn. — In, mit und unter dem Menschlichen und Kreaturlichen — Gott
selbst, der Herr selbst, der Geist selbst: das macht den Gottesdienst zum endzeitlichen
Geheimnis.

Was in diesem Gottesdienst geschieht, hat zwei Seiten. Gott redet mit uns durch sein heiliges
Wort, und wir durfen wiederum mit ihm reden durch Gebet und Lobgesang. Christus bleibt in
unserer Mitte als der Dienende, er schenkt sich uns in seinem Wort und in seinem Mahl. und
wiederum durfen wir ihm dienen mit willigem Herzen als dem Herrn aller Herren und dem
Konig aller Konige. Gott dient uns: Der Gottesdienst ist sacramentum. Wir dirfen ihm die-
nen: Der Gottesdienst wird nach Gottes Wohlgefallen sacrificium. Beides durchdringt sich.
Auch die Predigt ist Lobopfer. Selbst das Horen der Predigt preist den Herrn. Das Evange-
lium kann nur betend verkindigt und gehort werden. Das Abendmahl kann nur betend gefei-
ert werden. Gebet ist ,,Totaldimension des Gottesdienstes” (Doerne). Im Lobopfer werden die
grolRen Taten Gottes verkiindigt. Das Abendmabhl ist nicht nur Heilsgabe, sondern wird zur
danksagenden Verkiindigung des Todes des Herrn, bis daR er kommt.

Der Dienst Gottes an uns begriindet unseren Dienst vor Gott. Sein Wort ruft unsere Antwort,
seine Gabe unsere Hingabe hervor. Darum lal3t uns erst horen, wie Gott uns dient durch
Wortverkiindigung und Abendmahl, und dann bedenken, wie wir ihm dienen diirfen durch
Gebet, Bekenntnis und Lobpreis.

Wortverkiindigung ist nicht nur Predigt. Die Predigt dient der verlesenen Schrift. Auch die
Gemeinde verkundigt das Evangelium in Psalmen und Lobgeséngen und geistlichen Liedern.
Im Wort der Absolution erscheint die Mitte des Evangeliums in stérkster Verdichtung.

Wortverkiindigung geschieht im Auftrag des auferstandenen Herrn. Das verkiindigte
Evangelium hat die Gewalt dessen in sich, der gesagt hat: ,,Mir ist gegeben alle Gewalt im
Brunner - Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes 3 02.01.2016



Himmel und auf Erden.” Durch die Wortverkindigung, die das apostolische Evangelium zum
Inhalt hat, tritt Jesus Christus als der gegenwartige Herr unter seine Gemeinde. Wo er gegen-
waértig wird, werden auch seine Worte und seine Taten Gegenwart. Was Jesus fir uns getan
hat, 1&Bt sich nicht mehr einsperren in die Schranken von Raum und Zeit. Jesu Kreuz und
Auferstehung hat unsere alte Welt aus den Angeln gehoben. Unsere alte Erdengeschichte hat
nicht mehr die Kraft, Jesu Kreuz und Auferstehung wie andere irdische Geschehnisse in sich
einzuschlielRen. Die Fleischwerdung des ewigen Sohnes, sein Leiden, Sterben und Auferste-
hen haben die Tur aufgebrochen, durch die Gottes neue Welt in die noch bestehende alte Welt
einbricht. Jesu Kreuz und Auferstehung stehen selbst in dieser gedffneten Tur. Unbeschadet
ihrer geschichtlichen Einmaligkeit haben sie teil an der herrschaftlichen, eschatologischen
Freiheit des Reiches Gottes. Diese Geschichte Jesu Christi, die dort in Paldstina unter den
Statthaltern der Cdsaren geschehen ist, hat unsere alte Erdengeschichte durchstof3en, sie hat
die Gewalt der Aeonen tiberwunden, sie ist eingedrungen in die zeit- und raumuberlegene,
konigliche Freiheit des Reiches Gottes.

Aus dieser eschatologischen Freiheit heraus wird Jesu Kreuzessieg durch Evangelium, Taufe
und Abendmahl fur uns jetzt und hier gegenwaértig, falbar, greifbar. Evangelium, Taufe und
Abendmabhl sind gleichsam die Arme, mit denen Jesu Kreuz und Jesu Sieg nach uns greifen
und sich uns mitteilen. Im Wort vom Kreuz ist das Heilsgeschehen des [133] Kreuzes selbst
gegenwartig in der Kraft seiner endzeitlichen herrschaftlichen Freiheit. Im Wort von der Ver-
sbhnung geschieht VVersbhnung. Durch das verkiindigte Evangelium steht das, was Jesus fur
uns getan hat, real gegenwartig vor uns wie Speise und Trank auf dem gedeckten Tisch zum
Greifen und Fassen und Essen.

Darum ist das mundliche Evangelium kein leeres Wort. Dies Wort ist gefullt bis zum Rande
mit den Uberschwenglichen Gaben des Heiles. Dieses Wort ist ein schaffendes Wort. Es
schafft, was es sagt. Dieses Wort ist die ge6ffnete Hand Gottes, mit der er den Schatz der
Vergebung, Leben und Seligkeit austeilt. Wenn das Evangelium im Auftrag Jesu unter
Anrufung seines Namens lauter und rein verkundigt wird, dann ist dieses Menschenwort kraft
der unverbrichlichen Treue Jesu sein rettendes, lebenspendendes Wort. Hier ist kein Raum
fiir einen dialektischen Zweifel. Hier herrscht unverbriichliche GewiRheit. Gerade darin zeigt
sich die Freiheit der Gnade, daR sie kraft der unverbrichlichen Treue Jesu im lebendigen
Wort des Evangeliums mit unverbriichlicher Gewifl3heit gegenwartig ist, angeboten, darge-
reicht und ausgeteilt wird.

Weil dieses Wort mit dem endzeitlichen Heil Jesu Christi gefullt ist, darum bringt es die
Horer in die endzeitliche Krisis. Das Evangelium will retten, nicht richten. In der Kraft des
Sieges Jesu wird es auch die Riegel des menschlichen Herzens aufsprengen und in die Mitte
unserer Existenz eindringen. Jetzt entsteht die Krisis, in der es sich entscheidet, ob wir die
rettende Tat Jesu an uns geschehen lassen, indem wir sie im Glauben als fiir uns geschehen
annehmen, oder ob wir in ratselhafter VVerstockung das Werk des Geistes abweisen. Glaube
heil3t Leben in Ewigkeit. Verstockung heil3t ewiger Tod. Gott vergewaltigt uns nicht durch die
Gewalt seines Wortes. Er laRt die ratselhafte Moglichkeit offen, dal der Mensch das im Wort
gegenwartige Heil abweist. Durch die Wortverkindigung wird der Gottesdienst zu dem Ort,
in dem die letzte Entscheidung Uber Heil und Unheil fallt, die unmittelbar in das Jiingste
Gericht hineinragt. Ob Freispruch oder Verdammnis mich im Jingsten Gericht trifft, das
entscheidet sich jetzt und hier in der Begegnung mit dem lebendigen Wort des Evangeliums.

Die Verkiundigung des Evangeliums geht tber alle Menschen, tGiber Ungetaufte und Getaufte.
In der Wortverkundigung ist der Gottesdienst der Kirche offen fiir alle Menschen. Das Abend-
mahl ist nur fir Getaufte. Wenn die Kirche das Abendmahl feiert, sind die Ttiren zur Welt hin
geschlossen. Das Abendmahl ist diejenige Gabe Jesu, die als seine besondere Gabe auf die
Getauften jenseits der Taufgrenze wartet. Das Abendmahl ist das spezifische Mittel der Gnade

Brunner - Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes 4 02.01.2016



fiir die bereits konstituierte Jingergemeinde. Das Eigentimlichste des Gottesdienstes wird
erst im Abendmahl erkannt.

Das Abendmabhl, das wir feiern, griindet in der Stiftung Jesu. Wer bestreitet, dal} unser Abend-
mahl von Jesus gestiftet sei, beraubt sich des Sakramentes. Die sakramentale Wirklichkeit
dieses Mahles quillt aus der VVollmacht der Stiftung Jesu und aus der VVollmacht seines stiften-
den Wortes. Das Mahl, das Jesus in der Nacht des Verrates mit seinen Jingern feiert, hat die
Macht in sich, Uber diese Nachtstunde und tber diesen Jungerkreis hinaus eine Kette von
Mahlfeiern aus sich zu entlassen, in denen jenes stiftende Mahl immer neu gegenwaértig wird.
Derselbe Herr, der dort in der Nacht des Verrates in der Vollmacht des Messias gehandelt und
gesprochen hat, handelt und spricht in der gleichen géttlichen Vollmacht m jedem Mahl, das
seine Gemeinde feiert zu seinem Gedé&chtnis, und macht es dadurch zu seinem Mahl. [134]

Die sakramentale Wirklichkeit des Abendmahles umspannt einen weiten Bogen und um-
schliel3t einen innersten Kern, dessen Ausstrahlungen wiederum die ganze weitgespannte
Sinnfiille des Abendmahls durchdringen. Das Abendmahl ist Verkiindigung in Wort und
Handlung. Alles, was wir von der Verkiindigung gesagt haben, gilt auch vom Abendmahl.
Das Besondere des Abendmahls besteht zundchst darin, da3 hier eine Handlung Verkiindi-
gungscharakter hat. Das Abendmahl ist die endzeitlich erflllte Gestalt einer Zeichenhandlung,
in der Jesu Heilstat sich in der Kraft ihrer eschatologischen Freiheit gegenwartig setzt. Jenes
einmalige endzeitliche Heilsgeschehen, das in Jesu Kreuz konzentriert ist, wird im Abend-
mahl durch effektive Repréasentation gegenwaértig. Jesus gibt den Seinen Anteil an der Siihne-
kraft seines Todes, der schon unter dem Wort und unter dem Zeichen der Handlung geheim-
nisvoll gegenwartig ist. Das ist der weitgespannte Bogen dessen, was im Abendmahl
geschieht, aber noch nicht sein innerster Kern. Diesen innersten Kern bewirken und
erschliefen die Worte, die Christus im Blick auf das Brot und den Kelch spricht. ,,Das ist
mein Leib fur euch. Das ist mein Blut des neuen Bundes, vergossen fir euch zur Vergebung
der Sunden.” Diese Worte deuten nicht eine Handlung oder ein Zeichen. Sie sagen, was die
Speise in dieser Handlung ist. Die Beziehung, die Jesu Wort zwischen Brot und Leib, Wein
und Blut herstellt, ist nicht ,,\Verknipfung durch Analogie . . ., sondern eine Verkniipfung
durch Identitat” (Lohmeyer). Brot bleibt Brot, Wein bleibt Wein. Aber in der Kraft des
stiftenden Wortes Jesu ist dieses Brot sein Leib, fur uns dahingegeben, und dieser Wein sein
Blut, fur uns vergossen.

Jesu Leib, den wir im Abendmahl empfangen, ist das leibhafte Menschsein Jesu, in dem er fir
uns die Erlosung bewirkt hat. Jesu Heilandswirken, Jesu Heilandsleiden, Jesu Heilandssieg,
Jesu ganzes leibhaftiges, flr uns gelobtes Leben und fur uns erlittenes Sterben und fiir uns
erstrittenes Siegen ist in seinem Leibe und ist sein Leib, den wir unter der Gestalt des Brotes
im Abendmahl empfangen. Jesu Leib ist insonderheit sein Opferleib. Dieser Leib und sein
Opfertod sind eins. In diesem Opferleib haben wir seinen Opfertod. Auch in Jesu Bundesblut
ist Jesu Bundesopfer flr uns gegenwartig. Mit seinem Blute gibt sich uns das Opferlamm mit
seiner Opfertat zu eigen. Die Zweiheit von Brot und Wein, von Leib und Blut weist darauf
hin, dal der aufgeopferte Leib und das den Bund bewirkende Opferblut Jesu und damit sein
Kreuzesopfer selbst unter der eucharistischen Speise gegenwaértig sind und durch das
ausgeteilte Brot und den ausgeteilten Kelch dargereicht und empfangen werden. Die
Vergebung der Stinden und das Leben der ewigen Seligkeit werden uns im Abendmahl so
gegeben, dal diese Gabe eingeschlossen ist in den Opferleib Jesu, der unter der
eucharistischen Speise real prasent ist. Das Schatzhaus, der Opferleib, und der Schatz, die
Vergebung, sind hier eins. Nichts steht zwischen dem Stamm des Kreuzes und der
Vergebung. Die Gabe und der Ursprung der Gabe, die Frucht des Opfers und das Opfer sind
hier eins.

Mit dieser Gabe werden die Riegel und die Bande dieser vergehenden Todeswelt auf-

Brunner - Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes 5 02.01.2016



gesprengt. Mit dieser Gabe umkleidet, werden wir selbst in die ge6ffnete Tur gestellt, die Jesu
Kreuzesopfer in die kommende Welt Gottes hinein aufgebrochen hat. Das Abendmahl wird
zum endzeitlichen Freudenmahl. Im Abendmahl spiegelt sich schon etwas ab von jenem
Mahl, da der Herr von diesem Gewachs des Weinstocks neu trinken wird mit uns in seines
Vaters Reich. Das Abendmahl wird zu einer zeichenhaften Anti-[135]zipation des koniglichen
Hochzeitsmahles Jesu. In diesem Mabhl, das wir jetzt feiern, ist jenes Mahl nahe, das einst sein
wird, wenn in den Himmeln der Ruf erschallt: ,,Die Hochzeit des Lammes ist gegkommen.”
Wir feiern das Abendmahl unmittelbar an der Schwelle vor jenem Mahl, das da kommt. In
diesem Mahl wird jenes Mahl verhillte Gegenwart. In diesem Mahl hort die Gemeinde schon
die Stimme des Herrn: ,,Siehe, ich komme bald.” Und der Geist und die Braut antworten:
,,Komm, Amen, komm, Herr Jesu.” Dort, wo dieses Wechselgesprach stattfindet, dort, wo
Braut und Bréautigam sich in diesem Wechselgesprach tber die letzte Schwelle hintber nahe
sind und einander entgegenharren, dort ist der Ort, an dem die Kirche Jesu das Mahl ihres
Herrn feiert.

Auch das Abendmabhl stellt die Gemeinde und jeden, der es empfangt, in die endzeitliche
Krisis. Die Begegnung mit Christus bleibt auch in der Kommunion eine Begegnung zwischen
Person und Person, die unsere Entscheidung verlangt und (ber uns die Entscheidung bringt.
,,Wer den Herrn lieb hat, der komme! Wer den Herrn nicht lieb hat, der sei anathema! Mara-
natha!” Diese Worte stehen in der apostolischen Zeit Gber dem Eingang der Abendmahlsfeier.
Sie weisen eindringlich darauf hin, dal? wir im Abendmahl gerade nicht aus der endzeitlichen
Krisis entlassen sind. Wir werden im Abendmabhl in jedem Falle in den einen Opferleib Jesu
hineingenommen. Dadurch werden die vielen dieser eine Leib, der von der Opferliebe Jesu
durchwaltet ist. Wehe dem, der das (ibersieht. Wehe dem, der Ubersieht, dal der eine Leib, als
dessen Glieder wir im Abendmahl neu bestétigt werden, nur aus der Kraft der Opferliebe Jesu
leben kann. Wer das iibersieht, ,,unterscheidet nicht den Leib”. Er weist die im Opferleibe
Jesu Ubermittelte Liebe mit der Tat ab und zieht sich das Gericht zu. Auch das Sakrament des
Altars rettet nur dort, wo es empfangen wird in dem Glauben, der die Liebe einschlieft und in
der Liebe tétig ist.

Wir sind gewiB, daf Gott uns im Evangelium und im Abendmahl die Gaben des Heils dar-
reicht. Er dient uns fraglos. Ob wir ihm dienen, das ist fraglich. Unser Gottesdienst wird nur
dort zum Dienst vor Gott, wo wir durch die endzeitliche Krisis so hindurchgehen, dal wir die
dargereichte Heilsgabe im Glauben annehmen. Wenn Gott uns nicht durch seinen Heiligen
Geist erweckt, kénnen wir ihm nicht im Geist und in der Wahrheit dienen. Wir kdnnen nicht
begriinden, sondern nur dankbar bekennen, dal3 in der endzeitlichen Krisis des Menschen
nicht nur Verstockung und Unglaube eintritt, sondern auch das selige Wunder des Glaubens
Ereignis wird. Gottesdienst ist Frucht dieses Glaubens. Gottesdienst ist neuer Gehorsam.
Darum ist dieser Gottesdienst in diesem Leben immer unvollkommen. Der Gehorsam des
neuen Menschen und der Ungehorsam des alten Menschen liegen im Streit wie Geist und
Fleisch. Darum werden wir nur dann dem Herrn dienen, wenn wir in der Taufe unser Leben
haben und taglich mit ihm sterben und als Sterbende mit ihm leben.

Weil unser Gottesdienst neuer Gehorsam ist, steht er nicht unter einem gesetzlichen Zwang.
Er geschieht in jener Spontaneitét, die allein der Heilige Geist wirkt. Dieser Dienst ist nicht
eine krampfhafte Anstrengung, sondern dem selbstvergessenen, fréhlichen Spiel des Kindes
vergleichbar. Dieser Dienst geschieht nicht mit Murren, sondern mit Freude.

Die grundlegende Gestalt unseres Dienstes vor Gott ist das Gebet. DaR der Gottesdienst ein
Geheimnis ist, zeigt sich uns besonders deutlich im Gebet. Wir wissen nicht, was wir beten
sollen. Unsere Gebetsworte sind nur Gefal} fir einen anderen. Alles [136] héngt davon ab, dal
dieser andere, der Geist, in unsere Gebetsworte eintritt und in, mit und unter unseren Gebets-
worten uns vor Gott vertritt mit seinem unaussprechlichen Seufzen.

Brunner - Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes 6 02.01.2016



Das Gebet ist das hochste Vorrecht der Séhne Gottes. Gebet ist Ausiibung des Sohnesrechtes
in der Familie Gottes. S6hne diirfen in der Familie des Vaters mitreden. Das Gebet ist die
Form, in der Gott jetzt schon seine S6hne an der Herrschaft des einen Sohnes, unseres Bru-
ders in Ewigkeit, mitbeteiligt. Dal? die Kirche ein konigliches Volk ist, das zeigt sich gerade
darin, daR sie betet.

Das Gebet der S6hne ist zuerst Bitte. Die S6hne sind ganz und gar auf das Geben und Schen-
ken des Vaters angewiesen. Sie sind noch Pilger, in Not und Anfechtung, im Kampfe Tag und
Nacht. Bitte und endzeitlicher Kampf, Bitte und endzeitliche Hoffnung gehéren zusammen.
Erst in der Wiederkunft Jesu wird das Schreien und Flehen der Gemeinde aufhtren und nur
noch Dank und Lob und Preis Ubrig bleiben. Im Bittgebet der Séhne geht es zuerst um Gottes
Sache: dal’ sein Name geheiligt werde, sein Reich komme, sein Wille geschehe. Aber gleich-
zeitig darf alle unsere Not bis in die letzte Tiefe hinein vor dem Vater offenbar werden. Séhne
verbergen dem Vater nichts. S6hne reden mit ihrem Vater offen, ohne Maske, uber alles, was
sie bedréngt und qualt.

Séhne reden mit ihrem Vater in der GewiBheit der Erhérung. Indem sie flehen, erkennen sie,
was ihnen schon gegeben ist. Indem sie flehen, erhalten sie schon das Unterpfand fir die
erflehte Gabe. Das Bittgebet wird zur Danksagung. DaR wir S6hne sind und als S6hne Erben
sind, macht uns ewig dankbar fr das, was Gott in seinem einen Sohn flir uns getan hat.
Darum wird das Gebet der Kirche zur Eucharistia, zur danksagenden Anamnese der grof3en,
rettenden Taten Gottes. — Das Gebet vollendet sich im Gotteslob. Im Gotteslob schreien und
flehen wir nicht mehr zu Gott. Das Gotteslob tbersteigt auch die Danksagung. Das Gotteslob
wird zum Spiegel der Glorie Gottes, es wird zum Hymnus. Im Gotteslob dirfen wir mitten im
Pilgerstand antizipierend schon Anteil haben an dem Dienst der himmlischen Heerscharen vor
Gottes Thron. Zum Gebet tritt das Bekenntnis. Das Bekenntnis der zum Gottesdienst versam-
melten Gemeinde ist der unmittelbare Reflex der Tatsache, dal3 die Gemeinde dem lebendigen
Gott in seinem lebendigen Wort begegnet. Diese Begegnhung zwingt uns in die Knie. Das
Bekenntnis ist Sundenbekenntnis. Bekennende Stinder empfangen Gnade. Diese Begegnung
richtet uns auf und legt uns das Credo in den Mund. Das Credo ist das Amen der Gemeinde zu
der Botschaft Gottes. Das Bekenntnis wird zum Glaubenszeugnis. Indem die Kirche ihren
Glauben bekennt, wird sie daran erinnert, daf3 sie noch im Kampf steht. Als Glaubenszeugnis
ist das Bekenntnis das letzte Wort der Kirche, das sie in dem ProzelRverfahren mit der Welt
aussprechen kann. Danach kann nur noch das Blutzeugnis kommen. — Das Bekenntnis ist
grundlos, zwecklos, ohne Nebenabsicht, es spricht mit der inneren Nétigung des Geistes
einfach aus, was ist, was Gott an uns getan hat. Das Bekenntnis wird zum Dank- und Lobop-
fer. Das Bekenntnis ist die o6ffentliche, preisende Anerkennung der Heilstat Gottes, des Wer-
kes Christi, der Neuschopfung des Geistes. Es ist Rettungsjubel. Es tritt in die Nahe des Hym-
nus. Gebet und Bekenntnis miinden ein in die Verherrlichung des dreieinigen Gottes. ,,Ehre
sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geiste. — Ehre sei Gott in der Hohe. — Ehre
sei dir, Herre. — Hosianna, gelobet sei, der da kommt.” Das sind Akklamationen. Hier huldigt
die Gemeinde ihrem Konig. Diese Rufe zeigen die Herrschaft [137] dieses Herren, sie sind
Mittel der Epiphame dieser Herrschaft. Was im Ende aller Dinge alle geschaffenen Wesen tun
mussen, wenn sie in die Knie sinken und bekennen, dal? Jesus der Herr sei, das tut die Ge-
meinde jetzt schon freiwillig. Die letzten Dinge beginnen sich abzuzeichnen im Gottesdienst
der Kirche. Der Gottesdienst der himmlischen Stadt ragt bereits in den Gottesdienst der
pilgernden Kirche hinein. Dadurch steht der Gottesdienst der Kirche auch zur irdischen Polis
in Beziehung. Der kirchliche Gottesdienst ist allein durch seinen Vollzug ein politisches
Faktum. An den gottesdienstlichen Akklamationen der Kirche scheitert die Vergottung der
irdischen Staatsmacht und ihrer Tréger. Dort, wo die Tréager der Staatsmacht nach der Glorie
Gottes greifen und sich mit Gottes Ansehen schmiicken wollen, wird der Gottesdienst der
Kirche schon durch seinen liturgischen Vollzug zu einer politischen Kampfansage und einer
politischen Kampfhandlung. Durch diesen Kampf zwischen Christus und Anti-Christ

Brunner - Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes 7 02.01.2016



hindurch wird die Akklamation der Kirche im Ende aller Dinge zur kosmischen Akklamation
werden, in der alle Wesen im Himmel und auf Erden und unter der Erde bekennen sollen, daf}
Jesus der Herr sei, zur Ehre Gottes.

Die Akklamation wird transzendiert vom Hymnus. Der Hymnus ist das letzte Wort von Gott,
das die Kirche zu Gott hin ausspricht. Wahrend im Gebet, im Bekenntnis und in der Akklama-
tion der endzeitliche Kampf noch deutlich zu spiren ist, steht der Hymnus schon am Ziel alles
Kampfes. Er ist Siegeshymnus. Er hat Anteil an dem neuen Lied der VVollendeten vor dem
Thron Gottes. Im Hymnus klingt die Stimme der Kirche auf Erden zusammen ,,mit allen
Engeln und Erzengeln, mit den Thronen und Herrschaften und mit dem ganzen himmlischen
Heer”. In diesem letzten Wort, das die Kreatur von Gott vor Gott aussagen darf, ist sie nur
noch fir Gott da, absichtslos, zwecklos, ungeteilt, ihr eigenes Wesen ganz darin erfillend, dal3
sie nichts anderes mehr ist und nichts anderes mehr zu sein braucht als der vollendete Spiegel
der Glorie Gottes. Gott ist am Ziel mit seiner Kreatur. Nun geschieht, was der erste und der
letzte und der ewige Sinn alles kreattrlichen Seins ist: die Glorie Gottes zu empfangen, auf
dal3 sie im Spiegel der Kreatur aufstrahle, das All erfllle und Gott sei alles in allem.

Vortrag, gehalten am 30. Juli 1952 auf der zweiten Vollversammlung des Lutherischen
Weltbundes in Hannover.

Quelle: Peter Brunner, Pro Ecclesia. Gesammelte Aufsatze zur dogmatischen Theologie,
Band 1 (Berlin und Hamburg: Lutherisches Verlagshaus, 1962), 129-137.

Brunner - Das Wesen des kirchlichen Gottesdienstes 8 02.01.2016



